

# الكتاب

آيات بُنَىٰت

جاء عيسى بالبُيُّنات

حصہ چہارم

فَهُلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيهِمْ بَغْتَةً فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا  
احْمَدْ عِيسَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ وَخَاتَمُ النَّبِيِّنَ

## کسر الصلیب

عیسیٰ ابن مریم و ابن مریم کی مثل عیسیٰ یعنی عیسیٰ ابن مریم اور احمد عیسیٰ

خود کو امت محمدیہ کہلوانے والوں کی اکثریت کا نہ صرف کہنا ہے بلکہ عقیدہ ہے کہ عیسیٰ ابن مریم جنہیں بنی اسرائیل کے آخر میں ان کی طرف بھیجا گیا تھا ان کی ابھی تک موت نہیں ہوئی وہ زندہ ہیں۔ کائنات الگ ہے اور اللہ کائنات سے الگ اوپر آسمانوں پر ہے اور عیسیٰ ابن مریم زندہ اور پرآسمانوں میں اللہ کے پاس موجود ہیں اللہ انہیں الساعت کے قائم ہونے سے پہلے دوبارہ دنیا میں بھیج گایوں عیسیٰ ابن مریم الساعت سے قبل زندہ آسمان سے نیچے اتریں گے۔ یہ عقیدہ و نظریہ اس قدر شدت کیسا تھا پایا جاتا ہے کہ جو بھی اس عقیدے سے انحراف کرے اسے مرتد تصور کیا جاتا ہے اور پھر یہ بھی عقیدہ پایا جاتا ہے کہ مرتد کی سزا موت ہے یعنی کسی کو بھی اس بات کی اجازت نہیں کہ کوئی اس عقیدے کے خلاف کوئی بات کرے یہاں تک کہ اس عقیدے کے خلاف سوچنا بھی کفر۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا حقیقت یہی ہے جو آج تک کہا جاتا ہا اور زبان زد عالم ہے؟ جو اکثریت کا عقیدہ ہے کہ عیسیٰ ابن مریم زندہ اور پرآسمان پر اللہ کے پاس موجود ہیں اور الساعت کے قائم ہونے سے پہلے دوبارہ آسمان سے نیچے اتریں گے؟

اگر آپ انہوں کی طرح بغیر سوچے سمجھے عقل کا استعمال کیے اپنے آبا اور اجداد اور ملاؤں کے پیچھے چلنے کی بجائے اپنے وجود کے قائل ہیں کہ آپ کا اپنا بھی وجود ہے آپ خود بھی سوچنے سمجھنے کی صلاحیت رکھتے ہیں آپ میں بھی دماغ ہے عقل ہے آپ میں سنسنے اور دیکھنے کی صلاحیتیں ہیں اور نہ صرف آپ سن اور دیکھ سکتے ہیں بلکہ جو سننے اور دیکھنے ہیں اسے سمجھنے کی صلاحیت بھی آپ کو دی گئی اس لیے حق کیا ہے اور باطل کیا ہے، صحیح اور غلط کیا ہے یہ فیصلہ کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں تو آپ کو بالکل غیر جانبدار ہو کر میری بات کو سننا ہو گا اور پڑھنا ہو گا حق ہر لحاظ سے آپ پر کھل کر واضح ہو جائے گا یہاں تک کہ دنیا کی کوئی طاقت آپ کو اس موضوع پر اپنا شکار نہیں کر سکے گی اور نہ ہی اس موضوع پر آپ کا کوئی مقابلہ یا رد کر سکے گا اور اگر آپ حق کے طلب گار نہیں، بذر اور خنزیر ہونے کا ہی ثبوت دیتے ہیں، اندھے کے اندھے ہی رہنا پسند کرتے ہیں کہ غور فکر کرنے سوچنے سمجھنے کی بجائے انہوں کی طرح اپنے آبا اور اجداد، ملاؤں اور اکثریت کے پیچھے چلنا چاہتے ہیں اپنی خواہشات کی، ہی انتباع کرنا چاہتے ہیں تو حق آپ پر اس قدر واضح ہو جائے گا کہ اگر آپ اس کا انکار کریں گے تو آپ کو خود بھی علم ہو گا کہ آپ بے بنیاد اور باطل ہیں آپ پر حق ہر لحاظ سے کھل کر واضح ہو چکا جس کا آپ چاہ کر بھی کسی بھی صورت رو نہیں کر سکتے اور اگر آج حق کو تسلیم نہیں کرتے تو آپ پر جحت ہو چکی کل کو آپ کے پاس کسی بھی قسم کا کوئی بہانہ نہیں ہو گا آپ ہر لحاظ سے دنیا و آخرت میں ہلاک ہی ہوں گے آپ کو کوئی ہلاکت سے نہیں بچا سکتا۔ عیسیٰ ابن مریم نہ صرف زندہ ہے اس کی موت نہیں ہوئی بلکہ اللہ اور پرآسمانوں پر موجود ہے اور عیسیٰ ابن مریم کو اللہ نے زندہ اپنی طرف اٹھالیا یوں عیسیٰ ابن مریم اوپر آسمانوں پر موجود ہے اور الساعت سے پہلے دوبارہ دنیا میں آئے گا یعنی آسمان سے نیچے زمین پر اترے گا اس عقیدے کی حقیقت کیا ہے اسے ہر لحاظ سے کھول کھول کر آپ کے سامنے رکھتے ہیں، حق اس قدر ہر پہلو سے اور ہر لحاظ سے آپ پر واضح ہو جائے گا کہ آپ چاہ کر بھی اس کا انکار نہیں کر سکیں گے۔ مسلمان قوم کی اکثریت جن کا یہ عقیدہ ہے وہ اسے محمد علیہ السلام سے منسوب کرتے ہیں کہ خود محمد علیہ السلام نے کہا تھا کہ عیسیٰ ابن مریم کو اللہ نے زندہ اور پرآسمانوں پر اپنی طرف اٹھالیا اور وہ الساعت سے پہلے دوبارہ آسمان سے زمین پر نازل ہوں گے لیکن حقیقت تو یہ ہے کہ یہ عقیدہ صرف مسلمانوں کا ہی نہیں بلکہ عیسائیوں کا بھی ہے۔ عیسائیوں کا بھی یہ عقیدہ ہے کہ عیسیٰ ابن مریم کو اللہ نے زندہ اور پرآسمانوں پر اپنی طرف اٹھالیا اور الساعت کے قائم ہونے سے پہلے دوبارہ دنیا میں آئیں گے آسمان سے زمین پر اتریں گے۔

اب سوال تو یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر مسلمانوں نے یہ عقیدہ محمد علیہ السلام سے اخذ کیا تو پھر عیسائیوں میں یہ عقیدہ کہاں سے آگیا؟ کیا عیسائیوں نے بھی محمد علیہ

السلام سے اخذ کیا؟ ہر کوئی جانتا ہے کہ نہیں بلکہ مسلمانوں میں تو بعد میں یہ عقیدہ داخل ہوا مسلمانوں سے پہلے عیسائیوں میں یہ عقیدہ پایا جاتا تھا اور آج تک پایا جاتا ہے۔ عیسائی مسلمانوں سے بہت پہلے سے ہی عیسیٰ ابن مریم کی دوبارہ واپسی کا انتظار کر رہے ہیں جس سے یہ بات تو واضح ہو جاتی ہے کہ مسلمانوں سے پہلے یہ عقیدہ عیسائیوں میں پایا جاتا تھا۔

اب جب کہ یہ واضح ہو چکا ہے کہ مسلمانوں سے پہلے سے ہی یہ عقیدہ چلا آ رہا تھا تو پھر یہ بات بھی بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ مسلمانوں نے یہ عقیدہ عیسائیوں سے اخذ کیا اور اگر عیسائیوں کی بجائے محمد سے اخذ کیا تو پھر محمد نے یہ عقیدہ عیسائیوں سے اخذ کیا تھا اور اگر محمد نے یہ عقیدہ عیسائیوں سے اخذ نہیں کیا تو پھر اس بات کو دنیا کی کوئی طاقت رنہیں کر سکتی کہ اگر محمد نے خود ایسا کہا کہ اللہ اور پرآسمانوں پر ہے اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو زندہ آسمانوں پر اٹھالیا اور الساعۃ سے پہلے دوبارہ نازل کرے گا تو محمد نے ایسا کہہ کر عیسائیوں کے اس عقیدے کی تائید و تصدیق کی کہ عیسائی اپنے اس عقیدے میں سچے ہیں عیسائی اس معاملے میں حق پر ہیں۔

مسلمانوں کا تو دعویٰ ہے کہ انہوں نے یہ عقیدہ محمد سے اخذ کیا لیکن اب دیکھنا یہ ہے کہ کیا مسلمان نامی قوم اپنے اس دعویٰ میں سچی ہے؟ کیا محمد علیہ السلام نے ایسا کہہ کر عیسائیوں کی تائید و تصدیق کی؟ جب اللہ سے یہ سوال کیا جائے تو دیکھیں اللہ قرآن میں اس سوال کا کیا جواب دیتا ہے۔

**لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنفُسِهِمْ يَنْذِلُوا عَلَيْهِمُ اِلَيْهِ وَيُزَكِّيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفْيِ ضَلَالٍ مُبِينٍ.**

آل عمران ۱۶۳

لَقَدْ تمہیں یہ حق حاصل ہے کہ تم اپنی تحقیقت کرو اپنی عقول کے گھوڑے دوڑا تو اپنی تمام تحقیقت کرلو جو بھی حق کا دعویدار ہے اس کی بات سنو بالآخر تم پر یہ بات واضح ہو جائے گی کہ جو ہم کہہ رہے ہیں وہی حق ہے وہ قدر میں کر دیا گیا مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ جو اللہ ہے مومنین پر اِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنفُسِهِمْ تب بعث کرتا ہے انسانوں کی راہنمائی کے لیے کھڑا کرتا ہے ان میں رسول انہی میں سے اور اس کی پیچان یہ ہے کہ جب اللہ رسول بعث کرتا ہے تو وہ کیا کر رہا ہے؟ **يَنْذِلُوا عَلَيْهِمُ اِلَيْهِ** تلاوہ کر رہا ہے ان پر اس کی آیات کی یعنی ان پر اللہ کی آیات کو پوری ترتیب کیسا تھکھوں کھوں کرو واضح کرتا ہے وَيُزَكِّيْهِمْ اور ان کا تذکیرہ ہو رہا ہے یعنی ان کو ہر لحاظ سے پاک صاف کر رہا ہے انہیں خالص اللہ کا غلام بنا رہا ہے ان کے اجسام ان کی توجہ ان کو ہر لحاظ سے پاک صاف بنا رہا ہے خالص کر رہا ہے وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَبَ اور سکھا رہا ہے الکتاب یعنی علم دے رہا ہے جو الکتاب تھی اس کا وَالْحِكْمَةَ اور حکمت یعنی اس علم کا صحیح استعمال سکھا رہا ہے کہ علم کو کب کہاں کیسے کیوں اور کتنا استعمال کرنا ہے کہ بہترین طریقے سے مقصد پورا ہو سکے یعنی جو بھی کام کرنا ہے تو کب کہاں کیسے کیوں اور کتنا کرنا ہے وغیرہ ان تمام سوالات کے جوابات، علم کا بہترین استعمال کرنا سکھا رہا ہے وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفْيِ ضَلَالٍ مُبِينٍ اور اگر جو طے کر دیا گیا جو قدر میں کر دیا گیا کہ ہو رہے ہیں اس سے پہلے ان کے لیے جو تھا وہ تھے ہر لحاظ سے سو فیصد کھلਮ کھلا مگر اہیوں میں نور کی بدایت کی ایک کرن بھی نہیں یعنی اگر نور کی ایک کرن بھی ہو گی تو وہ رسول کو بعث نہیں کرتا اللہ نے یہ بات قدر میں کر دی اللہ نے قانون بنادیا یہ اللہ کا قانون ہے کہ وہ صرف اور صرف تب ہی رسول کو بعث کرتا ہے اور بعث کرے گا جب امین ہر لحاظ سے سو فیصد مگر اہیوں میں ہوں نور کی ایک کرن بھی نہ ہو بدایت کی ایک کرن بھی نہ ہو۔ سورہ آل عمران کی اس آیت میں اللہ نے نہ صرف یہ واضح کر دیا کہ اللہ کے بعث کردہ رسول کی پیچان کیا ہے بلکہ یہ بات بھی بالکل کھوں کرو واضح کر دی کہ اللہ نے ایک قانون بنادیا ہے قدر میں ایسا کر دیا ہے کہ جب جب امین ضلال مبین میں ہوں گے یعنی سو فیصد مگر اہیوں میں ہوں گے نور کی ایک کرن بھی نہیں ہو گی تب تب جو اللہ پر ذمہ داری ہے وہ یہ ہے کہ اللہ مومنین پر احسان کرے اور وہ احسان یہ ہے کہ انہیں ضلال مبین یعنی سو فیصد ہر لحاظ سے مگر اہیوں میں ہوں تو انہیں مگر اہیوں سے نکال کر نور کی طرف لے جائے اور اس مقصد کے لیے اللہ انہی میں سے ان میں ایک رسول بعث کرے جو انہیں ضلال مبین سے نکال کر نور کی طرف لے جائے، ان پر حق ہر لحاظ سے کھوں کرو واضح کر دے۔

جب بھی دنیا میں امین ضلال مبین یعنی سو فیصد کھلਮ کھلا مگر اہیوں میں ہوں گے نور کی، بدایت کی ایک کرن بھی نہیں ہو گی تو انہی میں سے ان میں اپنا ایک رسول بعث کرے گا لیکن اگر نور کی ایک کرن بھی ہو گی تو اللہ رسول بعث نہیں کرے گا اور یہی اللہ نے سورہ الجمعہ کی آیت نمبر دو میں بھی واضح کر دیا۔

**هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَمِ رَسُولًا مِنْهُمْ يَنْذِلُوا عَلَيْهِمُ اِلَيْهِ وَيُزَكِّيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفْيِ**

اس آیت کے شروع میں وہی بات کی گئی جو چھپلی آیت میں کہی گئی اور اس آیت کے آخر میں بھی وہی شرط واضح کی کہ یہ اللہ کا قانون ہے اللہ نے یہ قدر میں کر دیا جو کہ ہو کر رہے گا اور اس کے خلاف یا اس کے بر عکس ہو ہی نہیں سکتا کہ اگر اس سے پہلے ضلال مبین یعنی سو فیصد گمراہیوں میں ہیں نور کی ایک کرن بھی نہیں ہے ہدایت بالکل نہیں ہے تب ہی اللہ رسول بعث کرتا ہے اور اگر نور کی ایک بھی کرن ہو گی تو اللہ رسول بعث نہیں کرتا یہ اللہ نے قدر میں کر دیا۔ اب جبکہ یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو چکی کہ اللہ کا یہ قانون ہے، اللہ نے یہ قدر میں کر دیا کہ اللہ تب ہی رسول بعث کرتا ہے جب اس سے پہلے امین ضلال مبین میں ہوتے ہیں نور کی ایک کرن بھی نہیں ہوتی ہدایت کا کسی کو علم ہی نہیں ہوتا کسی کو حق کا علم ہی نہیں ہوتا اور نہ ہی کوئی حق پر ہوتا ہے تو پھر ایسا کیسے ممکن ہے کہ جب محمد علیہ السلام کو اللہ نے بعث کیا تو محمد کی بعثت سے قبل مشرکین عرب، یہودی اور عیسائی وغیرہ حق پر ہوں یا کسی ایک بھی معاملے، موضوع یا مسئلے میں وہ حق پر ہوں انہیں حق کا علم ہو؟ ایسا ممکن ہی نہیں کہ اللہ رسول کو بعث کرے اور رسول کی بعثت سے قبل حق موجود ہو اور یہی وجہ ہے جس وجہ سے ہر رسول کو یہی کہا گیا کہ یہ ایک نیادیں لے آیا ہے ایسا دین کے جس کے بارے میں نہ ہم نے کبھی سنایا اور نہ ہی ہمارے آباؤ اجداد نے۔

ظاہر ہے جب اللہ نے یہ قانون بنادیا کہ وہ رسول کو صرف اور صرف تب ہی بعث کرتا ہے جب وہ لوگ جن میں رسول بعث کیا جاتا ہے وہ ضلال مبین ہوں یعنی ہر لحاظ سے سو فیصد گمراہیوں میں ہوں نور کی ایک کرن بھی نہ ہو تو جب رسول آئے گا تو اس سے پہلے جو کچھ بھی دین کے نام پر کیا جا رہا ہو گا وہ اس کی تائید و تصدیق نہیں کرے گا بلکہ جو کچھ بھی اس کی بعثت سے پہلے ہو رہا ہو گا وہ سب کا سب گمراہیاں ہوں گی جہالت ہو گی جس کا حق کیسا تھدود در درستک کوئی تعلق نہیں ہو گا اس لیے وہ اس سب پر کراس لگادے گا اس پر لکیر پھیر دے گا اسے گند کے ڈھیر پر پھینک دے گا اور جیسے صرف سے شروع کیا جاتا ہے اس طرح شروع سے سب کچھ کھول کر واضح کرے گا حالانکہ رسول کی بعثت سے پہلے ہر کسی کا یہی دعویٰ ہوتا ہے کہ وہ حق پر ہے اور جیسے ہی رسول بعث ہوتا ہے تو اکثریت اس کی دشمن بن جاتی ہے اور یہی کہتی ہے کہ یہ ایک نیادیں لیکر آگیا۔

اب جب کہ آپ پر یہ بات مکمل طور پر کھل کر واضح ہو چکی ہے کہ رسول کی بعثت سے پہلے رائی برابر بھی حق موجود نہیں ہوتا تو پھر محمد علیہ السلام کی بعثت سے پہلے کیا عیسائی اتنے بڑے اور اہم ترین معاملے میں حق پر تھے؟ عیسائیوں کا عقیدہ و نظریہ تھا کہ اللہ اور پرآسمانوں میں ہے اور اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو زندہ اور پرآسمانوں میں اٹھایا اور الساعۃ کے قیام سے پہلے عیسیٰ ابن مریم دوبارہ آسمانوں سے زمین پر اتریں گے۔

کیا اللہ نے اپنے قانون کے خلاف رسول بعث کر دیا؟ کیا ایسا ممکن ہے کہ جو اللہ نے قدر میں ہی نہیں کیا وہ ہو جائے؟ کیا اللہ نے خود ہی قدر کے خلاف کر دیا اپنے قانون کے خلاف کر دیا؟ جو کہ ممکن ہی نہیں۔ جب اللہ نے دوڑک یہ بات واضح کر دی کہ اللہ صرف اور صرف تب ہی رسول بعث کرتا ہے جب سو فیصد گمراہیاں ہوں گی ایک کرن بھی نہیں ہو گی کسی کو حق کا علم ہی نہیں ہو گا اور نہ ہی کوئی حق پر ہو گا تو پھر ایسا ممکن ہی نہیں کہ محمد کی بعثت سے پہلے عیسائی عیسیٰ ابن مریم کے معاملے میں اپنے عقیدے میں پچ تھے حق پر تھے۔

اور اگر اس کے باوجود یہ بات مان لی جائے کہ عیسائیوں کا یہ عقیدہ حق تھا تو پھر محمد اللہ کا رسول تھا ہی نہیں کیونکہ اللہ رسول بعث ہی تب کرتا ہے جب سو فیصد جہالت ہو ظلمات ہوں ضلال مبین ہوں نور کی ایک کرن بھی نہ ہو اور جب محمد کی بعثت ہوئی تب اس کے بالکل بر عکس نور موجود تھا عیسائی اتنے اہم موضوع کے حوالے سے حق پر تھے تو پھر محمد کسی بھی صورت اللہ کا رسول نہیں تھا۔

اور اگر محمد اللہ کا رسول تھا تو پھر اللہ نے محمد کو اس وقت بعث کیا جب نور کی ایک کرن بھی نہیں تھی عیسائی اپنے عقیدے میں حق پر نہیں تھے بلکہ اس وقت جو بھی انسان زمین پر موجود تھے وہ ضلال مبین میں تھے۔ جب حقیقت یہ ہے تو پھر یہ کیسے ممکن ہے کہ مسلمان اپنے دعوے میں پچ ہیں کہ محمد علیہ السلام نے کہا کہ اللہ آسمانوں پر ہے اور عیسیٰ ابن مریم کو اپنی طرف آسمانوں پر اٹھایا پھر اساعۃ کے قائم ہونے سے پہلے دوبارہ عیسیٰ ابن مریم کو زمین پر نازل کرے گا؟ اللہ نے تو قرآن میں اس پہلو سے بالکل واضح کر دیا کہ محمد علیہ السلام نے ایسا کچھ بھی نہیں کہا بلکہ یہ لوگ اپنے دعوے میں جھوٹے ہیں بے نیاد اور باطل ہیں یہ محمد پر بہتان عظیم باندھ رہے ہیں۔

یوں اس پہلو سے یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو گئی کہ عقیدہ حیات و نزول عیسیٰ ابن مریم بالکل بے نیاد اور باطل ہے اور مسلمانوں نے یہ عقیدہ محمد علیہ السلام سے

نہیں بلکہ عیسائیوں سے اخذ کیا ہے جس کا محمد علیہ السلام کیسا تھک کوئی تعلق نہیں۔

اس کے باوجود اگر کوئی تسلیم نہ کرے تو پھر ایک اور پہلو سے حق آپ پر کھول کر واضح کرتے ہیں کہ یہ عقیدہ محمد علیہ السلام سے اخذ نہیں کیا گیا اور نہ ہی محمد علیہ السلام نے ایسا کچھ کہا جو خود کو مسلمان کہلوانے والے آج تک کہہ رہے ہیں بلکہ یہ عقیدہ عیسائیوں سے اخذ کیا ہوا ہے۔

اس عقیدے کی بنیاد یہ ہے کہ مسلمانوں کے نزدیک یہ آسمانوں وزمین سمیت جو کچھ بھی ہے یعنی کل کائنات الگ ہے اور اللہ الگ ہے۔ اللہ اس کائنات سے الگ نہ صرف وجود رکھتا ہے بلکہ اللہ آسمانوں پر ہے اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو زندہ اور آسمانوں پر اپنی طرف اٹھالیا۔

اب اگر تو واقعتاً یہ بات صحیح ثابت ہو جاتی ہے کہ یہ کائنات الگ اور اللہ الگ ہے جو کہ اور آسمانوں پر ہے تو پھر بلاشک و شبہ یہ بات تسلیم کرنے کے لائق ہو سکتی ہے کہ عیسیٰ ابن مریم زندہ اور آسمانوں پر موجود ہے اور الساعۃ کے قائم ہونے سے پہلے آسمان سے زمین پر نازل ہو گا اور یہ بھی ممکن ہے کہ یہ عقیدہ محمد علیہ السلام سے ہی اخذ کیا گیا ہو لیکن اگر اللہ کے بارے میں پایا جانے والا عقیدہ و نظریہ غلط ثابت ہو جاتا ہے اگر اللہ اس کائنات سے الگ اور آسمانوں پر موجود ہے یہ عقیدہ و نظریہ غلط ثابت ہو جاتا ہے تو پھر عقیدہ حیات و نزول عیسیٰ ابن مریم بھی بالکل بے بنیاد و باطل اور من گھڑت ثابت ہو جاتا ہے اور یہ بھی ثابت ہو جاتا ہے کہ خود کو مسلمان کہلوانے والے آج تک محمد علیہ السلام پر اس عقیدے کے نام پر بہتان عظیم باندھ رہے ہیں۔

یچھے آپ پر یہ بالکل کھل کر واضح ہو چکا کہ اللہ رسول کو صرف اور صرف تب ہی بعثت کرتا ہے جب اس کی بعثت سے پہلے لوگ مغلل مبنی میں ہوتے ہیں یعنی ہر لحاظ سے سو فیصد کھلم کھلا گمراہیوں میں ہوتے ہیں، کسی کو بھی حق کا علم نہیں ہوتا یہاں تک کہ رائی برابر بھی حق موجود نہیں ہوتا۔ تو پھر سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کائنات الگ اور اللہ الگ ہے جو اور آسمانوں پر ہے یہ عقیدہ و نظریہ کیسے حق ہو سکتا ہے؟ اللہ کے بارے میں پایا جانے والے یہ عقیدہ و نظریہ کیسے حق ہو سکتا ہے؟ کیونکہ یہ عقیدہ و نظریہ تو محمد علیہ السلام کی بعثت سے پہلے ہی نہ صرف یہودیوں میں پایا جاتا تھا جو آج تک پایا جاتا ہے بلکہ عیسائیوں اور مشرکین عرب میں بھی یہی عقیدہ و نظریہ پایا جاتا تھا اور آج بھی عیسائیوں میں یہی عقیدہ و نظریہ پایا جاتا ہے کہ کائنات الگ ہے اور اللہ الگ جو کہ اور آسمانوں پر ہے۔ اگر یہ مان لیا جائے کہ اللہ کے بارے میں یہ عقیدہ و نظریہ حق ہے تو پھر اس کا مطلب کہ محمد اللہ کا رسول تھا تو پھر بلاشک و شبہ اللہ کے بارے میں پایا جانے والا یہ عقیدہ و نظریہ حق نہیں ہو سکتا کیونکہ محمد کو مشرکین عرب، یہودیوں اور عیسائیوں کے عقائد و نظریات کی تائید و تصدیق کے لیے نہیں بھیجا گیا تھا اور نہ ہی محمد علیہ السلام نے ان کے کسی ایک بھی عقیدے و نظریے کی تائید و تصدیق کی بلکہ محمد علیہ السلام کو تو بعثت ہی اسی لیے کیا کہ ان کے تمام ترقائق و نظریات اور جسے بھی وہ دین سمجھ رہے ہیں جسے بھی حق سمجھ رہے ہیں ان سب کا رد کرتے ہوئے اسے گند کے ڈھیر پر پھینکتے ہوئے اس کے بر عکس حق واضح کرے اور وہی محمد علیہ السلام نے کیا اور وہی قرآن میں موجود ہے جو کہ آپ پر بالکل کھول کر واضح کرتے ہیں کہ قرآن اللہ کے بارے میں کیا کہتا ہے کہ اللہ کیا ہے اور کہاں ہے۔

اور اگر یہ عقیدہ و نظریہ بے بنیاد و باطل ثابت ہو جاتا ہے کہ اللہ کائنات سے الگ اور آسمانوں میں یا آسمانوں پر موجود ہے تو پھر عقیدہ حیات و نزول عیسیٰ ابن مریم بھی بے بنیاد و باطل ثابت ہو جائے گا اور یہ ثابت ہو جائے گا کہ خود کو مسلمان کہلوانے والے بھی مشرکین عرب، یہودیوں اور عیسائیوں کیسا تھا آج تک اللہ اور اس کے رسول پر افتاء عظیم کر رہے ہیں۔

اب سب سے پہلے آپ پر ہر لحاظ سے اور ہر پہلو سے کھول کھول کر واضح کرتے ہیں کہ اللہ کیا ہے جس سے اس عقیدے کی حقیقت بھی بالکل چاک ہو جائے گی۔

## اللہ کیا ہے؟

ایک وقت تھا اسلام کے نام یوارات دن غور و فکر میں مصروف تھا آسمانوں وزمین میں غور و فکر کر کے علم کے بلند مقام پر جا رہے تھے اور عین اسی وقت دوسری طرف عیسائیت کو دنیا میں منتشر دتین دین و مذہب کے طور پر جانا پہچانا جاتا تھا۔ عیسیٰ ابن مریم علیہ السلام کی تو ہیں کے نام پر ہزاروں لاکھوں لوگوں کو کھلے عام

عوامی مجموعوں میں قتل کیا جاتا رہا اور ایسے ہی عیسائیت میں پائے جانے والے عقائد و نظریات کے بر عکس یا خلاف بات کرنے والے ہزاروں نہیں بلکہ لاکھوں لوگوں کو تو ہین مذہب کے الزام کے تحت قتل کیا جاتا رہا۔ عیسائیت میں پائے جانے والے عقائد کے خلاف ایک لفظ بھی برداشت نہیں کیا جاتا تھا اور ایسا کرنے والے کو ملک، دین بیزار اور دین کا دشمن قرار دیکر قتل کر دیا جاتا یا اس کی زبان بند کرنے کی ہر کوشش کی جاتی اور دین الاسلام کو الحاد کا نام دیکر دنیاۓ اسلام کو عیسائیت کا دشمن بنا کر پیش کیا جاتا۔

اس کی وجہ ہی یہی تھی کہ عیسائیت میں جو عقائد و نظریات پائے جاتے تھے اگر کوئی بھی غور و فکر کرتا عیسائیت کے لگائے ہوئے دائروں سے آزاد ہو کر سوچتا تو عیسائیت کے تمام تر عقائد و نظریات کی جڑیں کٹ جاتیں عیسائیت بے بنیاد و باطل ثابت ہو جاتی یہ وقت تھا جب دنیاۓ عیسائیت میں دین کا ٹھیکیدار طبقہ پادری وغیرہ علم سے اتنا خائف تھے کہ علم کے حصول اور غور و فکر پر خوب پابندیاں لگائی ہوئی تھیں کیونکہ دین و مذہب کے طبقہ کو علم تھا کہ اگر کوئی دین و مذہب اور فرقے کے نام پر لگائے گئے دائروں سے آزاد ہو کر سوچے گا، غور و فکر کرے گا، علم حاصل کرے گا تو عیسائیت کی بنیادیں ہی اکھڑ جائیں گی یوں دین و مذہب کے نام پر لوگوں کا مال کھانے، عیاشیوں، سہولتوں و آسانشوں کا سلسلہ بند ہو جائے گا، شہرت کی بجائے لوگ جوتے ماریں گے اور یہی لوگ ان کی حقیقت کھلنے پر آسمانوں وزمین کی سب سے حقیر اور ذلیل ترین مخلوق غائب ہو جائیں گے۔

وقت گزرتا گیا اور تاریخ کا دھار اتبدیل ہو گیا یورپ پر ایسے لوگوں کا تسلط بڑھنے لگا جو علم کی اہمیت کو بخوبی سمجھتے تھے انہوں نے مذہب یعنی عیسائیت کی بھرپور مزاحمت کے باوجود علم تک رسائی کافی صلہ کر لیا جس کا نتیجہ ہی نکلا جس کا عیسائیت کو خوف تھا، علم آنے کی دریتی کہ عیسائیت کی بنیادیں ہی اکھڑ گئیں جس سے دنیاۓ عیسائیت میں دین و مذہب کے نام پر عدم برداشت اور مذہبی جنونیت کا خاتمه ہو گیا اور اسی علم کا استعمال دنیاوی مال و متعار کے حصول کے لیے کیا جانے لگا اور دوسری طرف انہی قوتوں نے دنیاۓ اسلام کو علم سے بیزار کیا اور مذہب کی دلدل میں پوری قوت کے ساتھ دھکیل دیا جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ جہالت، عدم برداشت اور مذہبی جنونیت کا جو مقام پہلے دنیا میں عیسائیت کو حاصل تھا وہی مقام اسلام کے نام لیواوں کو حاصل ہو گیا۔ آج دنیاۓ اسلام بالکل انہی حالات سے دوچار ہے جن حالات سے آج سے چند صد یاں قبل دنیاۓ عیسائیت دوچار تھی۔

جیسے ماضی میں عیسائیت کو علم سے خوف لاقن تھا جس وجہ سے عیسائی مذہبی طبقہ عیسائیت کے لگائے گئے عقائد و نظریات کے نام پر دائروں سے آزاد ہو کر سوچنے غور و فکر کرنے اور علم کے حصول کو الحاد کا نام دیتا تھا اور عیسائیت کا دشمن سمجھتا تھا بالکل اسی خوف کا شکار آج خود کو مسلمان کہلوانے والے شکار ہیں۔ مذہبی طبقہ کو بھی خوف لاقن ہے کہ اگر کسی نے علم حاصل کیا، کسی نے تمام تر دائروں سے آزاد ہو کر غور و فکر کیا تو نام نہاد اسلام کی بنیادیں ہی اکھڑ جائیں گی اسلام کے نام پر تمام تر عقائد و نظریات چاک ہو جائیں گے اور مذہب کے بیوپاریوں کی دکانداریاں بند ہو جائیں گی یہ مذہبی طبقہ ذلیل ورسا ہو جائے گا۔ یہی وہ وجہ ہے جس وجہ سے آج اسلام کا دعویدار مذہبی طبقہ اسلام کے نام پر لگائے گئے مختلف عقائد و نظریات کے دائروں سے آزاد ہو کر غور و فکر کرنے اور علم کے حصول کو الحاد کا نام دیکر کرنے کی بھرپور کوشش کرتا ہے کیونکہ دین و مذہب کے نام پر ان کے لگائے گئے خود ساختہ دائروں سے آزاد ہو کر غور و فکر کرنا اور علم کا حصول ان کے خود ساختہ و بے بنیاد عقائد و نظریات کی حقیقت چاک کر کے رکھ دیتا ہے جس سے ان کی دکانداریاں بند ہونے کا انہیں شدید خوف لاقن ہے۔ آج جب سائنس کے نام پر علم نے سراٹھا یا تو علم نے مذہب اسلام پر ایسے ہی سوالات کی بوچھاڑا شروع کر دی جیسے آج سے چند صد یاں قبل مذہب عیسائیت پر سوالات کی بوچھاڑ ہوئی تھی اور پھر جیسے اس وقت مذہب عیسائیت علم کا مقابلہ نہ کر سکا اور اس کی جڑیں ہی کٹ گئیں بالکل اسی طرح آج مذہب اسلام کو بھی علم سے شدید خطرہ لاقن ہو چکا ہے۔

آج جب انسان کو الکتاب یعنی آسمانوں وزمین کا علم حاصل ہوا، فطرت کے قوانین دریافت کیے تو یہ بات ثابت ہو گئی کہ یہ اٹل حقیقت ہے کوئی بھی شے خواہ وہ چھوٹے سے چھوٹا ذرہ ہو خود بخود وجود میں نہیں آ سکتا یعنی بغیر خالق کے وجود میں نہیں آ سکتا لیکن دوسری طرف یہ جو وجود ہے یعنی گل کائنات کی بات کی جائے کہ گل کائنات کیسے وجود میں آ گئی تو اس کے حوالے سے بالکل مختلف بات سامنے آتی ہے اور وہ ہے خود کا نظام یعنی کائنات میں جو کچھ بھی ہو رہا ہے گویا کہ وہ خود بخود ہی ہو رہا ہے کوئی بھی ایسا سراغ نہیں ملتا کہ جس سے یہ بات کہی یا ثابت کی جاسکے کہ اس کائنات کو باہر سے کسی دوسرے وجود نے وجود دیا اور اسی وجہ سے دنیا میں ایک بڑی تعداد میں لوگوں کا مانا ہے کہ اللہ، گاؤڈیا ایشور وغیرہ کا کوئی وجود نہیں۔

کیونکہ تمام مذاہب میں یہ بات پائی جاتی ہے کہ یہ کائنات مخلوق ہے اور اس کا بنانے والا کوئی نہ کوئی ہے اور وہ اس کا بنات سے الگ اوپر آسمانوں میں کہیں موجود ہے اور سائنس اس بات کو ماننے کو تیار ہی نہیں کہ ایسا کوئی اللہ، ایشور یا گاؤپنا کوئی وجود رکھتا ہے جس وجہ سے سائنسی یا علمی طبقہ ایسے کسی اللہ، ایشور یا گاؤپنا کو تسلیم نہیں کرتا۔

دوسری طرف مذہبی طبقہ بالخصوص خود کو مسلمان کہلوانے والوں کا دعویٰ ہے کہ اللہ ہے اور وہ اوپر آسمانوں میں موجود ہے جس کا وجود ثابت کرنے کے لیے وہ یہ دلیل پیش کرتے ہیں کہ دیکھو جب چھوٹے سے چھوٹا ذرہ بھی بغیر بنانے والے کے وجود میں نہیں آسکتا چھوٹے سے چھوٹی شے بھی بغیر بنانے والے کے خود وجود میں نہیں آسکتی تو اتنی بڑی کائنات بغیر بنانے والے کے خود وجود میں کیسے آگئی؟ اس لیے اس کا بنانے والا ہے اس کا خالق ہے اور وہ اللہ ہے جو اوپر آسمانوں میں موجود ہے۔

اب دوسری طرف اگر دیکھا جائے تو جس بندید پر اللہ کا وجود ثابت کیا جاتا ہے اسی بندید پر ایسے کسی اللہ، ایشور یا گاؤپنا کا وجود کا عدم ثابت ہو جاتا ہے یعنی اگر بغیر خالق کے چھوٹے سے چھوٹا ذرہ تک بھی وجود میں نہیں آسکتا تو پھر جس نے اتنی بڑی کائنات بنائی وہ خود کتنا بڑا ہو گا؟ پھر وہ کیسے کسی بنانے والے کے بغیر وجود میں آگیا؟ آخر سے بھی تو کسی نے بنایا ہو گا اس کا بھی تو کوئی خالق ہو گا اس لیے بتاؤ اس کا خالق کون ہے؟

اب مذہبی طبقہ کہتا ہے کہ یہ سوال ہی بے بندید ہے کیونکہ اس طرح تو اگر کہا جائے اسے جس نے خلق کیا وہ اللہ ہے تو پھر سوال پیدا ہو گا اسے کس نے خلق کیا یوں یہ سوال درست سلسلہ شروع ہو جائے گا جس کا کوئی سراہی نہیں اس لیے اس سے آگے نہیں بڑھا جائے گا کہ اللہ ہے، بس یہی حقیقت ہے کہ جب کچھ بھی بغیر بنانے والے کے وجود میں نہیں آسکتا تو اس کا بنات کو بنانے والا ہے اور وہ اللہ ہے۔

اب اگر غیر جانبدارانہ بات کی جائے تو حق وہ ہے جو آپ کو کہے کہ آپ اپنی آزادانہ تحقیق کرو پھر جو نتیجہ سامنے آئے اسے تسلیم کرو اس کے برکت وہ حق ہو ہی نہیں آسکتا جو عاجز آجائے یا جسے بے ڈھونگی قسم کی بیساکھیوں کا سہارا لینا پڑے۔ حقیقت تو یہ ہے کہ اگر اس بندید پر اللہ کا وجود ثابت ہوتا ہے کہ بغیر بنانے والے کے کچھ بھی وجود میں نہیں آسکتا اس لیے اتنی بڑی کائنات کا بنانے والا ہے اور وہ اس کا بنات سے الگ ہے تو پھر اسی بندید پر اس کا وجود کا عدم ثابت ہو جاتا ہے کہ پھر اسے کس نے بنایا وہ بغیر بنانے والے کے کیسے وجود میں آگیا؟

اس لیے حق تو یہ ہے کہ مذاہب میں اللہ، ایشور یا گاؤپنا کے حوالے سے جو نظریہ پایا جاتا ہے کہ وہ کائنات سے الگ اوپر آسمانوں میں کہیں موجود ہے وہ بالکل بے بندید اور باطل ہے ایسا کوئی اللہ، ایشور یا گاؤپنا کوئی وجود نہیں رکھتا سوائے مذہبی طبقے کے خود ساختہ باطل عقائد و نظریات کے۔

اب آتے ہیں قرآن کی طرف کہ قرآن اس حوالے سے کیا کہتا ہے۔

محمد علیہ السلام نے کہا تھا کتم سے سوال کیا جائے گا کہ فلاں شے کوں نے وجود دیا؟ تم کہو گے اللہ نے۔ پھر پوچھا جائے گا کہ فلاں شے کوں نے وجود دیا؟ تم کہو گے اللہ نے، یوں بالآخر تم سے سوال کیا جائے گا کہ اللہ کوں نے خلق کیا یعنی جب بغیر خالق کے کچھ بھی وجود میں نہیں آسکتا تو پھر جس نے ان سب کو خلق کیا وہ کیسے وجود میں آگیا؟ تو اس سوال کا جواب ہے سورت الاخلاص۔

آج مذہبی طبقہ اسی روایت کا سہارا لیتا ہے اور کہتا ہے کہ دیکھو آج سے چودہ صدیاں قبل محمد علیہ السلام نے کہا تھا کہ شیطان تم سے سوال کرے گا کہ اللہ کوں نے خلق کیا تو محمد علیہ السلام نے کہا تھا کہ اس سوال کا جواب سورۃ الاخلاص ہے اور یوں سورۃ الاخلاص کا ترجمہ پڑھ کر سنادیا جاتا ہے اور پھر کہا جاتا ہے کہ اے مخدو دیکھو ہم نے تمہارے سوال کا جواب دے دیا۔

لیکن سوال تو یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر جواب کہتے کسے میں اور کیا واقعتاً یہ اس سوال کا جواب ہے جو سورۃ الاخلاص کا ترجمہ پڑھ کر سنادیا جاتا ہے؟ کیونکہ ذرا غور کریں جب سورۃ الاخلاص کا ترجمہ پڑھ کر سنادیا جاتا ہے۔

”کہو کہ وہ (ذات پاک جس کا نام) اللہ (ہے) ایک ہے۔ معبد برحق جو بے نیاز ہے۔ نہ کسی کا باپ ہے اور نہ کسی کا بیٹا۔ اور کوئی اس کا ہمسر نہیں۔ فتح محمد جانلدھری“

آپ خود فیصلہ کریں کہ کیا سورۃ الاخلاص کے نام پر یہ ترجمہ یا کوئی بھی ترجمہ پڑھ دینے سے واقعتاً ان لوگوں کو ان کے اس سوال کا جواب مل جاتا ہے جنہیں ملخ

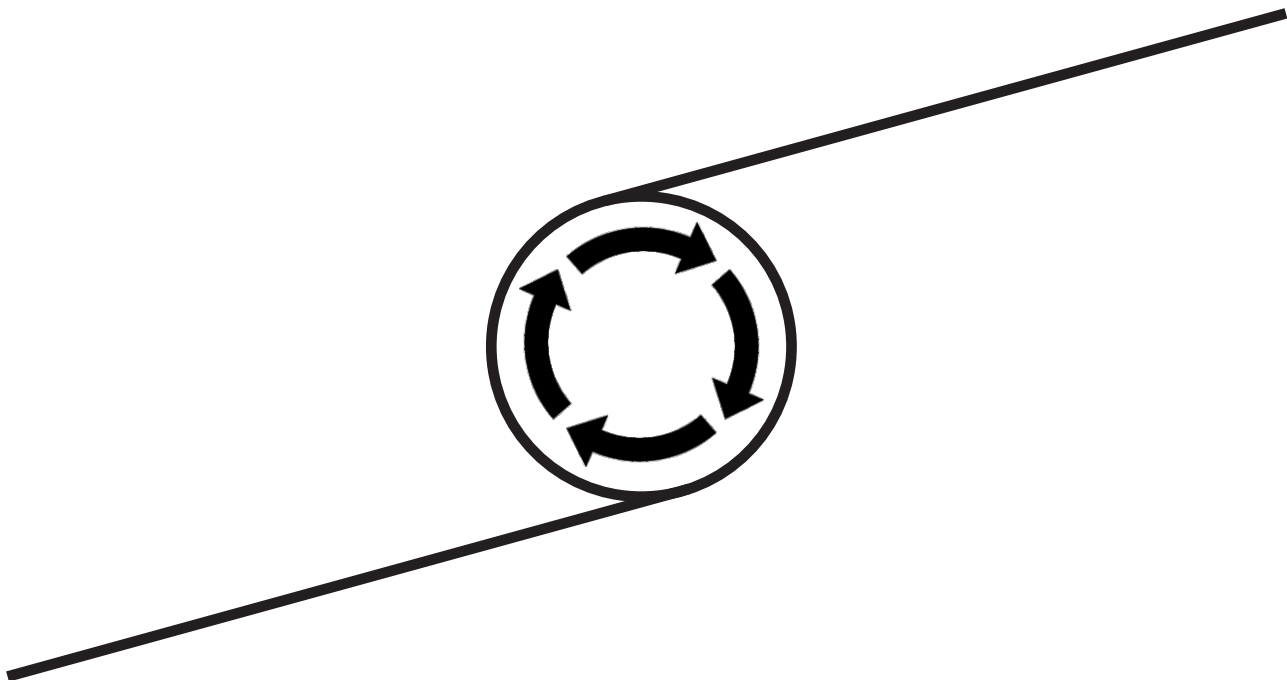
کہا جاتا ہے؟ جواب تو کہتے ہیں جو سوال کا وجد مٹا دے جو سوال کو کا عدم کر دے تو کیا آج تک ایسا ہوا کہ سورۃ الخلاص کے ترجمے نے اس سوال کو مٹا دیا ہو؟ نہیں بالکل نہیں بلکہ سوال تو آج بھی اپنی جگہ پر موجود ہے کہ بتا وجب بغیر بنانے والے کے چھوٹے سے چھوٹا ذرا بھی وجود میں نہیں آ سکتا تو پھر جس نے اتنی بڑی کائنات بنائی وہ خود کتنا بڑا ہو گا تو وہ کیسے وجود میں آ گیا؟

سورۃ الخلاص کا ترجمہ اگر اس سوال کو ختم نہیں کرتا تو پھر دو ہی باتیں ہیں پہلی یہ کہ محمد علیہ السلام نے جھوٹ بولا سورۃ الخلاص اس سوال کا جواب رکھتی ہی نہیں یا پھر دوسری بات یہ ہے کہ محمد علیہ السلام جھوٹ نہیں وہ سچے تھے بلکہ جن تراجم و تفاسیر کو آج تک قرآن کا نام دیا جاتا رہا وہ قرآن ہے، ہی نہیں بلکہ وہ سب کا سب جھوٹ ہے جو تراجم و تفاسیر کے نام پر قرآن سے منسوب کیا گیا کیونکہ اگر یہ تراجم و تفاسیر ہی اصل قرآن ہوتا یا یہی اللہ نے قرآن میں کہا تھا تو پھر ایسا کیسے ممکن ہے کہ محمد علیہ السلام کی بات غلط ثابت ہو۔

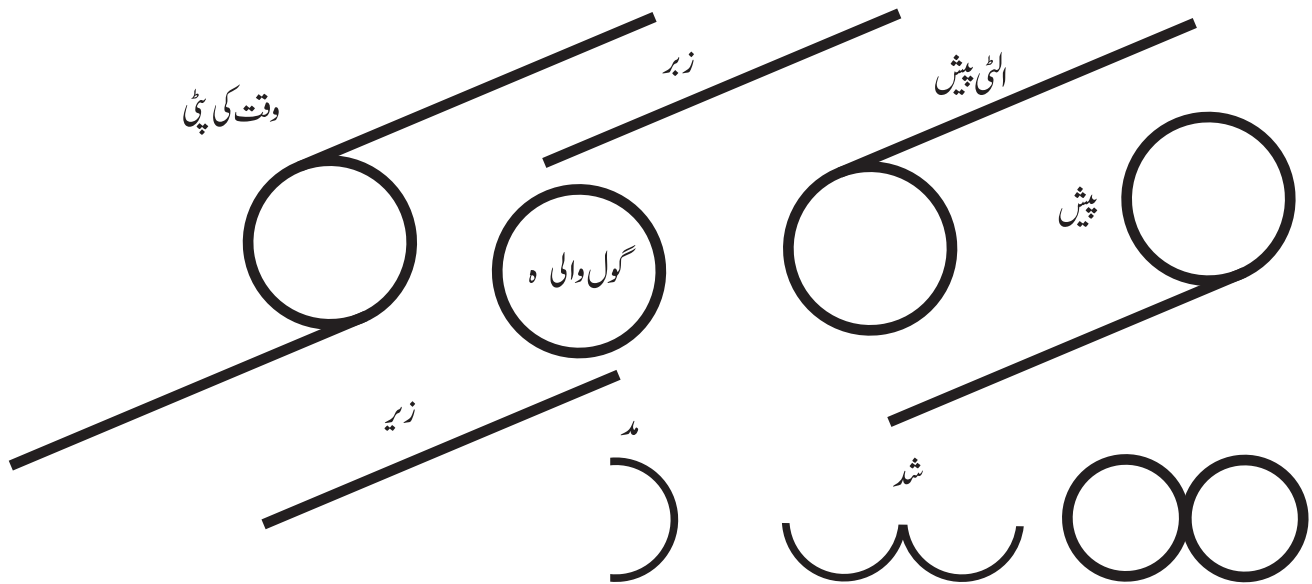
یہ کیسے ممکن ہے کہ سورۃ الخلاص جو ہے ہی اللہ کے وجود پر اس میں اللہ کے بارے میں ہر سوال کا جواب نہ ہو۔ محمد علیہ السلام سچے تھے اور حقیقت کیا ہے آپ پر بالکل کھول کر واضح کرتے ہیں سورۃ الخلاص کو آپ پر بین کرتے ہیں یعنی بالکل کھول کر واضح کرتے ہیں۔

**قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ اللَّهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ.** الخلاص

سورۃ الخلاص کو بین کرنے کے لیے سب سے پہلے ضروری ہے کہ اعراب کو سمجھ لیا جائے کہ آخر اعراب کیا ہیں؟ ایسا کریں ڈھلوان نما ایک عمودی لائن کھینچیں جو درمیان میں آ کر گول چکر کھا کر نیچے کی طرف سے آگے کو چلی جائے جیسے کہ آپ ذیل میں دی گئی تصویر میں دیکھ رہے ہیں۔



یہ وقت کی پڑی یعنی وقت کی لائن ہے اس میں آپ کو جو گول دائرہ نظر آ رہا ہے یہ وجود کا اظہار کر رہا ہے یعنی کسی ذات یا اشیاء کا اظہار کر رہا ہے اور یہ دائرہ اس لیے ہے کیونکہ جب آپ آسمانوں وزمین میں اور جو کچھ بھی ان میں ہے میں غور کریں گے تو آپ کو ہر شے سرکل میں ہی نظر آئے گی جو کچھ بھی ہے وہ دائرة میں گھومتا گھومتا آگے کو جا رہا ہے۔



زبر ماضی، زیر مستقبل، گول والی ہ وجود، گول والی ہ جمع زیر سے بنتی ہے پیش جس کا معنی ہے وجود جو آگے کو جا رہا ہے، گول والی ہ جمع زبر سے اٹی پیش بنتی ہے جس کا معنی ہے وجود پیچھے کا جا رہا ہے، دو گول والی ہ یا گول والی آدھی ہ جذبیں تو شد بنتی ہے جس کا معنی ہے دو وجود آپس میں جڑے ہوئے ہیں، آدھی گول والی ہ مد بنتی ہے جس کا معنی ہے پیچھی ہوئی حالت یعنی نہ ہی آگے کو سفر جا رہا ہے نہ ہی پیچھے کو شے اپنی حالت میں ہے اس میں کوئی بھی رد و بدل نہیں ہو رہا۔

اس دائرے کے اوپر پیچھے والی لائن ماضی ہے کبھی یہ دائرة یعنی یہ سرکل وہاں سے گزرا آج وہاں نہیں ہے بلکہ وہ ماضی بن چکا ہے اس لیے دائرة کے پیچھے والی لائن کو الگ کر لیں تو یہ ماضی کا انٹھار کرے گی جسے زبر کہتے ہیں۔

اس دائرة کے آگے نیچے والی لائن مستقبل ہے یعنی یہ دائرة آگے کو جا رہا ہے تو جو آگے والی لائن ہے وہ مستقبل ہے اسے الگ کر لیں تو یہ زیر کہلاتی ہے جو کہ مستقبل ہے۔

اور جو گول دائرة ہے یہ گول والی ”ہ“ ہے جو وجود کا اظہار کر رہی ہے یعنی کسی ذات یا شے کا اظہار کر رہی ہے جب اس کیسا تھزیر کو جوڑ دیا جائے تو یہ پیش بن جائے گی جس کے معنی بنتے ہیں وہ ذات یا شے جو اس وقت موجود ہے اور آگے کو جا رہی ہے یعنی اس وقت موجود ذات یا شے جو مستقبل میں جا رہی ہے۔ گول والی ”ہ“ جب بھی استعمال کی جاتی ہے تو کسی وجود یعنی ذات یا کسی بھی شے کی طرف اشارے کے لیے استعمال کی جاتی ہے یعنی وہ کسی ذات یا کسی بھی شے کا اظہار کرتی ہے اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کون سی ذات کا شے کی طرف اشارہ کیا جا رہا ہے کس وجود کا اظہار کیا جا رہا ہے کیونکہ وجود نہ صرف ہے بلکہ تھا اور ہو گا بھی یعنی وجود کے لیے تین حالتیں اپنا وجود رکھتی ہیں ماضی حال اور مستقبل۔

جن میں سے دو غیب ہیں اور ایک حاضر ہے اس لیے جہاں بھی گول والی ”ہ“ کا استعمال کیا جائے گا تو وہاں یہ واضح کرنا لازم ہے کہ آیا کس ذات، شے یا وجود کا ذکر کیا جا رہا ہے حاضر یا پھر غیب۔

اوغیب کی دو حالتیں ہیں ایک ماضی جو کہ غیب ہے اور دوسری حالت مستقبل جو کہ غیب ہے۔ اگر تو حال والی ذات یا شے کی طرف اشارہ کیا جائے گا تو گول والی ”ہ“ کے اوپر پیش ڈالی جائے گی جس کا معنی بنے گا وہ وجود یعنی ذات یا شے جو اس وقت موجود ہے اور وقت کی پٹی پر آگے مستقبل کی طرف بہہ رہی ہے۔

اگر ماضی والی ذات یا شے کی طرف اشارہ کیا جائے گا تو گول والی ”ہ“ پر زبر کا استعمال کیا جائے گا اور اگر مستقبل والی شے کی طرف اشارہ کیا جائے گا تو اس کے لیے گول والی ”ہ“ کے نیچے زیر کا استعمال کیا جائے گا۔ ”زبر“ ماضی، ”پیش“ حال اور ”زیر“ مستقبل۔

ان کے علاوہ آپ دیکھتے ہیں کہ دوز بر، دوز بر و پیش کا بھی اکٹھا استعمال کیا جاتا ہے۔

زبر ماضی میں لیکر جاتی ہے جہاں دوز بر کا استعمال کیا جائے تو وہاں سکڑ پن آئے گا جتنا پچھے سے پچھے جایا جا سکتا ہے اتنا پچھے سے پچھے جایا جائے گا مثلاً آپ لفظ رسول پر دوز بر کا استعمال کرتے ہیں تو دوز بر میں چونکہ پچھے سے پچھے لیکر جاتی ہیں کوئی شے جو آگے کو جارہی ہو اور اسے پچھے سے پچھے لیکر جانا مقصود ہوتا تو سب سے پہلے اسے روکا جائے گا اسی لیے سب سے پہلے روک لگائی جائے گی جس کے لیے الف کا استعمال کیا جائے گا یعنی لفظ رسول کی لام کے آگے الف کا استعمال کیا جائے گا یوں لفظ رسول بن جائے گا اب اس پر دوز بر میں کام کر سکتے ہیں اس کے لیے کام کے کم رسول اور کم سے کم رسول ایک رسول ہوتا ہے یوں رسول کے معنی بنیں گے ایک ہی رسول سے پچھے لے جایا جا سکتا ہے جتنا سکیڑا جا سکتا ہے اتنا سکیڑا جائے کم سے کم رسول اور کم سے کم رسول ہوتا ہے یوں رسول کے معنی بنیں گے ایک ہی رسول۔ اسی طرح اگر دوزیر میں استعمال کی جائیں گی تو زیر آگے کو لے جاتی ہے مستقبل میں اور دوزیروں سے جتنا آگے سے آگے لے جایا جا سکتا ہے اتنا آگے لے جایا جائے گا یعنی جتنا پھیلا و آسکتا ہے لفظ رسول کے نیچے دوزیروں کا استعمال کیا جائے گا ”رسول“ تو اس کا معنی بننے گا آگے کل رسول یعنی آگے جتنے رسول ہو سکتے ہیں۔

اسی طرح دوپیش کا استعمال کیا جائے تو پیش کا معنی ہوتا ہے وہ شے جو موجود ہے اور آگے کو جارہی ہے اور جب دوپیش کا استعمال کریں گے تو اس کا معنی بننے گا کہ ایک شے جو وجود رکھتی ہے اور آگے کو جارہی ہے اور جتنا آگے جا سکتی ہے اور وہاں تک گئی اور وہاں سے پھر پچھے ماضی کی طرف لے آیا جا رہا ہے۔ سیدھی پیش گول والی ”ہ“ اور ”زیر“ کا مجموعہ ہے جس کا معنی بنتا ہے ایک شے یا ذات جو موجود ہے آگے مستقبل میں جارہی ہے اور اٹی پیش گول والی ”ہ“ اور ”زبر“ کا مجموعہ ہے جس کے معنی بننے ہیں وہ ذات یا شے جو موجود ہے اور پچھے ماضی میں جارہی ہے یوں دوپیش کے معنی بننے ہیں ایک شے جو اپنے وجود میں آنے سے لیکر جب تک وہ دنیا میں موجود ہے یعنی جب تک وقت کی پٹی پر موجود ہے اس سارے وقت کا ذکر کیا جا رہا ہے اس کی مکمل زندگی مکمل مدت حیات کی بات کی جارہی ہے یعنی جیسے لفظ رسول پر دوپیش سے معنی بننے گا جس رسول کا ذکر کیا جا رہا ہے جب تک کہ اس کا وجود ہے اس کی پوری زندگی کا ذکر کیا جا رہا ہے اس کی پیدائش سے لیکر موت تک کی مدت۔

اس کے علاوہ ایک اور بات ذہن میں ہونا بہت ضروری ہے زبر کی جگہ ”الف“ کا بھی استعمال کیا جاتا ہے جو کہ الفاظ کے آخری حرف کے طور پر بطور زبر استعمال کیا جاتا ہے جس سے وہ لفظ ماضی کا صیغہ بن جاتا ہے اور زیر کی جگہ ”ی“ کا بھی استعمال کیا جاتا ہے جس سے مستقبل کا صیغہ بن جاتا ہے اور پیش کی جگہ ”و“ کا بھی استعمال کیا جاتا ہے جس سے حال کا صیغہ بن جاتا ہے۔

اس کے علاوہ پچھے شد اور مردہ جاتی ہے شد کا معنی ہے دواشیاء یعنی دو و جو دک جڑے ہوئے ہونا، شد و وجود کے جڑے ہوئے ہونے کا اظہار کرتی ہے اور مرد کا معنی ہے بیٹھی ہوئی حالت میں ہونا یعنی جامد حالت میں ہونا ہی شے پچھے جارہی ہے اور نہ ہی آگے جامد حالت میں ہے یعنی جیسی شے یا وجود ہے بغیر کسی حرکت کے بالکل ویسے کا ویسا ہونا۔

اب آتے ہیں سورۃ الاخلاص کی طرف۔

**فُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ اللَّهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ. الْخَلَاصُ**

فُل کہہ۔ قل کے معنی ہیں کہہ یعنی کہا جا رہا ہے کہ کہو، اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کون کہہ رہا ہے کہ کہو یعنی کون کچھ کہنے کا حکم دے رہا ہے؟ کچھ کہنے پر مجبور کر رہا ہے؟

تو آج تک مذہبی طبقے کی طرف سے جواب دیا جاتا رہا اور دیا جاتا ہے وہ یہ ہے کہ جی اللہ کہہ رہا ہے کہ کہو۔ اب اگر اس بات کو مان لیا جائے کہ اللہ کہہ رہا ہے کہ کہو تو پھر یہیں یہ سوال پیدا ہو جاتا ہے کہ اللہ کیسے کہہ رہا ہے کیا آپ اللہ کو جانتے ہو؟ آپ کو اللہ نے کیسے کہا کہ کہو؟ کیونکہ جب آپ کو اللہ کا علم ہی نہیں تو پھر آپ یہ کیسے کہہ سکتے ہیں کہ اللہ کہہ رہا ہے کہ کہو؟ آپ کو اللہ کا علم ہی نہیں اور آپ تو خود اللہ کی ابھی تلاش میں ہیں تو

آگے سے سب سے بڑھ کر اس جواب کی توقع کی جاسکتی ہے کہ قرآن میں لکھا ہے اور ہم مانتے ہیں کہ قرآن اللہ کا کلام ہے اس لیے اللہ کہہ رہا ہے کہ کہو۔ تو اس کا بہت ہی سادہ سا جواب ہے آپ مانتے ہیں کہ قرآن اللہ کا کلام ہے لیکن کیا پوری دنیا کے انسان تسلیم کرتے ہیں کہ قرآن اللہ کا کلام ہے؟ تو اس کا جواب بالکل واضح ہے کہ نہیں اور جب پوری دنیا کے انسان قرآن کو اللہ کا کلام تسلیم ہی نہیں کرتے تو پھر آپ یہ نہیں کہہ سکتے کہ قرآن اللہ کا کلام ہے اس لیے ہم مانتے ہیں کہ اللہ ہی کہہ رہا ہے کہ کہو۔

جب اللہ کہہ رہا ہے کہ تو پھر اللہ کو بالکل سامنے آ کر کہنا چاہیے اور اسی زبان میں کہنا چاہیے جو زبان آپ سمجھنے کی صلاحیت رکھتے ہیں جو آپ کی زبان ہے۔ اور پھر اس کے علاوہ ایک دوسری طرح کے جواب کی توقع کی جاسکتی ہے اور وہ یہ ہے کہ ہمیں تو عربی نہیں آتی ہمارے علماء میں بتا رہے ہیں کہ اللہ کہہ رہا ہے کہ کہو اس لیے ہم مان رہے ہیں کہ اللہ کہہ رہا ہے کہ کہو۔ تو اس کا بھی جواب بہت آسان ہے وہ یہ کہ آپ کو عربی جو کہ عربوں کی زبان ہے وہ نہیں آتی اور آپ کے علماء کو آتی ہے اس لیے وہ آپ کو کہہ رہے ہیں کہ اللہ کہہ رہا ہے کہ تو کیا گارٹی ہے کہ وہ حق بول رہے ہیں؟ کل کو اگر حقیقت کچھ اور لکھ تو کل کو یہ لوگ جن کو آپ علماء کہتے ہیں اور ان حصوں کی طرح ان کے پیچھے چل رہے ہیں کیا یہ آپ کی ذمہ داری اٹھائیں گے؟ یہ آپ کا بوجھ اٹھائیں گے؟ یہ آپ کا حساب دیں گے؟ اگر نہیں تو ہو سکتا ہے کہ آپ کو کچھ بھی اللہ سے منسوب کر کے کہتے رہیں لیکن حقیقت یہ ہو کہ وہ اللہ نے کہا ہی نہ ہو اس لیے یہ جواب بھی بے نبیا در اور کا عدم ثابت ہو جاتا ہے۔

کیونکہ اگر کوئی بھی یہ کہتا ہے کہ اللہ کہہ رہا ہے کہ تو پھر اس کا مطلب بالکل واضح ہے کہ اسے علم ہے اللہ کیا ہے اور اللہ کیسے کلام کرتا ہے اللہ کیسے کہہ رہا ہے کہ کہو اس لیے پھر اس سے سوال کیا جائے گا کہ اللہ کیا ہے اور کہاں ہے اللہ کیسے کلام کرتا ہے اگر تو وہ اللہ کے بارے میں صحیح جواب دے دیتا ہے اللہ کے بارے میں ہر طرح کے سوالات کے جوابات دیکر مطمئن کر دیتا ہے تو پھر بلا شک و شبہ اللہ ہی کہہ رہا ہے اور اگر ایسا نہیں تو پھر کسی کی بھی بات نہیں مانی جا سکتی۔ اب آتے ہیں حقیقت کی طرف اور حقیقت تو یہ ہے کہ یہ اللہ ہی کہہ رہا ہے کہ کہو لیکن اللہ کیسے کہہ رہا ہے اس حقیقت کو بھی آپ پر بالکل کھول کر واضح کر دیتے ہیں۔

دنیا میں جو بھی آتا ہے کوئی ایک بھی عقل رکھنے والا شخص ایسا نہیں ہے کہ زندگی میں کبھی نہ کبھی کسی کسی موقع پر اس کے سامنے یہ سوال نہ آیا ہو وہ یہ سوچنے پر مجبور نہ ہوا ہو کہ آخر میری حقیقت کیا ہے؟ میں ہوں کون؟ میرا دنیا میں آنے کا مقصد کیا ہے؟ اور پھر اپنے ان سوالات کے جوابات کے لیے غور و فکر نہ کیا ہو۔ مثال کے طور پر کوئی شخص جس کی زندگی معمول کے مطابق چل رہی ہوتی ہے لیکن اپا نک کوئی حادثہ پیش آنے سے وہ ما یوس سا ہو جاتا ہے تو ایسی صورت میں یہ سوال بار بار اسے پریشان کرتا ہے کہ آخر میری حقیقت کیا ہے؟ میں دنیا میں کیا لینے آیا وغیرہ؟ ایسے ہی کوئی شخص اگر دنیا کے پیچھے بھاگتا ہے وہ دنیاوی مال و متاع اکٹھا کر کر کے تھک جاتا ہے اور وہ یہ سوچنے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ اس کا دنیا میں آنے کا مقصد یہ مال و دولت کا حصول نہیں بلکہ کچھ اور ہے یوں وہ جاننا چاہتا ہے کہ آخر اس کی اپنی حقیقت کیا ہے وہ اس دنیا میں کیوں آیا؟ یا اس کے علاوہ بھی انسان کے سامنے کئی موقع پر یہ سوال سامنے آتا ہے کہ آخر اس کی حقیقت کیا ہے۔ اور اس کے لیے کسی بھی مذہب، گروہ، فرقہ، تنظیم یا رنگ و نسل وغیرہ کی کوئی قید نہیں ہے بلکہ کوئی بھی ہونخواہ وہ کسی بھی مذہب کا ماننے والا ہو یا کسی بھی مذہب کا نہ ماننے والا ہو یہ ایسا سوال ہے جو ہر کسی کے سامنے آتا ہے اور پھر اس سوال کے جواب کے حصول کا سب سے بہتر ایک ہی طریقہ ہے کہ غور و فکر کیا جائے، اپنی ہی ذات میں غور و فکر کیا جائے اپنے اردو گرد مخلوقات میں غور کیا جائے، آسمانوں و زمین میں کسی بھی مخلوق میں غور کیا جائے اور جب انسان غور کرتا ہے تو ابتداء میں مشکل پیش آتی ہے کچھ سمجھنے ہیں آتا انسان خود کو بے بس سمجھنا شروع کرتا ہے لیکن اگر وہ ڈٹ جائے کہ نہیں میں اس وقت تک پیچھے نہیں ہٹوں گا جب تک کہ میں اپنے ان سوالات کا جواب نہیں جان لیتا جب تک کہ میں حق کو نہیں پالیتا تو بالآخر اس پر حق کھلانا شروع ہو جاتا ہے اور یوں وہ حق کو پالیتا ہے۔ جب کوئی شخص غور و فکر کرتا ہے پیچھے نہیں ہٹا جب تک کہ وہ حق کو پانہیں لیتا تو وہ یہ کہنے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ جو کچھ بھی نظر آ رہا ہے جو کچھ بھی وجود رکتا ہے یا ایک ہی وجود ہے کوئی دوسرا ہے ہی نہیں۔ یعنی جب آپ اپنی ہی ذات میں، آسمانوں زمین میں کسی بھی مخلوق میں غور و فکر کریں گے تو بالآخر یہ جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے مبھی وجود آپ کو یہ کہنے پر مجبور کر دیتا ہے کہ ایک ہی وجود ہے اور کچھ ہے ہی نہیں یہی اللہ ہے۔

یہی بات قرآن کی سورۃ اخلاص میں کہی گئی ہے قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ

ُفُلْ کہنا پڑے گا یعنی جب کہا جا رہا ہے کہ تو کہنا پڑے گا ہو یہ جملہ ہے اور دو الفاظ کا مجموعہ ہے پہلا لفظ گول والی ”ہ“ اور دوسرا لفظ ”و“ ہے، گول والی ”ہ“ کسی بھی ذات یا شے وغیرہ کا اظہار کرتی ہے یعنی کسی بھی ذات یا شے کی طرف اشارے کے لیے استعمال ہوتی ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر کس ذات یا شے کی طرف اشارہ کیا جا رہا ہے کیونکہ اشیاء نہ صرف حاضر بھی ہیں بلکہ غائب بھی ہیں اور غائب دو طرح کا ہے ایک ماضی جو گزر چکا اور دوسرا مستقبل جو بھی آگے چل کر سامنے آئے گا۔

اب کوں سی ذات یا شے کی طرف اشارہ کیا جا رہا ہے غائب کی طرف یا حاضر کی طرف یا حاضر کیا جانا ضروری ہے یعنی جب بھی گول والی ”ہ“ کا استعمال کیا جائے گا تو اس پر زبر، زیر یا پیش وغیرہ کا استعمال ناگزیر ہے اگر ماضی غائب والی ذات یا شے کا ذکر کیا جائے گا تو گول والی ”ہ“ پر زبر کا استعمال کیا جائے گا جس کا مطلب ہو گا کہ اس ذات یا شے کی طرف اشارہ کیا جا رہا ہے جو پچھے یعنی ماضی کا قصہ بن پچھی اور اگر غائب مستقبل کی ذات یا شے کی طرف اشارہ کیا جائے گا تو اس کے لیے گول والی ”ہ“ کے نیچے زیر کا استعمال کیا جائے گا اور اگر حال والی یعنی حاضر شے کی طرف اشارہ کیا جائے گا تو اس کے لیے گول والی ”ہ“ پر پیش کا استعمال کیا جائے گا جس کا معنی ہو گا کہ وہ ذات یا شے جو اس وقت موجود ہے۔ سورہ الاخلاق کی پہلی آیت میں ہو کی گول والی ”ہ“ پر پیش کا استعمال کیا گیا ہے ”ہ“ جس کے معنی ہیں اس ذات یا شے کی طرف اشارہ کیا جا رہا ہے اس کا ذکر کیا جا رہا ہے جو اس وقت موجود ہے یعنی حال میں ہے تو راغور کریں کیا ہے جو حال میں موجود ہے؟ کیا ہے جو حال میں موجود ہے؟ کیا کچھ بھی ایسا ہے جو آپ کو اس وقت موجود نظر آ رہا ہے؟ تو آپ کو بہت کچھ نظر آئے گا مثلاً درخت نظر آ رہے ہیں جو اس وقت یعنی حال میں موجود ہیں، پہاڑ نظر آ رہے ہیں، دریا اور سمندر وغیرہ۔ تو اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا یہی گل کا گل ہے جو موجود ہے یا پھر ان کے علاوہ اور کچھ بھی ہے؟ تو جواب ہو گا کہ نہیں اور بھی بہت کچھ موجود ہے۔ تو یہی ہو میں کہا جا رہا ہے گول والی ”ہ“ پر پیش ہے اور آگے ”و“ کا استعمال کیا گیا جس کے معنی ہیں ”اور“ یعنی مزید، اور ”و“ پر زبر کا استعمال کیا گیا ہے جس کے معنی بنتے ہیں ”یعنی اور“ ماضی کا صیغہ بن جائے یعنی اب بالکل واضح ہو گیا کہ ہو کے معنی ہیں دیکھ کیا ہے جو اس وقت موجود ہے جو حال میں موجود ہے؟ جو موجود ہے اور اور کرتے جاؤ جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی میں نہیں چلا جاتا جب ”و“ یعنی اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے گا تو جو وجود سامنے آئے وہ کیا ہے؟ آگے اسی کا جواب دیا گیا اللہ اللہ ہے۔ اللہ کی ”ہ“ پر پیش ہے جس سے یہ حال کا صیغہ بن جاتا ہے جس کے معنی نہیں گے اللہ ہے۔

ُفُلْ ہو اللہ تھمیں یہ کہنا پڑے گا ہو یعنی جو کچھ بھی اس وقت موجود ہے اور اور کرتے جاؤ جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی میں نہیں چلا جاتا اور جب اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے تو جو کچھ بھی سامنے آئے گا یہ کیا ہے؟ یہ اللہ ہے۔

ذراغور کریں اگر آپ سے یہ سوال کیا جائے کہ آپ کچھ بھی کھانے کو لاتے ہیں تو آپ اس کا کیا کریں گے؟ تو آپ جواب دیں گے کھانے کی شے ہے تو ظاہر ہے اسے کھانے کے لیے ہی لایا گیا اور اسے کھائیں گے۔ اب اگر آپ سے یہ سوال کیا جائے کہ آپ کو کیسے پتہ چلا کہ یہ کھانے کی شے ہے اسے کھایا جائے گا؟ تو آپ جواب دیں گے کہ وہ شے نہ خود بتا رہی ہے یعنی اس میں جو خصوصیات و صلاحیتیں موجود ہیں وہ بالکل واضح کر رہی ہیں کہ یہ کھانے کی شے ہے۔ یعنی پہلی بات تو یہ ہے کہ اگر آپ کچھ بھی لاتے ہیں، بناتے ہیں یا کسی کو دیتے ہیں تو آپ بغیر مقصد کے فضول میں نہ ہی کچھ لا نہیں گے نہ ہی کچھ بنا نہیں گے اور نہ ہی بغیر مقصد کسی کو کچھ دیں گے جس سے یہ بات ثابت ہو جاتی ہے کہ نہ صرف ہر شے کا کوئی نہ کوئی مقصد ضرور ہوتا ہے بلکہ وہ کس مقصد کے لیے ہے اس میں موجود صلاحیتیں و صفات اس کے مقصد کو طے کرتی ہیں یا واضح کرتی ہیں۔

اب ذراغور کریں کہ آپ کو سننے کی صلاحیت دی گئی، دیکھنے کی صلاحیت دی گئی اور نہ صرف آپ سنتے اور دیکھتے ہیں بلکہ جو سنتے اور دیکھتے ہیں اسے سمجھنے اور پھر اس کے مطابق عمل کرنے کی صلاحیت بھی دی گئی تو کیا یہ صلاحیت آپ کو بغیر مقصد کے دے دی گئی؟ کیا ان کا کوئی مقصد نہیں یا پھر ان کا کوئی نہ کوئی مقصد ضرور ہے؟

اب جانتا یہ ہے کہ آیا ان کا مقصد کیا ہے؟ تو وہ بھی بالکل ظاہر ہے کہ آپ کو سننے کی نہ صرف صلاحیت دی گئی بلکہ بہت کچھ آپ کو سنایا گئی جا رہا ہے جو رات دن آپ سن رہے ہیں اور ایسے ہی دیکھنے کی نہ صرف صلاحیت دی گئی بلکہ بہت کچھ آپ کے سامنے بھی رکھ دیا گیا جسے آپ دیکھ رہے ہیں تو جسے آپ سن اور دیکھ

رہے ہیں اسے سمجھنے کی بھی صلاحیت دی گئی اور پھر سمجھنے کے بعد اس کے مطابق عمل کرنے کی صلاحیت دی گئی تو اب آپ سے سوال ہے کہ جب آپ پر یہ واضح ہو چکا کہ آپ کو سننے، دیکھنے جو سنتے اور دیکھتے ہیں اسے سمجھنے اور جو سمجھتے ہیں اس کے مطابق عمل کرنے کی صلاحیتیں اس مقصد کے لیے دی کہ جو آپ سن اور دیکھ رہے ہیں اسے سمجھ اور سمجھنے کے بعد اس کے مطابق عمل کریں تو کیا آپ ان صلاحیتوں کا اسی مقصد کے لیے استعمال کر رہے ہیں؟ جب آپ اپنے گریبان میں جھانکیں گے تو آپ پر یہ کھل کرو ا واضح ہو جائے گا کہ آپ ان میں سے کسی کا بھی اس مقصد کے لیے استعمال نہیں کر رہے جس مقصد کے لیے آپ کو یہ صلاحیتیں دی گئیں کیونکہ آپ کو آسمانوں وزمین میں بہت کچھ سنایا اور دکھایا جا رہا ہے جسے آپ ہر لمحے نظر انداز کر رہے ہیں اور صرف اس کے پیچے ان صلاحیتوں کا استعمال کرتے ہیں جن سے آپ کی خواہشات پوری ہوتی ہیں یعنی آپ اپنی خواہشات کی اتباع میں ان کا استعمال کر رہے ہیں اور اگر آپ ان صلاحیتوں کا اسی مقصد کے لیے استعمال کرتے ہیں یعنی جو کچھ بھی آپ کو سنایا اور دکھایا جا رہا ہے اگر آپ اسے سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں تو آپ کو یہ کہنا پڑے گا ”**ہُوَ اللَّهُ**“ یعنی جو کچھ بھی موجود ہے اللہ ہے۔

تو اب آپ سے سوال ہے کہ جب یہ جو کچھ بھی نظر آ رہا ہے اللہ ہی ہے تو پھر آپ کو کس نے یہ کہنے پر مجبور کر دیا کہ **ہُوَ اللَّهُ**؟ کیا اسی ذات اللہ نے نہیں؟ کیونکہ جیسے آپ کا جسم ہے آپ کے جسم میں ہر عضو و سرے کیستھ نہ صرف جڑا ہوا ہے بلکہ اس کیستھ مشروط ہے ایسے ہی جیسے ایک مشین میں پر زے ایک دوسرا کے ساتھ مربوط و مشروط ہوتے ہیں بالکل یہی مثال جو کچھ بھی موجود ہے اس وجود کی ہے یہ ایک ہی وجود ہے آپ کہیں سے بھی غور فکر کا آغاز کریں گے تو آپ آگے بڑھتے جائیں گے ہر خلق دوسری کے ساتھ مربوط و مشروط ہیں یوں آپ اور اور کرتے کرتے وہاں تک پہنچ جائیں گے جہاں اور ختم ہو جائے گا آپ اس سے آگے نہیں جائیں گے یوں یہی وجود جو کہ اللہ ہے آپ کو کہنے پر مجبور کر دے گا کہ یہ جو کچھ بھی موجود ہے اللہ ہے۔

بالکل آسان الفاظ میں آپ پر واضح کرتے ہیں آپ ذرا غور کریں کہ آپ کو کچھ موجود نظر آ رہا ہے؟ تو جو بھی موجود ہے جو بھی وجود رکھتا ہے اور اور کرتے جائیں جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی کا قصہ نہیں بن جاتا جب اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے گا تو جو وجود سامنے آئے گا یہ اللہ ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا اس کا مطلب یہ ہوا کہ درخت بھی اللہ، پہاڑ بھی اللہ، دریا بھی اللہ، سمندر بھی اللہ، پانی بھی اللہ، زمین بھی اللہ، آسمان وغیرہ سمیت جو کچھ بھی موجود ہے وہ اللہ ہے؟ تو اس کا جواب بالکل آسان ہے جو کہ آگے موجود بھی ہے **اَحَدٌ** احمد جملہ ہے جو کہ دلفاظ پر مشتمل ہے پہلا لفظ ”**ا**“

اور دوسرا لفظ ”**حَدٌ**“ ہے جب بھی کسی جملے کے شروع میں الف کا استعمال کیا جاتا ہے تو وہ نہ صرف سوالیہ بنادیتا ہے بلکہ اس سوال کا آگے جواب بھی موجود ہوتا ہے یوں احمد کے شروع میں الف اسے سوالیہ بنادیتا ہے اور آگے اسی سوال کا جواب ہے ”**حَدٌ**“ اور حد کے معنی ہیں جس سے آگے نہیں جایا جاسکتا۔ یوں احمد کے معنی بننے ہیں جس سے آگے نہیں جایا جاسکتا یعنی ایک ہی اور کچھ ہے ہی نہیں اور احمد کی ”**د**“ پر دو پیش کا استعمال یہ واضح کرتا ہے کہ جو وجود ہے جب تک موجود ہے جب تک موجود ہے اللہ ہے اگر ماضی میں چلا جائے تو ”**اللَّهُ**“ ہو جائے گا اور جو آگے مستقبل میں ہے وہ ”**اللَّهُ**“ ہو گا۔

یعنی بالکل آسان الفاظ میں احمد کے معنی یہ ہیں کہ مثال کے طور پر آپ اپنے ہی جسم کی مثال لے لیں اگر آپ کا نام عمران ہے تو آپ کے ہاتھ کو عمران نہیں کہا جائے گا بلکہ اسے ہاتھ کہا جائے گا انگلی کو انگلی کہا جائے گا، پاؤں کو پاؤں کہا جائے گا لیکن جب تمام کے تمام اعضاء کو اور اور کیا جائے یہاں تک کہ اور ختم ہو جائے تو جو پورا وجود سامنے آئے گا بلکہ ان تمام اعضاء کو بطور ایک وجود عمران کہا جائے گا، ہاتھ کو یا کسی بھی عضو کو عمران نہیں کہا جائے گا ہاں البتہ انہیں عمران کی آلاء یعنی اعضاء یا آیات کہا جائے گا۔

اگر پورے کا پورا جسم چھپا دیا جائے اور جسم کا کچھ حصہ یا کچھ اعضاء سماں نہیں دیئے جائیں تو انہیں عمران نہیں بلکہ عمران کی آیات یا عمران کے اعضاء یعنی آلاء کہا جائے گا، انہیں عمران ہی کا وجود کہا جائے گا بالکل ایسے ہی جو کچھ بھی نظر آ رہا ہے یہ اللہ ہی کا وجود نظر آ رہا ہے اللہ کا پورا وجود انسان سے پوشیدہ ہے سوائے تھوڑے کے اور جو نظر آ رہا ہے یہ اعضاء ہیں یہ اللہ کی آیات ہیں آیات جمع کا صیغہ ہے اور اس کا واحد آیت ہے اور آیت کے معنی ہیں پوری بات، پوری ذات، پوری شے یا پورے وجود کا چھپے ہوئے ہونا اور اس کا تھوڑا اسا حصہ سامنے ہونا جس میں غور کرنے جس کے پیچھے پڑنے سے پوری بات جو کہ حقیقت ہے پوری ذات، پوری شے یا پورا وجود سامنے آجائے۔

آسمانوں وزمین میں جو کچھ بھی نظر آ رہا ہے یہ سب کا سب اللہ کی آیات ہیں یعنی اللہ کی ذات کا ہی وجود نظر آ رہا ہے اللہ چھپا ہوا ہے اللہ کا ہی تھوڑا اسا حصہ ہے جو

سامنے نظر آ رہا ہے اور جب آپ اس میں غور کریں گے اس کے بچھے پڑیں گے تو اللہ کیا ہے آپ پر بالکل کھل کرو واضح ہو جائے گا آپ اللہ کو پالیں گے اس لیے اس کا یہ مطلب نہیں کہ فلاں بھی اللہ فلاں بھی اللہ، اللہ واحد یعنی اور ایک نہیں بلکہ اللہ واحد ہے ایک ہی وجود اس کے علاوہ کچھ ہے ہی نہیں، جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے جو بھی وجود ہے صرف اور صرف اللہ ہی کا وجود ہے اب اگر کوئی خود کو اللہ سے الگ کرے گا وہ یہ کہے کہ وہ الگ ہے اور آسمان وزمین الگ ہیں اللہ الگ ہے تو وہ اللہ کا شریک ہونے کا دعویٰ کر رہا ہے اور اللہ اپنے شریک کو برداشت نہیں کرے گا۔

اب جب آپ پر یہ واضح ہو گیا کہ جو کچھ بھی نظر آ رہا ہے اللہ ہی کا وجود نظر آ رہا ہے تو راغور کریں جب بھی آپ غور فکر کریں گے تو کون ہے جو آپ کو یہ کہنے پر مجبور کر دے گا قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ۔ کیا اللہ ہی نہیں جو یہ کہنے پر مجبور کر رہا ہے قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ؟ اس طرح اللہ کہہ رہا ہے کہ تو یہیں یہ کہنا پڑے گا جو کچھ بھی موجود ہے جو بھی وجود ہے اور اور کرتے جاؤ جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی میں نہیں چلا جاتا جب اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے گا تو جو وجود سامنے آئے گا اللہ ہے ایک ہی وجود اور کچھ ہے ہی نہیں۔

اب اگلی آیت ہے **اللَّهُ الصَّمَدُ**۔

**اللَّهُ اللَّهُ** ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا ہے اللہ؟ تو آگے اسی سوال کا جواب موجود ہے **الصَّمَدُ الصَّمَدُ** ہے اللہ۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ الصمد کیا ہے یعنی الصمد کے معنی کیا ہیں تو الصمد کے معنی ہیں جو خلق کر رہا ہے جو خلق ہو رہا ہے اور جس سے خلق ہو رہا ہے کوئی دوسرا ہے ہی نہیں وہ خود ہی ہے اللہ ہے اور کوئی ہے ہی نہیں۔ الصمد کے معنی کیے جاتے ہیں بے نیاز جو کہ الصمد کے معنی نہیں ہیں بلکہ غنی کے معنی ہیں بے نیاز یعنی کسی کا بھی محتاج نہیں۔

الصمد اور غنی کے معنی کافی قریب ہیں لیکن ایک نہیں ہے کیونکہ الصمد ہونے کے لیے صرف اور صرف ایک ہی وجود کا ہونا شرط ہے یعنی اور کچھ ہے ہی نہیں۔ جو ہے ایک ہی وجود ہے جو خلق ہو رہا ہے جس سے خلق ہو رہا ہے اور جو خلق کر رہا ہے کوئی دوسرا ہے ہی نہیں بلکہ خود ہی ہے۔

جب اللہ الصمد ہے یعنی ایک ہی وجود ہے اس کے علاوہ کوئی دوسرا وجود ہے ہی نہیں تو پھر ظاہر ہے اللہ کسی کا محتاج کیسے ہو سکتا ہے۔ لیکن اگر کوئی خود کو اللہ سے الگ کرتا ہے الگ سے وجود کا دعویدار بنتا ہے تو پھر اللہ غنی ہے یعنی اللہ اس کا محتاج نہیں اللہ اس سے اپنا کام نہیں لے گا بلکہ اللہ اپنا کام خود کرتا ہے۔ جو بھی الگ سے وجود ہونے کا دعویٰ کرے گا یعنی جو بھی اللہ سے کٹے گا اور الگ سے وجود کا دعویدار بنے گا تو وہ اللہ کا شریک ہے اللہ کا دشمن ہے اور ظاہر ہے دشمن کو اس کے مقام پر رکھا جاتا ہے نہ کہ دشمن سے اپنا کام لیا جاتا ہے۔

ذر راغور کریں اگر آپ کہیں کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ یوں تو دو وجود بن جاتے ہیں اور الصمد ہونے کے لیے تو ایک ہی وجود کا ہونا شرط ہے تو پھر کیا اللہ الصمد ہو سکتا ہے؟ پھر اللہ الصمد ہی ثابت نہیں ہوتا تو جو الصمد ثابت ہی نہ ہو وہ اللہ ہے ہی نہیں ایسا کوئی اللہ وجود ہی نہیں رکھتا بلکہ جو اللہ وجود رکھتا ہے جو اللہ ہے وہ الصمد ہے۔

مثال کے طور پر اگر آپ کہتے ہیں کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ ہے تو راغور کریں کیا ایسا اللہ الصمد ثابت ہو سکتا ہے؟ یعنی اگر اللہ الگ ہے اور پانی الگ ہے اگر پانی ہشادیا جائے تو کیا وہ پانی کے بغیر بارش بر سر سکتا ہے؟ پھلی بات کہ اگر اللہ الگ ہے اور پانی الگ تو پھر دو وجود ثابت ہو کر اللہ الصمد ہی نہیں رہتا اور اگر مان لیا جائے کہ کوئی اللہ کا شریک بناس نے پانی کا اللہ سے الگ وجود تسلیم کیا تو پھر اس کا مطلب ہے کہ اللہ بارش بر سانے کے لیے دوسرے وجود کا محتاج ہے یوں اللہ نہ تو الصمد ثابت ہوتا ہے اور نہ ہی اغنى کیونکہ یوں نہ صرف دو وجود ثابت ہو جاتے ہیں جس سے اللہ کے الصمد ہونے کا درد ہو جاتا ہے بلکہ بارش بر سانے کے لیے دوسرے وجود پانی کا محتاج ہو گیا۔

اسی طرح اگر سورج الگ ہے اور اللہ الگ تو پھر پہلی بات کے اللہ الصمد ہی ثابت نہیں ہوتا کیونکہ دو وجود ثابت ہو جاتے ہیں اور دوسری بات کہ اللہ زمین پر نظام چلانے کے لیے سورج کا محتاج ہوتا ہے کیونکہ اگر سورج کو ہشادیا جائے تو کیا وہ سورج کے بغیر زمین کو روشن کر سکتا ہے؟ سورج کے بغیر زمین کا نظام چلا سکتا ہے؟ اگر ممکن تھا تو ایسا کیا کیوں نہیں اور اگر کر رہا ہے اس کے باوجود کہ اللہ الگ اور سورج الگ ہے تو نہ صرف ایسا اللہ الصمد ثابت نہیں ہوتا بلکہ زمین کو روشن کرنے اور نظام چلانے کے لیے سورج کا محتاج ہوتا ہے۔

اسی طرح آپ کسی بھی شئے کی مثال سامنے رکھ لیں اگر اللہ الگ ہے اور کائنات الگ ہے تو پھر وہ الصمد کیسے ہوا وہ تو کائنات بنانے کے لیے مادے کا محتاج ثابت ہو گیا کیوں کہ کائنات تو مادے سے وجود میں آئی اور مادہ گیسوں سے یوں گیسوں کا محتاج ثابت ہو گیا اور گیسیں نور یعنی انرجی سے یوں وہ انرجی کا بھی محتاج ثابت ہو جاتا ہے یعنی اگر اللہ الگ ہے اور نور یعنی انرجی الگ ہے تو پھر ایک تو اللہ الصمد ہی نہ ہوا کیونکہ اس کے علاوہ بھی وجود ثابت ہو جاتا ہے اور دوسرا وہ نور یعنی انرجی کا محتاج ثابت ہو جاتا ہے۔

اگر اللہ الگ ہے اور کائنات الگ ہے تو پھر اللہ احد یعنی ایک ہی وجود ثابت نہیں ہوتا بلکہ اللہ تو واحد ثابت ہو جاتا ہے واحد یعنی اور ایک۔ ایک ہی صورت میں اللہ احد ثابت ہوتا ہے جب یہ تسلیم کر لیا جائے کہ جو کچھ بھی ہے اسی ایک اللہ کا ہی وجود ہے اس کے علاوہ اور کچھ ہے یہ نہیں اور اگر کوئی دوسرا وجود ہونے کا دعویٰ کرے گا تو اللہ اسے برداشت نہیں کرے گا کیونکہ اللہ اپنے شریک کو برداشت نہیں کرتا کیونکہ اللہ احد ہے یعنی ایک ہی وجود ہے اس کے علاوہ کچھ ہے یہ نہیں، اللہ واحد نہیں ہے یعنی اور ایک نہیں ہے اگر کوئی یہ کہتا ہے کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ تو یوں اللہ واحد نہیں بلکہ واحد یعنی اور ایک ثابت ہو جاتا ہے کائنات اور ایک اللہ۔

جب آپ آسمانوں وزمین میں غور کریں گے تو آپ پر یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو جائے گی کہ جو وجود ہے ایک ہی وجود ہے اور یہ ایسا وجود ہے کہ نہ تو اس کو کوئی الگ سے بنانے والا ہے نہ یہ اسے بنانے کے لیے الگ سے مoadی ضرورت ہے بلکہ یہ وجود وہ الصمد ہے جو کچھ بھی ہو رہا ہے یہ وجود خود ہی کر رہا ہے خود ہی ہو رہا ہے۔ مثلاً آپ کسی بھی خلق کی مثال لے لیں کسی بھی شئے میں کسی میں بھی غور کر لیں تو کوئی دوسرا سامنے آئے گا ہی نہیں خالق مخلوق اور جس سے خلق کیا جا رہا ہے یہی وجود سامنے آئے گا۔

آم کے درخت کی ہی مثال لے لیں آم کے درخت کی تخلیق کے پیچھے بطور خالق آپ کو یہی مخلوقات ہی نظر آئیں گی سمندر، ہوا نیں، بادل، سورج، چاند، زمین اور زمین کی لاتعداً مخلوقات ہی بطور خالق آپ کے سامنے آئیں گی یوں خالق بھی یہی وجود اور جو خلق ہو رہا ہے وہ بھی یہی وجود ہے اور جس سے خلق ہو رہا ہے وہ بھی یہی وجود ہے اور کچھ ہے یہ نہیں کوئی دوسرا ہے یہ نہیں۔ یوں اس وجود کا یعنی اللہ کا الصمد ہونا اس سوال کو بھی مٹا دیتا ہے کہ اس کائنات کو کس نے خلق کیا۔ کوئی دوسرا ہو گا تو یہ سوال پیدا ہو گا اور اگر اس کائنات میں یعنی جو وجود ہے اس میں کوئی باہر سے آکر کچھ خلق کر رہا ہو تو یہ سوال پیدا ہو گا کہ اسے کس نے خلق کیا جب سامنے نظر آ رہا ہے کہ یہ خود ہی خالق ہے خود ہی خلق اور خود ہی وہ جس سے خلق کیا جا رہا ہے تو تمام ترسوالت ہی ختم ہو جاتے ہیں۔

آپ اسی کو ایک اور پہلو سے بھی بہت ہی آسانی سے جان سکتے ہیں مثلاً آپ کوئی بھی شئے سامنے رکھ لیں کسی بھی شئے میں غور کریں تو وہ شے صرف اور صرف تین وجود کو ثابت کرے گی یعنی کوئی بھی شئے جب اس میں غور کیا جائے تو وہ فعل، فائل اور مفعول یعنی خلق، خالق اور مخلوق کے وجود کو ثابت کرتی ہے۔ ایک جو شے آپ کے سامنے ہے اس کا وجود ثابت ہے جس کا انکار نہیں کیا جا سکتا اور دوسرا وہ جس سے وجود میں آئی یعنی مواد اس کے وجود کا کسی بھی صورت انکار نہیں کیا جا سکتا اور تیسرا اس کا خالق یعنی اسے بنانے والا ثابت ہوتا ہے اس کے وجود کا کوئی بھی انکار نہیں کر سکتا۔

اب اگر یہ تینوں وجود مل جاتے ہیں تو پیچھے کوئی ایسا بچتا ہی نہیں جس کا وجود ثابت ہوا اور اسے تلاش کیا جائے کیونکہ صرف اور صرف یہ تین ہی وجود ثابت ہوتے ہیں۔

اب آپ اس شے کو دیکھیں تو وہ خود موجود ہے اس لیے اس کی تلاش نہیں ختم ہو جاتی ہے پھر دوسرا وجود جس سے وہ وجود میں لائی گئی یعنی جس سے بنائی گئی وہ بھی موجود ہے یوں اس کی بھی تلاش ختم ہو جاتی ہے اب پیچھے رہ جاتا ہے صرف اور صرف ایک ہی وجود جو کہ اس کا خالق ہے فاعل ہے اگر وہ بھی مل جائے تو تلاش ختم ہو جاتی ہے اس کے علاوہ پیچھے کوئی رہتا ہی نہیں جسے تلاش کیا جائے اور اگر وہ نہیں ملتا نہیں سامنے آتا تو پھر اسے اس وقت تک تلاش کیا جائے گا جب تک کہ وہ مل نہیں جاتا۔

آسمانوں وزمین یا جو کچھ بھی موجود ہے وہ تو بالکل سامنے ہے اور جس سے یہ سب خلق ہوا ظاہر ہے وہ بھی ان سب کی صورت میں سامنے ہے پیچھے رہ جاتا ہے ان کا خالق اب اسے تلاش کرنا ہے اور اگر وہ مل جائے تو تلاش ختم ہو جائے گی۔ اب آپ آسمانوں وزمین میں کہیں بھی غور فکر کر لیں خواہ آپ اپنی ہی ذات میں غور فکر کر لیں یا کسی بھی خلق میں تو آپ پر یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو جائے گی کہ خالق بھی بذات خود ہی وجود ہی سامنے آئے گا نہ کہ اس کے علاوہ کوئی

اور جو باہر سے آ کر خلق کر رہا ہے۔

مثلاً بارشیں برستی ہیں تو ظاہر ہے ان کا برسانے والا بھی کوئی ہے تو جب آپ بارشوں کے برسنے کے پیچھے جھانک کر دیکھیں کہ ان کو برسانے والا کون ہے تو یہی وجود ہی سامنے آئے گا۔

ایسے ہی آپ کسی بھی پودے یا فصل کے خالق کو جاننے کے لیے اس میں غور و فکر کریں تو اس کے خالق کے طور پر بھی آپ کو یہی وجود جو مخلوقات نظر آ رہی ہیں یہی سامنے آئے گا، سمندر اپنی ذمہ داری کو پورا کرتے ہیں، ہوا میں اپنی ذمہ داری، نضا اپنی ذمہ داری، زمین اپنی ذمہ داری زمین میں لاتعداد مخلوقات اپنی ذمہ داری ادا کرتی ہیں، سورج اور چاند اپنی ذمہ داری کو پورا کرتے ہیں ان کے پیچھے موجود مخلوقات اپنی اپنی ذمہ داری کو پورا کرتی ہیں تو نہ صرف بارشیں برستی ہیں بلکہ ان سے نباتات بھی وجود میں آتی ہیں یوں جب آپ غور و فکر کریں گے تو یہی کل کا کل پورا وجود ہی آپ کے سامنے آئے گا بطور خالق نہ کہ کوئی ایسی ذات سامنے آئے گی جو باہر سے آ کر کچھ کر رہی ہے۔

یوں تینوں وجود بالکل کھل کر سامنے آگئے تو پیچھے تلاش کس کو کیا جائے گا؟ تلاش تو اسے کیا جاتا ہے پہلی شرط کہ اس کا وجود ثابت ہو اور دوسرا شرط کہ وہ حاضر کی وجہے غائب ہو اور اگر جس کا بھی وجود ثابت ہے وہ سب کا سب سامنے ہے تو پھر پیچھے تلاش کسے کیا جائے گا؟ تلاش تو ختم ہو جاتی ہے اور اگر اس کے باوجود بھی کوئی تلاش کرتا ہے تو وہ جان لے کر وہ اسے تلاش کر رہا ہے جس کا کوئی وجود ہے، ہی نہیں سوائے اس کے دماغ میں ایک تصور یا پھر عقیدے و نظریے کے۔ ان تینوں کو ایک کیا جائے تو یہ ہے ”اللَّهُ الصَّمَدُ“ یعنی نہ صرف ایک ہی وجود ہے بلکہ خالق، خلق اور مخلوق خود ہی ہے کوئی دوسرا ہے ہی نہیں۔

اب آگے دیکھیں لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ.

لَمْ هَرَّكْنَهِنَّ كَسِيْبِيْ صورت نہیں بالکل نہیں يَلِدْ

آگے بڑھنے سے پہلے یلد میں اصل لفظ ”لد“ کو سمجھ لیں ”لد“ کے معنی ہیں ایک وجود کا دوسرا سے الگ ہونا یعنی ایک سے دوسرا وجود جو دو میں آنا۔

لَمْ يَلِدْ بالکل نہیں کسی بھی صورت نہیں ہرگز نہیں اس نے خود سے کوئی وجود الگ کیا یعنی وہ کوئی دوسرا وجود میں لا یابی نہیں وَلَمْ يُوْلَدْ اور نہ ہی وہ کسی سے الگ ہوا یعنی نہ ہی ایسا ہے کہ کوئی دوسرا وجود ہے جس سے اللہ وجود میں آیا۔ ظاہر ہے جب ایک ہی وجود ہے تو پھر یلد ولد کا تصور ہی ختم ہو جاتا ہے اگر کوئی اس کے باوجود دوسرے وجود کا دعویٰ دار ہو گا تب ہی یہ کہا جائے گا لَمْ يَلِدْ لَمْ يُوْلَدْ۔

اب ذرا غور کریں اگر آپ یہ عقیدہ و نظریہ رکھتے ہیں کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ اور پھر آپ سے سوال کیا جائے کہ کائنات کو کس نے وجود دیا تو آپ جواب دیں گے اللہ نے تو یوں آپ اپنی زبان سے یہ دعویٰ کر رہے ہیں اقرار کر رہے ہیں کہ اللہ واحد ہے اللہ الصمد نہیں ہے اور اللہ نے یلد کیا یعنی اللہ نے ایک دوسرا وجود و وجود میں لا یا۔ ظاہر ہے جب آپ یہ کہیں گے کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ اور اس کائنات کو الگ سے یعنی بطور دوسرا وجود جو دو میں لانے والا اللہ ہے تو اسے عربوں کی زبان میں یلد کہا جائے گا۔

قرآن میں اللہ کہہ رہا ہے لم یلد لیکن آپ ماننے کو تیار ہی نہیں اور جب آپ اللہ کو جاننے کے لیے اللہ کو پانے کے لیے اللہ میں جہاد کریں یعنی اللہ کو پانے کے لیے اللہ میں اپنی پوری کوشش کریں تو آپ پر یہ بات واضح ہو جائے گی لم یلد لم یولد یعنی پہلی بات تو یہ ہے کہ ایک ہی وجود ہے جب ایک ہی وجود ہے تو دوسرے وجود کا کوئی تصور ہی نہیں اس لیے یلد ولد کیسے ہو سکتا ہے؟ اور جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے جب اس میں غور کریں گے تو آپ پر یہ بات کل کر واضح ہو جائے گی کہ یہ وجود ہے ہی الصمد خود کا رہے خود ہی ہے اور کوئی ہے ہی نہیں اس لیے واحد یا پھر یلد ولد کا تو سوال ہی پیدا نہیں ہوتا اور پھر یہ بھی کہ اس کو کس نے خلق کیا یہ بھی سوال پیدا ہی نہیں ہوتا اور اگر پہلے علم نہ ہونے کی بنیاد پر یہ سوال موجود تھا تو یہ سوال مت جاتا ہے کالعدم ہو جاتا ہے۔ اس کے باوجود اگر آپ اپنے آباً و اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے عقائد و نظریات پڑھ لیں گے اور یہی کہیں گے کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ اور اس کائنات کو اللہ نے الگ وجود دیا تو آپ یہ دعویٰ کر رہے ہیں کہ اللہ نے ولد اخذ کر لیا تو دیکھیں اللہ نے قرآن میں آپ کے اس بہتان کی جگہ جگہ کتنی سختی

کیسا تھر دید کی ہے۔

وَقَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا سُبْحَنَةَ بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ كُلُّهُ لَهُ قَيْتُونَ. البقرة ۱۱۶

وقالوا یحال کا صیغہ ہے اس موجودہ وقت کی بات ہو رہی ہے جس میں آج آپ موجود ہیں۔ اس وقت دنیا میں جو انسان موجود ہیں ان سے اللہ کلام کر رہا ہے یہ لوگ جہاں باقی سب میں اختلاف میں پڑے ہوئے ہیں اختلاف کر رہے ہیں وہیں اللہ کے بارے میں بھی کہہ رہے ہیں اتّخذَ تین الفاظ کا مجموعہ ہے شروع میں الف ہے جو کہ سوالیہ بنا دیتا ہے آگے ”ت“ ہے جو کائنات یعنی جو کچھ بھی وجود رکھتا ہے اس کا اظہار کر رہی ہے الگ الفاظ ہے ”خذ“ جس کے معنی ہیں اخذ کرنا یعنی یہ کہا جا رہا ہے یہ جو کائنات ہے جو بھی وجود ہے یہ کیا ہے اللہ وَلَدًا اللہ ہے اس نے ولدا خذ کر لیا یعنی اس وقت جو لوگ دنیا میں آباد ہیں یہ اپنے قول فعل سے یہ دعویٰ کر رہے ہیں کہ رہے ہیں کہ اللہ نے اس کائنات کو الگ سے وجود دیا، اللہ الگ ہے اور کائنات الگ۔ وَقَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا اور کہہ رہے ہیں کہ اللہ نے ولدا خذ کر لیا یعنی اللہ نے اس کائنات کو الگ سے وجود دیا ہے اللہ الگ ہے اور یہ کائنات اللہ الگ سے وجود میں لا یا ہے اس لیے یہ کائنات الگ ہے ان کی اس بات کے رو میں اللہ کا کہنا ہے سُبْحَنَةَ یہ جملہ چار الفاظ کا مجموعہ ہے پہلا لفظ ہے ”سُجْ“ دوسرا ”ا“ تیسرا ”ن“ اور چوتھا گول والی ”ه“ پر پیش ہے۔

سُجْ کے معنی ہیں جو بھی کرنے کا کہا جا رہا ہے اس پر فوری تیزی کیسا تھا اسی طرح عمل کیا جا رہا ہے اور آگے الف کے معنی ہیں جو کچھ بھی موجود ہے کل کا کل جو بھی حکم دیا جا رہا ہے جو بھی کرنے کو کہا جا رہا ہے اسے فوری تیزی کیسا تھا کر رہے ہیں۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کون ہے؟ کون حکم دے رہا ہے؟ اور کون عمل کر رہا ہے؟ تو آگے اسی کا جواب ہے ”ن“ یعنی ہم اللہ خود کو کہہ رہا ہے اور کیا ہے اللہ آگے اسی کا جواب ہے گول والی ”ہ“ پر پیش یعنی یہ وجود تمہیں نظر آ رہا ہے یہ کوئی الگ وجود نہیں ہے بلکہ اللہ ہی کا وجود ہے اور تم جو کہہ رہے ہے ہو اللہ الگ ہے اور یہ کائنات الگ ہے اور آسمانوں وزمین میں چھیڑ چھاڑ کر رہے ہو یہ کوئی الگ وجود نہیں ہے بَلْ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ بلکہ جو بھی آسمانوں میں ہے اور جو بھی زمین میں ہے اسی وجود کا ہے جو وجود موجود ہے جو ذات اپنا وجود رکھتی ہے جو کچھ بھی تمہیں نظر آ رہا ہے یعنی جیسے آپ کے جسم میں جتنے بھی اعضاء ہیں یہ آپ کے ہیں اور آپ کے تمام اعضاء آپ ہی کے لیے کام کرتے ہیں مثلاً ہاتھوں کا کام ہے اپنے ہی وجود کی دلیل بھال کرنا و جو دو کوئی نقصان نہ پہنچ و جو دو کی ضروریات اسے مہیا کرنا، آنکھوں کا کام ہے وجود کے لیے دیکھنا اسی طرح زبان کا کام ہے اپنے ہی وجود کی ترجمانی کرنا جیسے آپ کہتے ہیں یہ زبان میری ہے یہ ہاتھ میرے ہیں لیکن اس کا مطلب ہرگز نہیں ہوتا کہ یہ ہاتھ، پاؤں، زبان یا باقی اعضاء وجود سے الگ ہیں یا الگ سے اپنا کوئی وجود رکھتے ہیں بالکل اسی طرح جو کچھ بھی آسمانوں اور زمین میں ہے یہ سب کا سب اللہ ہی کا ہے اسی کا وجود ہے کُلُّهُ تما م کا تمام جو کچھ بھی موجود ہے یعنی آسمانوں وزمین میں جو کچھ بھی ہے اسی وجود کا ہی ہے قَيْتُونَ یہ جو آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے ان کیسا تھا چھیڑ چھاڑ کی جا رہی ہے ان کو ان کے مقامات سے ہٹایا جا رہا ہے جس وجہ سے انہیں طرح طرح کی اذیتوں کا سامنا ہے تکالیف کا سامنا ہے ہم ہیں قناعت کر رہے یعنی اللہ خود کہہ رہا ہے کہ یہ میں ہوں جو قناعت کر رہا ہوں۔ جیسے کہ آپ اس وقت آسمانوں اور زمین میں جتنی بھی مخلوقات ہیں ان کو دیکھیں ان کیسا تھا جو ظلم و زیادتیاں انسان کر رہا ہے اپنے ہی ہاتھوں سے کیے ہوئے فساد کی وجہ سے تو بد لے میں مخلوقات صبر کر رہی ہیں کوئی شکوہ و شکایت نہیں کر رہیں یہ ہے ان کا قناعت کرنا اور اللہ کہہ رہا ہے یہ میں قناعت کر رہا ہوں آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے یہ میرا وجود ہے۔

اب آپ خود غور کریں انسان جو آسمانوں اور زمین میں چھیڑ چھاڑ کر رہے ہیں فساد کر رہے ہیں تمام مخلوقات کا غلط استعمال کر رہے ہیں انہیں ان کے مقامات سے ہٹا رہے ہیں وہ کیا کہتے ہیں کیا وہ یہ کہتے ہیں کہ یہ اللہ کا وجود ہے ہم اللہ سے دشمنی کر رہے ہیں یا پھر ان کا کہنا یہ ہے کہ اللہ الگ ہے اور یہ کائنات الگ ہے آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے ہمارے لیے ہی خلق کیا گیا ہے اس لیے ہم جو جی چاہیں ان کیسا تھا کریں اور کر رہے ہیں۔ جب انسانوں کا دعویٰ یہ ہے تو ظاہر ہے اللہ انسانوں کے اس دعوے کی تردید کر رہا ہے کہ اگر اللہ الگ ہے اور آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے یہ الگ ہے تو یہ اللہ کا ولدا خذ کرنا ہے اور اللہ نے ولدا خذ کرنا یعنی اللہ نے کوئی الگ سے وجود وجود میں لا یا ہی نہیں ایک ہی وجود ہے جو کہ اللہ ہے اس کے علاوہ کوئی ہے ہی نہیں اس کا شریک یعنی کوئی دوسرا وجود ہے ہی نہیں۔

فَالْوَااتَحَدُ اللَّهُ وَلَدًا سُبْحَنَهُ هُوَ الْغَنِيُّ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ إِنْ عِنْدَكُمْ مِنْ سُلْطَنٍ بِهَذَا آتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ. قُلْ إِنَّ الَّذِينَ يَقْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ. يُونس ٢٨، ٢٩

قالوا اَتَخَذَ اللَّهُ وَلَدًا سُبْحَنَهُ اس وقت دنیا میں جوانسان موجود ہیں جن سے اللہ خطاب کر رہا ہے جو قرآن کے مخاطب ہیں یعنی وہ جو خود کو مسلمان کہلاؤ رہے ہیں یہ کہہ رہے ہیں کہ اللہ نے ولاد خذ کر لیا یعنی کائنات الگ ہے اور اللہ الگ ہے اللہ نے اس کائنات کو الگ سے وجود دیا ہے لیکن ان کے برعکس اللہ ان کی بات کا رد کرتے ہوئے کہہ رہا ہے کہ اللہ اس سے پاک ہے کہ وہ ولاد خذ کرے یعنی اس نے کوئی الگ سے وجود وجود میں نہیں لایا هُوَ الْغَيْرُ ہو کیا ہے یہ آپ پیچھے جان پکے یہاں کہا جا رہا ہے کہ ہو اغنى ہے یعنی جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے جو بھی وجود رکھتا ہے اور اور کرتے جائیں جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی میں نہیں چلا جاتا جب اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے گا تو جو وجود سامنے آئے گا اللہ ہے اللہ اغنى ہے یعنی ہو اغنى ہے جس کا مطلب ہے کہ یہ ہو ہی ہے جو ہر کام خود ہی کر رہا ہے وہ کسی دوسرا کام کسی دوسراے وجود سے کرواتا ہے اول تو کوئی دوسرا وجود ہے ہی نہیں اور اگر کوئی دوسرا وجود ہونے کا دعویدار بنے گا تو ہو اغنى ہے وہ اس سے اپنا کام نہیں لے گا بلکہ وہ شریک ہونے کا دعویدار ہے تو اس کیسا تھہ شریکوں والا ہی سلوک کیا جائے گا۔ اب اگر یہ کہا جائے کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ ہے آسمانوں وزمین ایک ہیں جو کچھ بھی ان میں ہے یہ الگ ہے تو پھر اس کا مطلب کہ اللہ اغنى نہیں بلکہ اللہ تو ہر کام کے لیے ان مخلوقات کا ہی محتاج ہے؟ یوں جو یہ کہتے ہیں کہ کائنات الگ ہے اور اللہ الگ وہ اپنے قول فعل سے اس بات کا دعویٰ کرتے ہیں کہ اللہ اغنى نہیں بلکہ اللہ فقیر ہے لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جو کچھ بھی آسمانوں میں ہے اور جو کچھ بھی زمین میں ہے اسی کا ہے یعنی جیسے آپ کہتے ہیں یہ ہاتھ میرے ہیں زبان میری ہے بالکل ایسے ہی آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے یہ اللہ کا ہی وجود ہے اور اگر کوئی الگ سے وجود ہو نہیں کرتا یعنی جو کچھ بھی ہے باوجود اگر وہ اللہ کا شریک بنتا ہے یا شریک ٹھہرا تا ہے تو اللہ اپنا شریک برداشت نہیں کرتا یعنی جو وجود ہے یہ وجود اپنا شریک برداشت نہیں کرتا انِ عِنْدُكُمْ مِنْ سُلْطَنٍ بِهِذَا یہ جو بھی کہہ رہے ہیں کہ کائنات الگ ہے اور اللہ الگ ہے جو اپنے آسمانوں میں موجود ہے ان کے پاس اپنی بات کو سچا ثابت کرنے کے لیے کوئی سلطان نہیں یعنی ان کے پاس ایسا کچھ ہے ہی نہیں کہ جس سے یہ اپنی بات کو سچا ثابت کر سکیں جب ان کے پاس ایسا کچھ ہے ہی نہیں جس سے یہ اپنی بات کو سچا ثابت کر سکیں تو پھر اتَّقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ کیوں اللہ پر ایسی باتیں کہہ رہے ہو جس کا تمہیں علم ہی نہیں دیا جا رہا یعنی جن سے تم ہدایت کے لیے رجوع کر رہے ہو جو تمہارے آباؤ اجداد ہیں جو تمہارے ملاں ہیں جب اللہ کے بارے میں تمہیں علم دے ہی نہیں رہے وہ خود تمہیں کہہ رہے ہیں کہ اللہ کے بارے میں سوال مت کرو اللہ کے پیچھے مت پڑو اللہ کو مت جانو تو تم کون ہوتے ہو اللہ پر بات کرنے والے؟ ظاہر ہے جب نہ تو خود تمہارے پاس اللہ کے بارے میں علم ہے اور نہ ہی تمہاری راہنمائی کے دعویدار جن کے پیچھے تم چل رہے ہو وہ تمہیں اللہ کے بارے میں علم دے رہے ہیں بلکہ وہ تو اپنا تمہیں روک رہے ہیں کہ اللہ کے بارے میں سوچنا بھی مت ورنہ تمہیں طرح طرح کے فتوؤں سے ڈراتے ہیں اور تم اللہ کے بارے میں کچھ بھی نہیں جان رہے تو پھر تم یہ جو بغیر علم کے اللہ پر باتیں کیے جا رہے ہوں کیوں ایسا کر رہے ہو؟ کس نے تمہیں یہ حق دیا؟ کس بنیاد پر ایسا کر رہے ہو؟ کیا تمہارے پاس تمہاری کسی ایک بھی بات کا ثبوت ہے؟ نہیں ہے تمہارے پاس کسی ایک بھی بات کا ثبوت جو تمہاری کسی ایک بھی بات کو سچا ثابت کر سکے جو تم اللہ پر کہہ رہے ہو۔

اپ خود بھی یہ مشاہدہ کر سکتے ہیں کہ ایسے جتنے بھی لوگ ہیں جو حق کی مخالفت کر رہے ہیں ان سے پوچھ لیں کہ اللہ کیا ہے تو ان کے پاس اس سوال کا کوئی جواب نہیں ہوگا اور اگر انی طرف سے کوئی جواب دیں گے بھی تو اس پر لا تعداد سوالات پیدا ہو جائیں گے جن کا ان کے پاس کوئی جواب نہیں ہوگا۔ انہی لوگوں کو کہا جا رہا ہے جب تمہیں اللہ کے بارے میں علم دیا ہی نہیں جا رہا تو پھر تم کیوں اللہ پر بات کر رہے ہو اللہ کے بارے میں حق سامنے لایا جاتا ہے تو کیوں بغیر علم کے بھگڑ رہے ہو۔

**قُلْ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ** اللہ اپنے بھیجھ ہوئے کو کہہ رہا ہے یعنی آج اس وقت اللہ اپنے رسول احمد علیہ السلام کو کہہ رہا ہے جس کے ذریعے اس وقت اللہ انسانوں سے کلام کر رہا ہے کہ انہیں کہواں میں کچھ شک نہیں ایسے لوگ جو افتاء کر رہے ہیں اللہ پر جھوٹ کذب وہ بالکل فلاح نہیں یا رہے۔

ظاہر ہے جب آپ کو اللہ کے بارے میں علم ہی نہیں تو آپ کیوں اللہ پر افتخار ہے ہیں؟ اللہ سے منسوب کر کے طرح طرح کی باتیں گھر رہے ہیں؟ اللہ کے بارے میں جب کچھ علم ہی نہیں تمہارے پاس تو تم اللہ کی نمائندگی کے دعویدار کیسے بننے ہوئے ہو؟ اب بھی تمہارے پاس وقت ہے رجوع کر لونہ کبھی بھی فلاخ نہیں پاؤ گے نہ صرف دنیا میں تمہارے لیے ہلاکت ہے بلکہ آخرت میں بھی تمہارے لیے ہلاکت ہے۔

اگلی آیت جس کا یہاں ذکر نہیں کیا جا رہا اس میں اللہ نے یہ بات واضح کر دی کہ یہ اللہ پر جو افتاء کر رہے ہیں دنیاوی متاع کے لیے ایسا کر رہے ہیں صرف اور صرف دنیاوی مال و متاع کی خاطر یہ اس گدی پر بیٹھے ہوئے ہیں اللہ کے نمائندے بن کر انسانیت کی راہنمائی کے دعویدار بننے ہوئے ہیں۔ پھر یہی بات کہ اللہ نے کوئی الگ سے وجود وجود میں نہیں لایا اس کا ذکر سورۃ الاسراء یعنی بتی اسرائیل کی آیت نمبر ۱۱۱ میں بھی کیا ہے۔

**وَقُلِ الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيٌّ مِنَ الْذُلِّ وَكَبِيرٌ تَكْبِيرًا**

الاسراء ۱۱۱

اللہ اپنے رسول یعنی اپنے بھیجے ہوئے کو جس کے ذریعے اللہ آج اس وقت انسانوں سے کلام کر رہا ہے یعنی انسانوں سے بات کر رہا ہے آج اس وقت انسانوں پر سب کچھ کھول کھول کر واضح کر رہا ہے انسانوں پر اپنی جنت کر رہا ہے جو بشر اس وقت انسانوں تک اللہ کا پیغام کھول کھول کر پہنچا رہا ہے اللہ اسے کہہ رہا ہے و قُل اور نہیں کہہ الْحَمْدُ لِلّٰهِ اللہ کے لیے ہے ہی حمد یعنی اللہ جو بھی کرتا ہے اس میں رائی برابر بھی کوئی نقش کمی بھی کوتا ہی یا عیب وغیرہ نہیں ہوتا اللہ کا رہ کام ہر لحاظ سے مکمل اور پر فیکٹ ہوتا ہے اب اگر آپ یہ کہیں کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ تو ذرا غور کریں کائنات اللہ تو نہ ہوئی جب کائنات اللہ نہیں تو دیکھیں اس کائنات میں جو کچھ بھی خلق ہو رہا ہے وہ کیسے خلق ہو رہا ہے کون خلق کر رہا ہے؟ کیا یہی مخلوقات ہی خالق کی صورت میں سامنے نہیں آئیں گی؟ جب یہی مخلوقات ہی خالق کی صورت میں سامنے آئیں گی تو پھر اللہ کہاں گیا؟ دوسری بات جہاں تک تمہاری پہنچ ہے وہاں تک غور کرو جو بھی وجود میں آیا اسی کائنات نے خود ہی وجود میں نہیں لا یا؟ جب اسی وجود نے خود ہی وجود میں لا یا ہے اور یہ اللہ بھی نہیں تو اس میں حمد کہاں سے آئی کیوں کہ حمد تو صرف اور صرف ہے ہی اللہ کے لیے۔ آپ جب غور فکر کریں گے تو آپ یہ کہنے پر مجبور ہو جائیں گے الْذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا یہی وجود ہی وہ ذات ہے یعنی اللہ ہے اس کے علاوہ کوئی وجود ہے ہی نہیں اللہ نے کوئی دوسرا وجود وجود میں لا یا ہی نہیں ایک ہی وجود ہے جو نظر آرہا ہے یہی ذات ہی اللہ ہے نہ کہ اس کے علاوہ کوئی الگ سے اللہ ہے۔ اور مزید یہ بھی کہنے پر مجبور ہو جائیں گے وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ اور ہرگز نہیں ہے کہ ہواں کا شریک اس کے ملک میں۔ جیسے آپ کا وجود آپ کی ملک ہے آپ اپنے وجود کے مالک ہیں آپ کا وجود آپ کا ملک کہلانے کا بالکل اسی طرح وجود ہے یعنی آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے یا جو بھی وجود ہے یہ اسی کی ملک ہے یعنی اسی کی ملکیت ہے یہ خود ہی ہے اگر کوئی اس میں شریک بننے گا یعنی اگر کوئی فطرت سے بغاؤت کرتا ہے اس کا شریک بنتا ہے تو اس کے لیے ہے ہی نہیں کہ وہ اس وجود کا شریک بن سکے یہ وجود یہ فطرت اسے قطعاً برداشت نہیں کرے گی یہ وجود جو کہ اللہ کا وجود ہے اللہ اپنے وجود میں اپنا شریک قطعاً برداشت نہیں کرتا۔

کوئی بھی اگر فطرت کی ضد بنتا ہے تو یہ اس وجود کا شریک بنتا ہے یہ وجود ہے جو بھی آپ کو نظر آرہا ہے یہ ضد بننے والے کو عدم کر دیتا ہے اس کا نام و نشان مٹا دیتا ہے یہ وجود صرف اسی کا وجود برداشت کرتا ہے جو اس کا اپنا وجود ہے جو اپنے وجود کے تالع رہے گا۔

وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيٌّ مِنَ الْذُلِّ وَكَبِيرٌ تَكْبِيرًا اور ہرگز نہیں اس کو کہ ہو جائے اس کا ولی یعنی اس کے مقصد و مشن میں اس کا معاونت کا روپ سے اور جو بڑا ہو خواہ کتنا ہی بڑا کیوں نہ ہو رہا ہو یعنی اگر کوئی اس وجود کا شریک بنتا ہے اس کی ضد بنتا ہے اس کے خلاف چلتا ہے تو اس کا جو بھی مقصد و مشن ہے اس میں کوئی پست سے پست ہو یا بڑے سے بڑا خواہ کوئی کتنا ہی بڑا کیوں نہ ہواں کے مقصد و مشن میں اس کی معاونت نہیں کر سکتا کہ وہ فطرت کے مقابلے پر قائم رہ سکے وہ اس وجود اللہ کے مقابلہ پر پھر سکے۔

یہی اللہ نے قرآن کے ایک اور مقام پر بھی واضح کر دیا۔

**الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَرَهُ تَقْدِيرًا۔ الفرقان ۲**

ایسی ہی مزید آیات ہیں جن میں اللہ نے مزید مختلف پہلوؤں سے یہ بات واضح کر دی ہے کہ اللہ نے ولادخندنیں کیا یعنی یہ جو انسان کہہ رہے ہیں کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ اور جب ان سے سوال کیا جاتا ہے کہ کائنات کو کس نے وجود دیا تو پھر کہتے ہیں کہ اللہ نے تو اس کا مطلب ہے کہ اللہ نے ملک کیا یعنی اللہ نے اپنے علاوہ الگ سے وجود وجود میں لا یا جس کو عربوں کی زبان میں ملک کہتے ہیں خود سے الگ وجود وجود میں لانا۔ اللہ نے ملک نہیں کیا یعنی کوئی دوسرا وجود وجود میں لا یا ہی نہیں ایک ہی وجود ہے اور جو وجود ہے اللہ ہے اس کے علاوہ کوئی اور ہے ہی نہیں اس لیے اگر کوئی اس کا شریک بننے گا کسی بھی صورت میں یعنی اس وجود سے الگ وجود ہونے کا دعویدار بننے گا اس کی ضد بننے گا تو اس کو اللہ برداشت نہیں کرے گا یعنی یہ وجود اسے برداشت نہیں کرے گا فطرت اسے برداشت نہیں کرے گی فطرت اسے کا عدم کر دے گی۔

اب اس کے باوجود بھی اگر آپ یہ کہیں کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ تو پھر آپ نہ صرف اللہ کے احدهو نے کافر کر رہے ہیں آپ کا کہنا ہے کہ ایک ہی وجود نہیں بلکہ دو یا تین وجود ہیں ایک کائنات، ایک جس سے کائنات وجود میں آئی اور ایک اللہ جس کو عربوں کی زبان میں کہا جائے گا اللہ واحد یعنی اللہ اور ایک ہے، اللہ کے علاوہ اور وجود بھی ہیں۔ حالانکہ اللہ نے سختی کیسا تھا اس بات کی نفی کر دی کہ اللہ کے علاوہ بھی کوئی وجود ہے ایک ہی وجود ہے جو کہ اللہ ہے اس کے علاوہ کوئی دوسرا وجود نہیں ہے اس کے علاوہ پچھے ہے یہ نہیں۔

اس کے علاوہ آپ اللہ کے الصمد ہونے کا کفر کر رہے ہیں اس کے علاوہ آپ اللہ کے یلد ولد کا دعویٰ کر رہے ہیں اب آپ سوچ لیں آپ کہاں کھڑے ہیں۔ پھر آگے آجائی ہے سورۃ الاخلاص کی آخری آیت وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ اور ہرگز نہیں اس کے لیے کہ وہ احمد کافی ہو جائے یعنی جو بھی یہ دعویٰ کرے کہ میں اللہ ہوں تو دیکھو کیا وہ احمد ثابت ہو جاتا ہے یا اگر کوئی جسے بھی اللہ کہتا ہے کہتا ہے کہ فلاں اللہ ہے، ایشور ہے گاؤ ہے تو جسے بھی اللہ ایشور یا گاؤ کہا جا رہا ہے دیکھو کیا وہ احمد ثابت ہو جاتا ہے؟ جو احمد ثابت نہیں ہوتا وہ اللہ ہے ہی نہیں کیونکہ اللہ کے علاوہ کوئی احمد کافی ہو ہی نہیں سکتا اس لیے جو احمد ثابت ہو جائے یعنی ایک ہی وجود اس کے علاوہ کچھ سے ہی نہیں جو ایک ہی وجود ثابت ہو جائے وہی اللہ سے۔

آپ نے جان لیا کہ سورۃ اخلاص اللہ کے موضوع کو سقدر کھول کھول کر واضح کر دیتی ہے سورۃ اخلاص سے بالکل کھل کر واضح ہو گیا کہ اللہ کیا ہے اللہ پر اٹھنے والے تمام سوالات کا دروازہ بند ہو گیا اس کے باوجود ہم مزید اور پہلوؤں سے آپ پر اللہ کو واضح کرتے ہیں۔

لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ. الْبَقْرَةُ ٢٥٥

لَ كَاهْ جُومو جود بے جو جود موجود بے ما فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جو كچھ بھی آسمانوں میں ہے اور جو كچھ بھی زمین میں ہے۔

جو وجود موجود ہے اسی کا ہے جو کچھ بھی آسمانوں میں ہے اور جو کچھ بھی زمین میں ہے یہی بات باقی درج ذیل آیات میں بھی کہی گئی۔

لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ. النساء ۱۷۱

لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ. یونس ۲۸

وَلَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ. التحلیل ۵۲

لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا. طه ۶

وَلَهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ. الانبیاء ۱۹

لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ. الحج ۲۰

وَلَهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ. الروم ۲۶

لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ. الشوریٰ ۳

لَهُ جملہ ہے جو کہ دو الفاظ کا مجموعہ ہے ان میں پہلا لفظ ”ل“ پر زبر ہے ”ل“ جس کے معنی ہیں کا، کی، کو وغیرہ اور دوسرا لفظ ہے گول والی ”ہ“ پر پیش ”ہ“۔ لَهُ میں گول والی ”ہ“ پر پیش سے اس کا معنی بتتا ہے کہ اس کا ذکر کیا جا رہا ہے جو وجود موجود ہے اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کون موجود ہے جب آپ غور کریں گے اپنے ارد گرد غور کریں گے تو آپ کو نظر آئے گا کہ آپ موجود ہیں اور پھر صرف آپ ہی نہیں بلکہ اور بھی بہت کچھ موجود ہے جیسے کہ درخت اور پہاڑ اور سمندر اور زمین اور چاند اور سورج سمیت جہاں تک آگے جایا جا سکتا ہے یہ ایک ہی وجود کی صورت میں سامنے آئے گا جیسے کہ ایک ہی وجود کے ہی تمام کے تمام اعضاء ہیں۔ اب جب کہ جو نظر آرہا ہے یہی وجود موجود ہے تو پھر جو کچھ بھی آسمانوں اور زمین میں ہے یہ کس کا ہے؟ کیا کسی اور کا ہے؟ اگر کسی اور کا ہوتا تو آیت میں گول والی ”ہ“ پر پیش کا استعمال نہ کیا جاتا کیونکہ گول والی ”ہ“ پر پیش اس کا اظہار کر رہی ہے اس کا ذکر کر رہی ہے اس کی طرف اشارہ کر رہی ہے جو وجود موجود ہے جب آیات میں دو ٹوک الفاظ میں کہا جا رہا ہے کہ جو وجود موجود ہے اسی کا ہے جو کچھ بھی آسمانوں میں ہے اور جو کچھ بھی زمین میں ہے تو پھر اگر کوئی اس کے باوجود بھی بات کو ادھر ادھر لے جانے کی کوشش کرتا ہے تو ایسا کرنے والا کوئی مشرک ہی ہو سکتا ہے جو حق کو چھوڑ کر اپنی خواہشات کی اتباع کو ہی حق کا نام دینے کی کوشش کر رہا ہے وہ فاسق ہی ہو سکتا ہے جو اللہ کی بات کو بدلنے کی کوشش کر رہا ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ہم تو آج تک یہ سنتے آئے کہ جو کچھ بھی آسمانوں میں ہے اور جو کچھ بھی زمین میں ہے یہ اللہ کا ہے تو کیا یہ سب اللہ کا نہیں ہے؟ تو اس سوال کا جواب بالکل واضح ہے کہ اگر آپ یہ کہتے ہیں کہ یہ جو وجود نظر آرہا ہے یہ الگ ہے اور اللہ الگ ہے جو کہ اللہ لفظ کے پردے میں اللہ آپ کے عقیدے و نظریے کا نام ہے تو پھر ایک ہی بات حق ہے یا تو آپ سچے ہیں اور قرآن جھوٹا ہے جو وجود موجود ہے جو نظر آرہا ہے وہ حق نہیں بلکہ اس کے بر عکس مغض آپ کے دماغ کا تخیل آپ کے دماغ کی اختراع جس کا حقیقت میں کوئی وجود نہیں جو حضن اللہ کے نام پر من گھڑت عقیدہ و نظریہ ہے وہ حق ہے یا پھر آپ کا تخیل آپ کے دماغ کی اختراع اللہ کے نام پر آپ کا عقیدہ و نظریہ بے بنیاد و باطل ہے جس کا حق کیستھ کوئی تعلق نہیں اور اس کے بر عکس جو وجود موجود ہے وہی حق ہے قرآن سچا ہے۔

بلاشک و شبہ آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے اللہ کا ہے لیکن اللہ وہ نہیں جسے آپ نے اپنے دماغوں میں اللہ کے نام پر عقیدہ و نظریہ اخذ کیا ہوا ہے بلکہ یہ آیات بذات خود کھول کھول کرواضح کر رہی ہیں کہ اللہ کسی عقیدے و نظریے کا نام نہیں بلکہ اللہ تو یہی وجود ہے جو وجود موجود ہے جو کچھ بھی آپ کو نظر آرہا ہے اسی کا وجود ہی نظر آرہا ہے اس کے علاوہ کوئی اور ہے ہی نہیں کوئی دوسرا ہے ہی نہیں ایک ہی وجود ہے اور جو وجود ہے اللہ ہی ہے نہ کہ کوئی دوسرا اور اسی بات کو درج ذیل آیت میں بالکل کھول کرواضح کر دیا۔

اللَّهُ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ. ابراہیم ۲

اللہ وہ ذات ہے جو وجود موجود ہے، جو وجود موجود ہے اسی کا ہے جو کچھ بھی آسمانوں میں ہے اور جو کچھ بھی زمین میں ہے۔ اس آیت میں مزید کھول کرواضح کر دیا گیا کہ جو وجود ہے جو موجود ہے وہی اللہ کی ذات ہے اللہ ہی ہے یعنی آپ کو جو کچھ بھی نظر آرہا ہے یہ اللہ ہی کا وجود نظر آرہا

ہے جب یہ اللہ ہی کا وجود نظر آ رہا ہے تو ظاہر ہے آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے یہ اللہ ہی کا تو ہے بالکل ایسے ہی جیسے آپ کے جسم کے تمام اعضاء آپ کے ہیں آپ کے وجود میں ہاتھ آپ کے ہیں آپ کے وجود میں پاؤں آپ کے ہیں آپ کے وجود میں جو کچھ بھی ہے آپ کا ہی ہے۔

یہاں تک حق اس قدر کھل کر واضح ہو جانے کے باوجود بھی اہل العقائد یہ اعتراض کھڑا کر سکتے ہیں کہ جو کچھ بھی آسمانوں اور جو کچھ بھی زمین میں ہے اس کا مطلب ہرگز نہیں کہ یہ اس طرح اللہ کا ہے جیسے کہ ہمارے وجود میں تمام اعضاء ہمارے ہیں بلکہ یہ کائنات الگ ہے اور اللہ الگ ہے جیسے ہم کسی شئے کو بناتے ہیں، لاتے ہیں یا خریدتے ہیں تو ہم کہتے ہیں یہ ہماری ہے بالکل ایسے ہی آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے یہ اللہ کا ہے نہ کہ اللہ کا وجود ہے۔

پہلی بات تو یہ ہے کہ اہل العقائد مشرکین کا یہ اعتراض بالکل بے بنیاد اور باطل ہے کیونکہ جب قرآن میں لَهُ کے الفاظ کا استعمال ہوا ہے تو پھر کسی بھی صورت ایسا نہیں کہا جا سکتا کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ اور یہ اس طرح اللہ کا ہے جیسے کوئی شئے الگ سے خریدی یا بنائی جاتی ہے تو کہا جاتا ہے یہ میری ہے۔

آیات میں الگ سے اللہ کا لفظ نہیں آیا بلکہ لَهُ کا استعمال کیا گیا اور اس میں گول والی "ه" پر پیش اس وجود کا اظہار کر رہی ہے جو وجود موجود ہے جو وجود موجود ہے موجود ہے وہی اللہ ہے نہ کہ اس کے علاوہ الگ سے کوئی اور اللہ ہے۔ اس لیے قرآن کی آیات ہی اہل العقائد مشرکین کے عقائد و نظریات و اعتراضات کا رد کر رہی ہیں اور پھر دوسری بات اس کے باوجود بھی اگر کوئی ماننے کو تیار نہیں تو پھر دیکھیں اللہ کیسے اپنی آیات کو پھیر پھیر کر ہر پہلو سے کھول کھول کر سامنے لا رکھتا ہے کہ چاہ کر بھی کسی کے پاس کوئی مذہر نہ رہے۔

### وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الْأَرْضِ . الانعام ۳

اور ہوَ اللَّهُ ہے، ہوَ جملہ ہے جو کہ دو الفاظ کا مجموعہ ہے پہلا لفظ گول والی "ه" پر پیش ہے اور دوسرا لفظ "وَ" پر زبر ہے، گول والی "ه" پر پیش جو موجود ہے اس کی طرف اشارہ کر رہی ہے یعنی موجود شئے کا اظہار کر رہی ہے تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا موجود ہے تو ذرا غور کریں کیا موجود ہیں؟ سب سے پہلے تو آپ خود موجود ہیں اسی طرح دیکھیں آپ کے علاوہ اور کیا موجود ہے؟ آگے آتا ہے "وَ" جس کے معنی ہیں اور پھر "وَ" پر زبر ہے جس سے "وَ" یعنی اور ماضی کا صیغہ بن جاتا ہے یعنی کہ دیکھیں آپ اور آپ کے علاوہ کیا موجود ہے؟ جو موجود ہے اور اور کرتے جائیں جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی میں نہیں چلا جاتا جب اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے اور کچھ بھی نہ رہے جو کچھ بھی ہے سامنے آجائے تو جو وجود سامنے آئے گا اللہ اللہ ہے۔

اللَّهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الْأَرْضِ اللَّهُ ہی ہے آسمانوں میں اور زمین میں۔ اس آیت میں بالکل واضح اور دو لوگ الفاظ میں واضح کر دیا گیا کہ آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی موجود ہے اللہ ہی ہے کوئی اور ہے ہی نہیں، اب اس کے بعد تو کسی بھی قسم کا کوئی اعتراض اٹھانا گویا کہ واضح طور پر علی الاعلان اللہ اور قرآن کا کفر ہو گا۔

جو شے کسی کی ہوتی ہے تو وہ اس کی ملک ہوتی ہے یعنی اس کی ملکیت ہوتی ہے اور جو ملک میں ہوتا ہے وہ ملک کہلاتا ہے جس کے معنی ہوتے ہیں کہ یہ شے میری ہے یا یہ میرا ہے اس کا کب کہاں کیسے کیوں کتنا اور کس کے لیے استعمال کرنا ہے یا اس نے کچھ کرنا ہے تو صرف اور صرف میری مرضی سے، میری مرضی کے بغیر اسے کچھ بھی کرنے کا اختیار نہیں میری مرضی کیخلاف اسے کچھ بھی کرنے کا کوئی حق نہیں ورنہ مرضی کیخلاف کوئی بھی عمل برداشت نہیں کیا جائے گا۔

جب آیات سے یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو چکی کہ آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے یہ اللہ کا ہے اور اللہ کیا ہے یہ بھی واضح ہو چکا کہ جو وجود موجود ہے یہ اللہ ہے تو پھر آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے اسے اللہ کی ملک اور یہ اللہ کا ملک ہونا چاہیے۔

یعنی جو کچھ بھی آسمانوں اور زمین میں ہے یہ اللہ کی ملک ہے یہ اللہ کی ملکیت ہے اس کی ملکیت ہے تو پھر یہ اللہ کا ملک ہے اب دیکھیں یہی بات اللہ نے اس قرآن میں بھی واضح کر دی۔

### إِنَّ اللَّهَ لَهُ الْمُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ . التوبہ ۱۱۶

اس میں کچھ شک نہیں اللہ تھا جو وجود موجود ہے اسی وجود کی ملکیت ہے اسی کاملک ہے آسمان اور زمین یعنی جو اللہ ہے تم نے اسے تھا کیا ہوا ہے اور جسے تم اللہ کے نام پر اللہ کہہ رہے ہو وہ اللہ ہے یہی نہیں بلکہ اس کا تو کوئی وجود نہیں، اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا ہے اللہ جسے تم نے تھا کیا ہوا ہے؟ تو آگے اسی سوال کا جواب موجود ہے جو وجود موجود ہے یہ تھا اللہ آسمان اور زمین اسی وجود کی ملکیت ہیں اسی کاملک

لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ . الحدید ۲

لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ . الحدید ۵

جو وجود موجود ہے اسی کا ملک ہے آسمان اور زمین یعنی جو وجود آپ کو نظر آ رہا ہے جسے آپ فطرت کا نام دیں یا جو بھی کہیں آسمان اور زمین اسی وجود کی ملکیت ہے آسمان اور زمین اسی وجود کا ملک ہے یعنی آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے کسی کو یقین حاصل نہیں کہ اسی وجود کی مرضی کے خلاف رائی برابر بھی عمل کریں آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے ان سب کا مقصد تخلیق اسی وجود کی غلامی ہے انہیں جو بھی صلاحیتیں یا جو کچھ بھی دیا گیا ان کا استعمال کرنا ہے تو اسی وجود کے لیے اسی کے ماتحت کرنا ہے ورنہ یہ وجود برداشت نہیں کرے گا۔

اللَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ . البروج ۹

یہی وہ ذات ہے جو موجود ہے اسی ذات کی ملکیت ہیں آسمان اور زمین، آسمان اور زمین اسی ذات جو وجود موجود ہے اسی کا ملک ہے۔

اب جب آسمان اور زمین اسی وجود جو کہ اللہ ہے اسی کا ملک ہیں تو ظاہر ہے انہیں اسی وجود کے لیے ہونا چاہیے یعنی آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے ان کے وجود کا مقصد ان میں جو جو صلاحیتیں رکھیں گے جس کو جو جو صلاحیتیں دی گئیں ان کا مقصد ان کا استعمال صرف اور صرف اسی وجود کے لیے کرنا ہے کسی کو یہ اختیار حاصل نہیں کہ وہ اس وجود کی مرضی کے خلاف کچھ بھی کرے اس وجود جو موجود ہے چاہے آپ اسے فطرت کہیں اس کے خلاف یا اس کی مرضی کے خلاف یا اس کے علاوہ کسی کے لیے اپنی کسی بھی صلاحیت کا استعمال کرے کسی کو بھی یقین حاصل نہیں اور اگر اس کے باوجود بھی کوئی ایسا کرتا ہے تو پھر جس کا یہ وجود ہے جو کہ اس کی ملک ہے یہ اس کا ملک ہے تو وہ اسے سزا و جزادی نے پر بھی اختیار کرتا ہے یہ وجود جو کہ اللہ ہے اللہ کا وجود ہے اگر کوئی اس کے خلاف عمل کرتا ہے اس کے خلاف یا اپنی مرضی کے مطابق جو کچھ بھی اسے دیا گیا اس کا استعمال کرتا ہے تو اللہ اسے برداشت نہیں کرے گا۔  
یہی بات کئی آیات میں واضح کر دی گئی۔

وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ . آل عمران ۱۸۹

وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ . النور ۲۲

وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ . الفتح ۱۳

لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ . الشوری ۷۹

وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا . المائدہ ۷۱

وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا . المائدہ ۱۸

لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ . المائدہ ۱۲۰

اور اللہ کے لیے ہے آسمانوں اور زمین کا ملک یعنی اللہ کے علاوہ کسی کو یقین حاصل نہیں کہ آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے اس میں سے کچھ بھی اس کے لیے استعمال کیا جائے یا اللہ کے علاوہ کسی کا حکم مانے اگر اس کے خلاف کیا جائے گا یا اللہ یعنی اس وجود جو موجود ہے اس کے علاوہ کسی کے لیے کچھ بھی استعمال کیا جائے گا تو پھر مالک برداشت نہیں کرے گا۔

الْمَ تَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ . البقرة ۷۰

الْمَ تَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ . المائدہ ۲۰

کیا نہیں تمہیں یہ علم دے دیا گیا کہ اس میں کچھ شک نہیں اللہ تھا جو وجود موجود ہے یعنی جو وجود تمہیں نظر آ رہا ہے جو وجود موجود ہے اس کے علاوہ کوئی دوسرا ہے ہی نہیں جو موجود ہے یہ ہے اللہ جسے تم نے تھا کیا ہوا ہے اسی کا ملک ہے آسمان اور زمین۔

اب تو آپ کو علم بھی دے دیا گیا اب اگر اس کے باوجود بھی آپ کچھ بھی اللہ کے علاوہ کسی کے لیے استعمال کرتے ہیں یا کچھ بھی اللہ کے علاوہ کرتے ہیں تو آپ

مجرم ہیں آپ کے بچتے کی کوئی امید نہیں کیونکہ اب تو آپ کو بالکل کھول کھول کر واضح علم دے دیا گیا ہر پہلو سے واضح کر دیا گیا۔ جیسے آپ کے جسم میں جو کچھ بھی ہے وہ آپ کا ہے یعنی جتنے بھی اعضاء ہیں وہ آپ کے ہیں تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ کس کے لیے ہیں؟ یعنی آپ کے وجود میں جتنے بھی اعضاء ہیں ہر کسی کا کوئی نہ کوئی مقصد ہے ہر کسی میں کوئی نہ کوئی صلاحیت موجود ہیں تو آخر ان میں یہ صلاحیتیں کیوں رکھی گئیں کس کے لیے رکھی گئیں؟ یہ اعضاء کس کے لیے ہیں؟ تو اس کا جواب بالکل واضح ہے کہ ظاہر ہے میرے اعضاء ہیں تو ان کا مقصد میرے لیے ہی اپنی صلاحیتوں کا استعمال کرنا ہے جیسے کہ زبان میں بولنے کی صلاحیت ہے تو زبان کا کام وجود کی ترجیحی کرنا ہے بالکل ایسے ہی جب یہ بات کھل کر واضح ہو گئی کہ آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے یہ ایسے ہی اللہ کا ہے تو پھر ظاہر ہے یہ سب کا سب اللہ ہی کے لیے ہونا چاہیے یعنی آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے ان میں جو بھی صلاحیتیں ہیں انہیں ان کا استعمال اسی وجود کے لیے کرنا چاہیے جو وجود موجود ہے ایک ہی وجود جو کہ اللہ ہے تو دیکھیں یہی بات قرآن میں ایک دونبیں بلکہ کئی مقامات پر کہی گئی۔

**لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ.** البقرة ۲۸۳

**وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ.** آل عمران ۱۰۹

**وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ.** آل عمران ۱۲۹

**وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ.** النساء ۱۲۶

**وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ.** النساء ۱۳۲

**لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ.** لقمان ۲۶

**وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ.** النجم ۳۱

اور اللہ کے لیے ہے جو کچھ بھی آسمانوں میں ہے اور جو کچھ بھی زمین میں ہے۔

جب جو وجود موجود ہے ایک ہی وجود ہے اور یہی اللہ ہے اللہ کے علاوہ کوئی دوسرا ہے ہی نہیں تو پھر ظاہر ہے جو کچھ بھی آسمانوں اور زمین میں ہے نہ صرف اسی کا ہے یعنی اللہ کا ہے بلکہ اسی کے لیے ہے یعنی جو کچھ بھی آسمانوں اور زمین میں ہے ان میں جو جو بھی صلاحیتیں ہیں ان کا مقصد اسی وجود کے لیے استعمال کرنا ہے جو بھی کرنا ہے اسی وجود کے لیے کرنا ہے جیسے آپ کے وجود میں آپ کے تمام اعضاء کا مقصد آپ ہی کے لیے کام کرنا ہے آپ ہی کے لیے جس وجود کا وہ حصہ ہیں جس وجود میں وہ موجود ہیں اسی کے لیے اپنی صلاحیتوں کا استعمال کرنا ہے اور یہی اوپر آیات میں کہا گیا۔

**إِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ.** يونس ۵۵

**إِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ.** النور ۲۴

جان لواس میں کچھ شک نہیں اللہ کے لیے ہے جو کچھ بھی آسمانوں میں ہے یعنی آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے جب یہ اللہ کا ہے جب یہ اللہ کا ملک ہے اللہ کی ملکیت ہے تو پھر ظاہر ہے اللہ ہی کے لیے ہے اب اگر کوئی ان میں سے کسی کا بھی اللہ کے علاوہ استعمال کرے گا تو وہ مجرم ہو گا وہ اللہ کا شریک ہو گا اور اللہ اپنے شریک کو قطعاً برداشت نہیں کرے گا۔

**إِنَّ لِلَّهِ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ.** يونس ۶۶

جان لواس میں کچھ شک نہیں اللہ کے لیے ہے جو آسمانوں میں ہے اور جو زمین میں ہے۔

**فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ.** النساء ۱۳۱

**فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ.** النساء ۱۷۰

پس اس میں کچھ شک نہیں یعنی دنیا ادھر کی ادھر ہو جائے خواہ کچھ ہی کیوں نہ ہو جائے جو کہا جا رہا ہے اس کے خلاف کسی بھی صورت برداشت نہیں کیا جائے گا جو

کہا جا رہا ہے جو حکم دیا جا رہا ہے ہر حال میں ہر صورت میں ایسے ہی کرنا ہے اللہ کے لیے ہے جو کچھ بھی آسمانوں میں ہے اور جو کچھ بھی زمین میں ہے۔ یعنی جو کچھ بھی آسمانوں میں ہے اور جو کچھ بھی زمین میں ہے سب کا سب اللہ کے لیے ہے تو ظاہر ہے جو شے جس کے لیے ہوا سی کے لیے اس کا استعمال کیا جائے گا نہ کسی دوسرے کے لیے، جس کی شے ہے جس کے لیے ہے اسی کا اس پر حق ہے اس کے علاوہ کسی کو اس پر حق حاصل نہیں اس لیے اگر کوئی کچھ بھی کرتا ہے کسی کا بھی استعمال کرتا ہے اور وہ اللہ کے علاوہ کسی کے لیے کرتا ہے تو اس کے لیے اللہ سے بچنا ہے ہی نہیں۔

اب تک مزید مختلف پہلوؤں سے بھی کھل کر واضح ہو چکا کہ یہ جو وجود نظر آ رہا ہے جو وجود موجود ہے ایک ہی وجود ہے اور یہی اللہ ہے نہ کہ یہ وجود الگ ہے اور اللہ الگ۔ مزید اور مختلف پہلوؤں سے بھی بالکل کھول کھول کر آپ پر واضح کرتے ہیں کہ اللہ کیا ہے تاکہ کسی بھی کفر کرنے والے کے پاس چاہ کر بھی کوئی عذر کوئی سوال یا کچھ بھی بہانہ نہ رہے۔

لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا. طہ ۲۶

یہ سورۃ طر کی آیت ہے اس کے علاوہ اور بھی ایسی آیات ہیں جو کہ پیچھے گزر چکی ہیں ان آیات میں کہا گیا کہ آسمان اور زمین اور جو کچھ بھی ان میں ہے سب کا سب اسی کا ہے جو وجود موجود ہے یعنی جو وجود آپ کو نظر آ رہا ہے یہ ایک ہی وجود ہے اور آسمان ہوں، زمین ہو یا جو کچھ بھی ان دونوں کے درمیان ہے یہ اسی وجود کا ہے جسے آپ فطرت کا نام دیں یا کائنات کا نام دیں یا جو بھی نام دیں۔

اب ذرا آپ خود غور کریں آسمانوں، زمین اور جو کچھ بھی ان کے درمیان ہے ان میں سے کسی میں بھی غور کریں کہ انہیں کون وجود میں لا یا؟ انہیں کس نے وجود دیا؟ کیونکہ ظاہر ہے جس نے وجود دیا اسی کا ہوگا۔ اور جب آپ غور کریں تو آسمانوں، زمین اور جو کچھ بھی ان میں ہے ان کو وجود میں لانے والا یہی وجود ہے جو موجود ہے جسے آپ کائنات کا نام دیتے ہیں یا مختلف واقعات کا نام دیتے ہیں یا کوئی بھی نام دیتے ہیں جب بھی وجود ہے جو موجود ہے اسی نے ان سب کو وجود دیا یہی ان سب کو وجود میں لا یا تو پھر ظاہر ہے یہ سب کا سب اسی کا ہوا تو پھر اللہ کون ہے؟ کیا اللہ دیو مالائی تصوراتی قصہ و کہانیوں کا نام ہے؟ کیا اللہ، اللہ کے نام پر خود ساختہ میں گھڑت عقائد و نظریات کا نام ہے جو نسل درسل آباؤ اجداد سے منتقل ہوئے؟ یا پھر بھی وجود اللہ ہے جو وجود ہے جو کہ ایک ہی وجود ہے کوئی دوسرا ہے ہی نہیں؟ حق بالکل واضح ہے۔

پھر آگے دیکھیں ایک اور پہلو سے آپ کے سامنے رکھتے ہیں۔

اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا. الرعد ۲

اللَّهُ اللَّدِی ”ه“ پر پیش ہے جس سے اس کے معنی بنتے ہیں اللہ ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اللہ کیا ہے؟ تو آگے اسی سوال کا جواب موجود ہے الَّذِی یہ جو ذات ہے اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کون سی ذات؟ تو آگے اسی سوال کا جواب موجود ہے رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْ بلند ہیں آسمان بغیر کسی ایک بھی ستون کے دیکھ رہے ہو نہما ہم ہیں اسے یعنی یہ جو آسمانوں کو بغیر کسی ایک بھی ستون کے بلند دیکھ رہے ہو یہ تم ہمیں دیکھ رہے ہو یعنی اللہ کی ذات ہی کو دیکھ رہے ہو۔

اس آیت میں بھی اسی وجود کو ہی اللہ کی ذات قرار دیا گیا کہ جو آپ آسمانوں کو بغیر کسی ایک بھی ستون کے بلند دیکھ رہے ہیں یہ ان کی صورت میں آپ اللہ ہی کی ذات کو دیکھ رہے ہیں یہ کوئی دوسرے وجود نہیں ہے بلکہ آپ اللہ ہی کی ذات کو دیکھ رہے ہیں۔

یہی بات ایک اور آیت میں کہی گئی

خَعَقَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا. لقمان ۰۱

آسمانوں کی بغیر کسی ایک بھی ستون کے خلق کو دیکھ رہے ہو ہمیں یعنی اللہ کو دیکھ رہے ہو اسی ذات کو دیکھ رہے ہو۔ تَرَوْنَهَا جملہ ہے جو کہ تین الفاظ کا مجموعہ ہے پہلا لفظ ”تر“ ہے جس کا معنی دیکھنا اور اس کیسا تھ ”و“ کا اضافہ ہے ”ترو“ یہ حال کا صیغہ بن جاتا ہے جس کے معنی ہیں دیکھ رہے ہو اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا دیکھ رہے ہو؟ تو ظاہر ہے دیکھ تو آسمانوں کو رہے ہیں لیکن آگے اس سوال کا جواب دیا

گیا کہ یہ جو آسمانوں کو دیکھ رہے ہو اصل میں یہ کس کو دیکھ رہے ہو ”ن“ ہم تھے ہمیں دیکھ رہے ہو ”ہا“ آسمانوں کو یعنی یہ جو تم آسمانوں کو دیکھ رہے ہو کہ بغیر کسی ایک بھی ستون کے بلند ہیں تم ہمیں یعنی اللہ کو دیکھ رہے ہو یہ آسمان اللہ ہی کا وجود ہیں یہ اللہ ہی کی ذات ہے جو آسمانوں کی صورت میں تمہیں نظر آ رہی ہے یوں اس پہلو سے بھی آپ پر بالکل کھول کرو واضح کر دیا گیا کہ اللہ کیا ہے۔

پھر دیکھیں ایک اور پہلو سے اللہ کی ذات کیا ہے بالکل کھول کر آپ کے سامنے رکھتے ہیں۔

وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ . الرعد ۱۵

اور اللہ کے لیے گویا کہ خود ہی اسے جو کرنا ہے اس کا اسے حکم مل رہا ہے اور اپنے آپ کو مکمل طور پر جھکائے ہوئے ہے جو بھی آسمانوں میں ہے اور جو بھی زمین میں ہے

وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ . النحل ۸۹

اور اللہ کے لیے گویا کہ خود ہی اسے جو کرنا ہے اس کا اسے حکم مل رہا ہے اور اپنے آپ کو مکمل طور پر جھکائے ہوئے ہے جو کچھ بھی آسمانوں میں ہے اور جو کچھ بھی زمین میں ہے

اب ذرا غور کریں آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے انہیں کون حکم دے رہا ہے اور وہ کس کے لیے اور کیسے اس حکم پر عمل کر رہے ہیں؟ مثال کے طور پر آپ کی ضرورت ہے آسیجن آپ آسیجن کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتے آپ اپنے پھیپھڑوں کے ذریعے آسیجن کے حصول کے درختوں کو حکم دے رہے ہیں اور وہ اس حکم پر عمل کرتے ہوئے آپ کو آسیجن فراہم کر رہے ہیں ایسے ہی آپ آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے ان میں سے کسی میں بھی غور کر لیں تو آپ کے سامنے یہی حقیقت آئے گی کہ حکم دینے والا بھی یہی وجود ہے جو موجود ہے جسے آپ کائنات کا نام دیتے ہیں اور جو حکم پر عمل کر رہا ہے جو خود کو مکمل طور پر جھکائے ہوئے ہے وہی کر رہا ہے جو اسے حکم دیا جا رہا ہے وہ بھی یہی مخلوقات ہی ہیں۔ جب حقیقت یہ ہے تو پھر اللہ کیا ہے اس سے بھی بڑھ کر واضح ہو سکتا ہے؟ کہ اللہ ہی وجود ہے جو موجود ہے جو کچھ بھی نظر آ رہا ہے یہ اللہ ہی کا وجود ہے جو نظر آ رہا ہے۔

اسی آیت کو مزید کھول کر آپ کے سامنے رکھتے ہیں جس سے ایسی باقی تمام آیات بھی آپ پر بالکل کھل کرو واضح ہو جائیں گی۔

وَ اَوْلَى اللَّهِ جَمْلَهُ ہے جو کہ دو الفاظ کا مجموعہ ہے ”ل“ اور ”الا“۔ ل کے معنی ہیں کے لیے اور اللہ کے معنی ہیں کہ جس کو جو کچھ بھی دیا گیا اس کا کب کہاں کیوں کتنا کیسے اور کس کے لیے استعمال کرنا ہے جس کے فیصلے کو مان کر یعنی جس کے کہے کے مطابق ان میں سے کسی کا بھی استعمال کیا جائے گا وہ اللہ کہلاتے گا۔

وَلِلَّهِ اور اللہ کے لیے یَسْجُدُ گویا کہ خود ہی سجدہ کیے ہوئے ہے یعنی جو کچھ بھی دیا گیا اس کا استعمال جس کے لیے، جس کے پیچھے یا جس کی مان کر کر رہے ہیں خود کو مکمل طور پر اس کے لیے جھکائے ہوئے ہیں۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کون ہیں جو اللہ کے لیے سجدہ کیے ہوئے ہیں اور ان کا اللہ کون ہے یعنی کس کو اللہ بنائے ہوئے ہیں ایسے کہ گویا خود ہی خود کو مکمل طور پر جھکائے ہوئے ہیں؟ تو آگے انہی سوالات کے جوابات دے دیئے گئے ہیں مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جو بھی آسمانوں میں ہے اور جو بھی زمین میں ہے یعنی جو بھی آسمانوں میں ہے اور جو بھی زمین میں ہے یہی سب کا سب الہ ہے اور انہیں اللہ بنانے والے بھی ہیں جو بھی آسمانوں اور زمین میں ہیں۔

یعنی ہر لحاظ سے ہر پہلو سے واپس اسی پر پلٹ کر آئیں گے کہ جو کچھ بھی موجود ہے یہ نہ صرف ایک ہی وجود ہے اس کے علاوہ کوئی اور ہے ہی نہیں بلکہ یہی اللہ ہے۔

الگ الگ کریں گے تو خالق، خلق اور مخلوق بن جائے گا احمد کریں گے تو اللہ، الگ الگ کریں گے تو اللہ اور عباد بن جائیں گے اور احمد یعنی ایک ہی وجود کریں گے تو اللہ ہی ہے اور کوئی ہے ہی نہیں۔ ہر حال میں اللہ ہی کی ذات نظر آئے گی کوئی دوسرا ہے ہی نہیں۔

ایسے ہی جن جن آیات میں ان الفاظ کا استعمال ہوا ”لِلَّهِ“ تو وہاں وہاں آپ ان تمام آیات کو اس پہلو سے بھی غور کر کے جان سکتے ہیں۔

اور یہی بات اور پہلوؤں سے بھی قرآن میں کہی گئی جیسا کہ درج ذیل آیت میں آپ دیکھ سکتے ہیں۔

الَّمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ . الحج ۱۸

کیا نہیں دیکھا؟ اس میں کچھ شک نہیں کہ اللہ تھا گویا کہ خود ہی اپنے آپ کو مکمل طور پر جھکائے ہوئے ہے جس کے لیے جھکائے ہوئے ہے یہی وجود ہے جو موجود ہے جو بھی آسمانوں اور جو بھی زمین میں ہے اسی وجود کو جو موجود ہے سجدہ کیے ہوئے ہے یعنی خود کو مکمل طور پر جھکائے ہوئے ہے جو حکم دیا جا رہا ہے اس پر عمل کر رہا ہے۔

آپ آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے کسی میں بھی غور کریں گے تو آپ پر یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو جائے گی کہ جیسے آپ کا وجود ہے اس میں مختلف اعضاء ہیں جن کو حکم دینے والا بھی یہی آپ کا وجود ہے اور جن اعضاء کو حکم دیا جا رہا ہے اور وہ خود کو مکمل طور پر جھکائے ہوئے ہیں وہ بھی آپ کا ہی وجود ہے بالکل یہی حقیقت آپ کے سامنے آئے گی کہ آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے اس کو حکم دینے والا بھی یہی وجود ہے جو موجود ہے اور جنہیں حکم دیا جا رہا ہے جو خود کو مکمل طور پر جھکائے ہوئے ہیں وہ بھی یہی وجود ہے کوئی دوسرا ہے ہی نہیں۔

پھر اسی طرح مزید اور پہلو سے بھی آپ پر واضح کرتے ہیں کہ اللہ کیا ہے؟

سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ . الحشر ۱

سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ . الصاف ۱

سَبَّحَ لِلَّهِ جُو حُكْمَ دِيَاجَارَہَ بِغَيْرِ کُسِّی عذر، کسی حیلے یا بہانے کے اسی وقت فوراً اسی طرح اس پر عمل کر رہا ہے اللہ کے لیے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کون ایسا کر رہا ہے اور کون الہ ہے تو آگے اسی سوال کا جواب دے دیا گیا مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جو کچھ بھی آسمانوں میں ہے اور جو کچھ بھی زمین میں ہے یعنی جو کچھ بھی آسمانوں میں ہے اور جو کچھ بھی زمین میں ہے یہی سب کا سب الہ ہے اور یہی سب کا سب ہے جو عباد بھی ہیں جو کسح کر رہے ہیں۔ بالکل کھل کر یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ سح کرنے والا بھی یہی وجود اور اللہ بھی یہی وجود کوئی دوسرا وجود ہے ہی نہیں۔

سح کے معنی ہیں جو بھی حکم دیا جا رہا ہے اس پر بغیر کسی عذر، حیلے یا بہانے کے اسی وقت فوراً اسی طرح عمل کرنا جیسے کرنے کا حکم دیا گیا۔ اب آپ آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے اس میں غور کریں کہ ان مخلوقات کو کون حکم دے رہا ہے اور کس کے لیے یہ عمل کر رہی ہیں؟ جب آپ غور کریں گے تو وہی بات کہ حکم دینے والا بھی یہی وجود سامنے آئے گا جو موجود موجود ہے اور مخلوقات جو کچھ بھی کر رہی ہیں وہ اسی وجود کے لیے کر رہی ہیں جو وجود موجود ہے۔

مثلاً ایک درخت اگر پھل لاتا ہے تو ذرا غور کریں وہ یہ کام کس کے لیے کر رہا ہے؟ کیا اسی وجود کے لیے نہیں کر رہا انہی مخلوقات کے لیے نہیں کر رہا؟ اسی طرح ہوا نیں چلتی ہیں تو کس کے لیے؟ کیا اسی وجود کے لیے نہیں؟ سورج روشنی دے رہا ہے تو کس کے لیے دے رہا ہے؟ کیا اسی وجود کے لیے نہیں دے رہا انہی مخلوقات کے لیے؟

آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے وہ جس کے لیے کر رہا ہے وہ کوئی دوسرا نہیں کوئی اور نہیں بلکہ یہی وجود ہے جو موجود ہے جو موجود ہے اسی کے لیے سب کے سب سح کر رہے ہیں تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ پھر اللہ کیا ہے؟ کیا اللہ اس وجود سے الگ ہے؟ نہیں بالکل نہیں قرآن کی آیات بالکل واضح اور دو ٹوک الفاظ میں واضح کر رہی ہیں کہ جو وجود موجود ہے یہ اللہ ہی ہے اللہ ہی کا وجود ہے آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے وہ جو کچھ بھی کر رہا ہے جس کے لیے کر رہا ہے وہی اللہ ہے تو جب آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے وہ اسی وجود کے لیے کر رہا ہے تو پھر ظاہر ہے قرآن کے مطابق اللہ یہی وجود ہے نہ کہ کوئی خود ساختہ دیومالائی قصوراتی اللہ کے نام پر عقائد و نظریات کا نام اللہ ہے۔

يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ . الجمععه ۱

يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ . التغابن ۱

گویا کہ خود ہی جو حکم دیا جا رہا ہے اس پر فوری سے بغیر کسی عذر، کسی حیلے یا بہانے کے عمل کر رہا ہے الہ کے لیے جو کچھ بھی آسمانوں میں ہے اور جو کچھ بھی زمین میں ہے۔

اسے ایک مثال سے سمجھ لیجئے مثلاً آپ کے ہاتھ جو کچھ کرتے ہیں کوئی بھی عمل کرتے ہیں آپ کے پاؤں چلتے ہیں آپ کی زبان بولتی ہے آپ کے جسم کا کوئی بھی عضوجب بھی کوئی عمل یعنی کوئی کام کرتا ہے تو کیا ایسا ہے کہ وہ خود ہی وہ کام کر رہے ہوتے ہیں یا پھر انہیں حکم دیا جا رہا ہے ہوتا ہے لیکن وہ حکم دینا ایسا ہے کہ دیکھنے والے کو یہی لگتا ہے کہ گویا خود بخود ہی کام کر رہے ہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ جسم کے تمام اعضاء کو دماغ کنٹرول کرتا ہے دماغ کچھ بھی کرنے کا حکم دیتا ہے لیکن دماغ کا حکم دیتا ہے کسی کو نظر نہیں آتا دیکھنے والے کو یہی نظر آتا ہے کہ گویا جسم کے تمام اعضاء خود ہی کام کر رہے ہیں بالکل اسی طرح آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے انہیں حکم دیا جا رہا ہے لیکن وہ حکم دینا ایسا ہے کہ کسی کو نظر نہیں آتا جس وجہ سے نظر آنے میں یہی لگتا ہے کہ آسمانوں اور زمین میں تمام کی تمام مخلوقات گویا کہ خود بخود ہی کام کر رہی ہیں حالانکہ حقیقت تو یہ ہے کہ اگر آپ اپنے جسم میں غور کریں تو ساری حقیقت آپ پر واضح ہو جائے گی یوں سمجھیں کہ آپ کا یہ پانچ چھوٹ کا وجود اصل وجود جو کہ اللہ کا وجود ہے اس کا ہی چھوٹے پیمانے پر ایک نمونہ ہے یہی وجہ ہے جس وجہ سے محمد نے کہا تھا کہ اللہ نے آدم کو اپنی صورت پر خلق کیا ہے صورت کا مطلب شکل نہیں بلکہ جیسے آپ کا وجود ہے اگر آپ اس میں غور کریں تو بالکل اسی طرح اللہ کا وجود ہے آپ اللہ کو انتہائی آسمانی سے جان جائیں گے۔

آپ کے جسم کے ہر عضو میں سینسرز ہیں ایسے آلات نصب ہیں جو لہروں کو موصول کر کے ان میں موجود پیغام کو سمجھ کر عضو کو اس کا حکم دینے کی صلاحیت رکھتے ہیں آپ کا دماغ پورے وجود کو کنٹرول کرتا ہے دماغ جب بھی کسی عضو کو حکم دیتا ہے تو وہ لہروں یعنی ملائکہ کے ذریعے ہی حکم دیتا ہے اور متعلقہ عضو میں موجود سینسرز یعنی وہ آلات اس پیغام کو موصول کر کے سمجھ کر آگے اس عضو کو اس کے سمجھنے کی صلاحیت کے مطابق حکم دیتا ہیں بالکل اسی طرح اللہ کا وجود ہے اس وجود میں جو ساتواں درجہ ہے جو کہ سب سے اوپر ہے یوں کہیں کہ وہ ایسے ہی ہے جیسے کہ آپ کا سر ہے اس میں دماغ ہے اللہ کے وجود میں ساتواں درجہ دماغ ہے جو پورے وجود کو کنٹرول کرتا ہے احکامات دیتا ہے زمین میں ایک مقام ایسا ہے جہاں پر سینسرز نصب ہیں یعنی ایسے آلات نصب ہیں جو اوپر سے آنے والے پیغامات کو موصول کر کے نہ صرف سمجھنے بلکہ آگے متعلقہ مخلوقات تک پہنچانے کی صلاحیت رکھتے ہیں زمین کا وہ مقام مکہ ہے۔ مکہ زمین کا وہ مقام ہے جہاں ایک کرہ نما عمارت موجود ہے جسے کعبہ کہا جاتا ہے جس مقام پر یہ عمارت کھڑی ہے اس مقام پر زمین میں ایسے پھر موجود ہیں جو کہ زمین کا دماغ ہیں زمین کی تمام مخلوقات کو یہاں سے احکامات دیئے جا رہے ہیں زمین کی تمام مخلوقات اس مقام کے آگے خود کو جھکائے ہوئے ہیں لیکن نظر آنے میں ایسا لگتا ہے گویا کہ تمام کی تمام مخلوقات خود بخود ہی کام کر رہی ہیں انہیں کوئی حکم دینے والا نہیں ہے حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ جیسے آپ کے وجود میں سات درجہ ہیں ساتواں درجہ سر ہے جس میں دماغ ہے اور دماغ پورے جسم کو کنٹرول کرتا ہے جسم کے تمام اعضاء کو احکامات دیتا ہے لیکن بظاہر ایسا لگتا ہے کہ جسم کے اعضاء کو کوئی احکامات دینے والا نہیں بلکہ سب کے سب گویا کہ خود ہی اپنا اپنا کام کر رہے ہیں۔

یہی اللہ نے ایک اور پہلو سے قرآن میں واضح کر دیا جیسا کہ درج ذیل آیات آپ کے سامنے ہیں۔

الَّمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ . النور ٢١

کیا نہیں دیکھا؟ یعنی تم نے خود یہ دیکھا جو گویا کہ خود ہی سچ کر رہا ہے اس پر ایسے عمل کر رہا ہے گویا کہ خود ہی کر رہا ہے کوئی حکم دینے والا ہے ہی نہیں۔ اس میں کچھ شک نہیں کہ اللہ تھا جو وجود موجود ہے اسی کا ہے جو بھی آسمانوں اور زمین ہے گویا کہ خود ہی سچ کر رہا ہے یعنی آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے ایک تو یہ وجود موجود ہے اسی کا ہے دوسرا یہ سب کا سب اس طرح اپنے اپنے کام کر رہا ہے گویا کہ انہیں کوئی حکم دینے والا نہیں بلکہ خود ہی جو حکم دیا جا رہا ہے اس پر بغیر کسی عذر، کسی حیلے یا بہانے کے فوری سے اسی طرح اس پر عمل کر رہا ہے جیسے کہ کرنے کا حکم دیا جا رہا ہے۔ دیکھنے میں آسمانوں و زمین میں جو کچھ بھی ہے بظاہر ایسے ہی نظر آ رہا ہے کہ انہیں کوئی حکم دینے والا یہی وجود ہے جو موجود ہے اور جس طرح حکم دیا جا رہا ہے اور آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے وہ ان احکامات پر ایسے عمل کر رہے ہیں جیسے کہ کوئی حکم دینے والا ہے ہی نہیں گویا خود ہی تیزی سے اپنے اپنے کام پر معمور ہیں جب

حقیقت یہ سامنے آتی ہے تو پھر اللہ کیا ہوا؟ جب احکامات دینے والا بھی یہی وجود اور جسے احکامات دینے جا رہے ہیں وہ بھی یہی وجود تو پھر اللہ کون ہوا؟ اللہ کون ہے؟ کیا اس وجود، جو وجود موجود ہے اس کے علاوہ کوئی اللہ ہے؟ یا پھر حقیقت یہ ہے کہ جو وجود موجود ہے یہی اللہ ہے؟ ایک ہی وجود ہے اس کے علاوہ کوئی وجود ہے، ہی نہیں اور یہی اللہ ہے۔

یوں اس طرح مزید پہلوؤں سے بھی کھل کر واضح ہو چکا کہ اللہ دیومالائی تصوراتی قصہ و کہانیوں کا نام نہیں ہے اللہ کے نام پر بے بنیاد و باطل نسل درسل منتقل ہونے والے عقائد و نظریات اللہ نہیں ہیں حقیقت تو یہ ہے کہ ان تمام تر عقائد و نظریات کا حقیقت کیسا تھکوئی تعلق نہیں۔ جو وجود موجود ہے یہ اللہ ہی ہے جو کچھ بھی نظر آرہا ہے یہ اللہ ہی کا وجود نظر آرہا ہے۔

پھر ایک اور پہلو سے آپ پر کھول کھول کر واضح کرتے ہیں کہ اللہ کیا ہے؟

اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ . ابراہیم ۳۲

اللہ اللہ ہے اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اللہ کیا ہے تو آگے اسی سوال کا جواب بھی موجود ہے **اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ آسمانوں وزمین کی خلق ہی اللہ کی ذات ہے۔**

اسے آپ بے شک یہ کہیں کہ آسمانوں وزمین کی خلق ہی اللہ کی ذات ہے یا پھر یہ کہیں کہ اللہ وہ ذات ہے جس نے آسمانوں وزمین کو خلق کیا تو ایک ہی بات سامنے آئے گی جو کہ حق ہے۔

اب ذرا آپ غور کریں کہ آسمانوں اور زمین کو کس نے خلق کیا؟ تو جس نے خلق کیا، جو ذات سامنے آئے گی وہی ذات اللہ ہے۔

جب آسمانوں اور زمین یعنی یہ سیارہ جس پر آپ موجود ہیں اور اس کے گرد گیسوں کی سات تھوں میں غور کیا جائے اور جانا جائے کہ یہ کس طرح وجود میں آئے انہیں کس نے وجود دیا تو حقیقت بالکل کھل کر آپ کے سامنے آجائے گی۔

آسمانوں اور زمین یعنی یہ سیارہ زمین جس پر آپ موجود ہیں اور اس کے گرد گیسوں کی سات تھیں یہ کیسے وجود میں آئے اسے آپ پر واضح کرتے ہیں۔ بنیادی طور پر نور یعنی انریجی ہے جو دخان یعنی گیسوں کی صورت میں موجود ہے جسے خلا کا نام دیا جاتا ہے خلا میں دو گیسیں آپس میں ملتی ہیں تو جس مقام پر ان کا آپس میں اختلاط ہوتا ہے وہاں ایک ستارہ وجود میں آ جاتا ہے یعنی ایک آگ کا گولہ وجود میں آ جاتا ہے جس سے مزید گیسیں خارج ہوتی ہیں ان گیسوں سے مزید ستارے یعنی آگ کے گولے وجود میں آتے ہیں۔

خلا میں گیسوں کے اختلاط سے ستارے آگ کے گولے یعنی سورج وجود میں آتے ہیں وہ آگ کے گولے اس وقت تک جلتے ہیں جب تک کہ ان میں جلنے والی یعنی اختلاط ہونے والی گیسوں کے مالکیوں مکمل طور پر نہیں ٹوٹ جاتے اور ان سے خارج ہونے والی مزید گیسوں سے اسی طرح ستارے یعنی سورج آگ کے گولے وجود میں آتے ہیں اور ان کے مالکیوں بھی جب تک ان پر جھاگ کی ایک تہہ وجود میں آپکی ہوتی ہے جو آہستہ آہستہ ٹھنڈی ہو کر اوپر سے جم جاتی ہے یوں جو پہلے ایک ستارہ تھا یعنی آگ کا گولہ تھا وہ سیارے میں بدل جاتا ہے لیکن اندر آگ جلتی رہتی ہے، اب باہر جھاگ کے جم جانے سے چنانی تہہ وجود میں آنے کی وجہ سے اندر سے گیسیں باہر خارج نہیں ہو پاتیں جس وجہ سے گیسیں اندر بھرتی جاتی ہیں جو بالآخر انی بھر جاتی ہیں کہ گیسوں کے دباو سے وہ سیارے زور دار دھماکے سے پھٹ جاتے ہیں جس سے ان میں وجود میں آنے والا مادہ ٹکڑوں میں تقسیم ہو کر اسی رفتار سے خلا میں سفر کرنا شروع کر دیتا ہے یعنی ستارے کے پھٹنے سے جو شہابی وجود میں آتے ہیں وہ اسی سمت میں خلا میں تیز ناشروع کر دیتے ہیں۔

اب وہ شہابی کچھ ستاروں کے قریب سے جب گزرتے ہیں تو وہ ستارے انہیں اپنی طرف کھینچ لیتے ہیں جس سے اس ستارے پر وقتاً فوتاً شہابیوں کی بارشیں ہوتی ہیں جس سے آنے والا مواد کچھ ملتا ہے یوں نہ صرف اس سے گیسیں خارج ہو کر ستارے کے گرد جمع ہوتی ہیں بلکہ ستارے پر آہستہ آہستہ جھاگ کی ایک تہہ وجود میں آ جاتی ہے پھر بالآخر ایک وقت ایسا آتا ہے کہ ستارے کی اپنے ہی محور پر گردش کی وجہ سے بالکل ایسے ہی دباو پڑنے سے جیسے گاڑی چلنے

سے پیچھے کو دباو پڑتا ہے جھاگ کی تہہ جکہ جکہ سے اوپر کواٹھ جاتی ہے اس کے بعد اس سے خارج ہونے والی گیسیں جواس کے گرد اکٹھی ہوتی ہیں ان کی وجہ سے جھاگ کی تہہ باہر سے ٹھنڈی ہو کر جم جاتی ہے جس سے انہائی سخت چٹانی تہہ وجود میں آ جاتی ہے یوں جو پہلے ایک ستارہ یعنی آگ کا گولہ تھا وہ سیارے میں بدل جاتا ہے اور آگے اپنے تکمیلی کے مراحل طے کرتا ہے۔

یہ میں جس پر آپ موجود ہیں یہ بھی ایک وقت تھا کہ ایک ستارہ تھی جو بعد میں ارض یعنی ایک سیارہ بن گئی۔ ایک وقت تھا کہ یہ میں بالکل سورج کی مانند آگ کا گولہ تھا کہ گیسیں پکھل رہی تھیں پھر اس پر کچھ شہابیوں کی بارشیں ہوتی رہی جس سے وہ شہابیے پکھلتے رہے اور ان کے پکھلنے سے ایک تو ان سے اس پر جھاگ کی ایک تہہ وجود میں آ گئی اور دوسرا ان سے گیسیں خارج ہو کر اس کے گرد اکٹھی ہوتی رہیں، زمین کے اپنے ہی محور پر گھونٹنے کی وجہ سے دباو پڑنے کی وجہ سے جیسے گاڑی چلنے پر پیچھے کو دباو پڑتا ہے وہ جھاگ جگہ جگہ سے اوپر کواٹھ گئی اور باہر خارج ہونے والی گیسوں کی وجہ سے جھاگ جم کر چٹانی تہہ میں بدل گئی یوں آہستہ آہستہ ایک وقت ایسا آیا کہ ستارے کی آگ اندر چلی گئی اور اس پر وجود میں آنے والی جھاگ کی تہہ ٹھنڈی پڑ گئی جس سے زمین ستارے سے سیارہ میں گئی ایسا سیارہ کہ جس کے اوپر تو چٹان نما پہاڑ اور چٹانی تہہ جھاگ کے ٹھنڈے ہونے سے وجود میں آ گئی لیکن اس چٹانی تہہ کے نیچے آگ ہے یعنی لاوا ہے، ویسے تو آگ کو اگر ڈھانپ دیا جائے تو وہ جلنارک جاتی ہے کیونکہ اسے جلنے کے لیے آسیجن کی ضرورت ہوتی ہے جو اسے نہیں ملتی ایسے ہی زمین پر چٹانی تہہ وجود میں آنے سے نیچے آگ ٹھنڈی پڑ جانی چاہیے تھی لیکن وہ ٹھنڈی نہ پڑی اس کی وجہ یہ ہے کہ خلا سے جو پہلے مختلف اقسام کے شہابیے آئے ان میں ایسے عناصر موجود تھے جن کی وجہ سے اس آگ کو جلنے میں مدد مل رہی ہے اور تب تک زیریز میں یہ آگ جلتی رہے گی جب تک کہ وہ مواد جل جل کر ختم نہیں ہو جاتا جو جلنے میں مد فراہم کر رہا ہے یوں جب جھاگ کی تہہ جم جانے سے چٹانی تہہ وجود میں آ گئی تو اس کے بعد زمین پر مزید شہابیوں کی بارشیں ہوتی رہیں، شہابیوں سے کی بارشوں سے آنے والے مواد کو چٹانی تہہ کے گرم ہونے کی وجہ سے حرارت ملنے سے مواد میں کیمیائی عوامل وقوع پذیر ہوتے رہے جس سے ان شہابیوں سے آنے والا مواد کریک ہو کر اس سے گیسیں خارج ہو کر زمین کے گرد اکٹھی ہوتی رہی یوں جب یہ مراحل مکمل ہو گئے تو زمین کے اپنے ہی محور پر گردش کی وجہ سے دباو پڑنے پر مٹی کی تہوں نے پھسلنا شروع کیا یوں ایک طرف چٹانوں نے انہیں روکا تو دوسری طرف سے دباو پڑنے کی وجہ سے پھسل کر آپس میں دھنسنی چلی گئیں یوں ایک تو یہ مٹی کی تہیں سکڑ گئیں جس سے جگہ جگہ گڑھے بن گئے اور دوسرا نہ صرف نیچے کو بھی دھنسیں بلکہ اوپر کو بھی اٹھ گئیں جو کہ چٹانوں کے علاوہ پہاڑ وجود میں آئے۔ پھر جب یہ مراحل مکمل ہو گئے تو سورج کے وجود میں آنے سے سورج کی توانائی جب زمین کے گرد گیسوں کے مرکب میں داخل ہوتی تو ان میں کیمیائی عوامل وقوع پذیر ہوئے جس سے نہ صرف یہ گیسوں کا مرکب سات تہوں میں تقسیم ہو گیا بلکہ زمین پر آخری چار مراحل میں چار اقسام کے شہابیوں سے خارج ہونے والی گیسوں سے آسیجن و ہائیڈروجن وجود میں آئیں اور پھر ان کے اختلاط سے پانی بارشوں کی صورت میں زمین پر اترا جو بلند یوں سے گھرا یوں کی طرف بہتار ہا جس سے زمین کا کٹاؤ ہو کر نالے، جسمی، نہریں اور دریا و جو دیں آئے اور جوز میں کی تہوں کے پھسل کر سکڑنے سے گڑھے وجود میں آئے ان میں پانی بھرتے بھرتے سمندرو جو دیں آگے اور بالآخر جب آسیجن و ہائیڈروجن کا لیوں اس سطح پر آگیا کہ مزید اختلاط نہیں ہو گا تو بارشیں تھم گئی یوں اس کے بعد سمندروں سے پانی بخارات بن کر اڑنے لگا جس سے بارشیں اور موسم وجود میں آئے۔ یوں پانی سے زمین پر زندگی کا آغاز ہوا ایک طرف سمندروں میں جان وجود میں آئی اور دوسری طرف نباتات یوں دونوں طرف ارتقاء ہوتے ہوتے ایک طرف تیر کر، رینگ کر، چل کر اور اڑ کر حرکت کرنے والی مخلوقات وجود میں آئی تو وہیں دوسری طرف ارتقاء کرتے کرتے زمین باغات میں بدل گئی۔

اب ذرا غور کریں کیا کوئی باہر سے اللہ آیا جس نے زمین اور اس کے گرد گیسوں کی سات تہوں کو وجود دیا جو وجود میں لا یا؟ یا پھر یہی وجود جو موجود ہے جسے آپ کائنات کا نام دیتے ہیں یہی آسمانوں و زمین کا خالق ہے؟ اسی وجود نے زمین اور اس کے گرد گیسوں کی سات تہوں یعنی سات آسمانوں کو وجود دیا؟ جب حقیقت یہ ہے کہ کوئی باہر سے نہیں آیا بلکہ یہی وجود ہی ان کا خالق ہے تو پھر اللہ کون ہوا؟ اللہ کیا ہے؟ کیا یہی وجود ہے ایک ہی وجود ہے اور یہی اللہ نہیں ہے؟ بے شک ایک ہی وجود موجود ہے اور جو وجود ہے یہی اللہ ہے اللہ کے علاوہ کوئی دوسرا وجود ہے ہی نہیں۔ اب جبکہ آپ اپنی آنکھوں سے دیکھ چکے آپ پرواخ ہو گیا تو پھر دیکھیں یہی بات اللہ نے ایک اور پہلو سے آپ کو ہی۔

أَوْلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ . الْإِسْرَاءَ ٦٩

کیا اور نہیں دیکھ رہے کہ اس میں کچھ شک نہیں اللہ تھا وہ ذات خلق کیا جس نے آسمانوں اور زمین کو خلق کیا؟ آج تم اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہو آج تم پر یہ حقیقت بالکل کھول کرو اضخم کردی گئی کہ آسمانوں و زمین کو خلق کرنے والا یہی وجود ہے نہ کہ کوئی باہر سے ان کو خلق کرنے والا کوئی آیا تو جس نے آسمانوں اور زمین کو خلق کیا، یہی ذات تو اللہ ہے جسے تم نے تھا کیا ہوا ہے تم مانے کوتیار ہی نہیں۔

آسمانوں اور زمین کو خلق کرنے والی ذات یہی وجود ہے جو موجود ہے جسے آپ کچھ بھی کہیں یعنی ہو، ہو ہی اللہ ہے، ہونے ہی آسمانوں اور زمین کو خلق کیا۔ یوں اس پہلو سے بھی آپ پر بالکل کھول کرو اضخم کردیا گیا کہ اللہ کیا ہے اللہ کیا ہے اللہ یہی وجود ہے جو موجود ہے۔ جو موجود ہے اور اور کرتے جائیں جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی میں نہیں چلا جاتا جب اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے تو جو وجود سامنے آئے گا اللہ ہے ایک ہی وجود ہے اس کے علاوہ کچھ ہے ہی نہیں۔ یہ بات دو ٹوک الفاظ میں درج ذیل آیت میں بھی واضح کردی گئی

**هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ . الْحَدِيدَ ٢**

اور ہو ہی وہ ذات ہے جس نے خلق کیا آسمانوں اور زمین کو۔

ہو کیا ہے پیچھے تفصیل کیا تھی کہی بار واضح کیا جا چکا کہ جو کچھ بھی موجود ہے اور اور کرتے جائیں جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے تو جو وجود سامنے آئے گا اللہ ہے یعنی جو کچھ بھی موجود ہے یہی اللہ کی ذات ہے یہی اللہ ہی کا وجود ہے یہی بطور مخلوق اور یہی بطور خالق اور یہی جس سے خلق کیا جا رہا ہے سامنے آئے گا یہ ہے اللہ کا الصمد ہونا کوئی دوسرا ہے ہی نہیں صرف اور صرف ایک ہی ذات ہے اور وہ اللہ ہے اور کچھ ہے ہی نہیں۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کرو اضخم کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

**قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِّنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللَّهُ . سباء ٢٣**

پچھوں سے کون ہے جو گویا خود ہی تمہارا رزق بن رہا ہے جو گویا خود ہی تمہارے رزق کے طور پر تمہارے سامنے آ رہا ہے آسمانوں اور زمین سے، تمہیں کہنا پڑے گا تم یہ کہنے پر مجبور ہو جاؤ گے اللہ ہے۔

اب آپ خود غور کریں کہ آسمانوں اور زمین سے کون گویا کہ خود ہی آپ کا رزق بن رہا ہے یا پھر بے شک آپ یہ کہیں کہ آپ کو رزق دے رہا ہے دونوں صورتوں میں حق ہی سامنے آئے گا۔ تو ذرا غور فکر کریں جو آپ کی ضروریات ہیں وہ آپ کے لیے کون وجود میں لا رہا ہے جنہیں آپ استعمال کر رہے ہیں؟ جب آپ غور فکر کریں تو سب سے پہلے اس بات میں غور کریں کہ آپ کا رزق یعنی آپ کی ضروریات ہیں کیا؟ سب سے پہلے تو آپ کو زندہ رہنے کے لیے آسیجن کی ضرورت ہے کھانے کے لیے طرح طرح کے پھل سبز یوں کی ضرورت ہے سواری کے ذرائع کے لیے گدھے، گھوڑے، خچر اور اونٹ وغیرہ آپ کی ضرورت ہیں، جسم کو مختلف اقسام کی حرارت کی صورت میں تو انہی کی ضرورت ہے اسی طرح باقی بھی جتنی ضروریات ہیں تو ذرا غور کریں یہ تمام تر ضروریات کوں فراہم کر رہا ہے؟

آسیجن تو درخت فراہم کر رہے ہیں پھل بھی درخت فراہم کر رہے ہیں، سواری کے ذرائع بھی یہی آسمانوں و زمین میں جو مخلوقات ہیں یہی وجود میں لا رہے ہیں جسم کو حرارت کی صورت میں درکار تو انہی سورج فراہم کر رہا ہے اسی طرح چاند کا بھی اپنا کردار ہے آپ کا رزق یعنی آپ کی جو بھی ضروریات ہیں ان کو فراہم کرنے والی یہی مخلوقات ہیں یہی وجود ہی آپ کے سامنے آئے گا جس میں زمین اور زمین کی لاتعداد مخلوقات درخت، پہاڑ، سمندر، ہوا میں، سورج اور چاند وغیرہ ہیں نہ کہ کوئی اور الگ سے کوئی وجود یا ذات سامنے آئے گی۔

جب حقیقت یہ ہے کہ آسمانوں اور زمین سے رزق فراہم کرنے والا یہی وجود ہے تو پھر اللہ کون ہوا؟ جب حقیقت یہ ہے کہ جو آسمانوں و زمین سے رزق بن رہا ہے یہی وجود ہے تو پھر اللہ کیا ہوا؟ اللہ کون ہوا؟ قرآن میں تو دو ٹوک الفاظ میں کہا جا رہا ہے جو رزق فراہم کر رہا ہے وہی اللہ ہے تو جب رزق فراہم کرنے والا وجود یہی ہے جو موجود ہے تو پھر ظاہر ہے اللہ یہی وجود ہے جو کچھ بھی نظر آ رہا ہے یہ اللہ ہی کا وجود نظر آ رہا ہے۔ ایک ہی وجود ہے

اس کے علاوہ کوئی دوسرا وجود ہے ہی نہیں اور جو وجود ہے یہی اللہ ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

يَسْأَلُهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَانٍ . الرحمن ۲۹

یَسْأَلُهُ گویا کہ خود ہی اپنی حاجت روائی کے لیے لپک رہا ہے اور جس کی طرف لپک رہا ہے جو بھی ہے آسمانوں اور زمین میں تمام کے تمام مراحل ہیں ہو یعنی جو کچھ بھی موجود ہے اور اور کرتے جاؤ جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی کا صیغہ نہ بن جائے تو جو وجود سامنے آئے گا یہی ہے تمام کی تمام حالتوں میں۔ اس سے واضح بھی کوئی آیت ہو سکتی ہے؟ یَسْأَلُهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ آسمانوں اور زمین میں جو بھی ہے گویا کہ خود ہی اپنے حاجت روائی کے لیے لپک رہا ہے اور جس کی طرف لپکا جا رہا ہے وہ بھی گویا کہ خود ہی اس کی حاجت روائی کر رہا ہے یہ کیا ہے آگے اسی سوال کا جواب دے دیا گیا کُلَّ يَوْمٍ هُوَ تمام کے تمام مراحل ہیں جو بھی موجود ہے درخت اور پہاڑ اور سمندر اور ہوا میں اور زمین میں موجود لا تعداد جاندار و بے جان مخلوقات اور سورج اور چاند وغیرہ وغیرہ یہ تمام کے تمام مراحل ہیں ہو فی شانِ ہو ہے تمام کی تمام حالتوں میں یعنی جو کچھ بھی تمہیں نظر آ رہا ہے یہ تمام کے تمام مراحل ہیں جیسے کوئی کام مختلف مراحل سے گزر کر مکمل ہوتا ہے بالکل اسی طرح اس وجود میں جو کچھ بھی ہو رہا ہے یہ اسی کے تمام مراحل ہیں یہی وجود ہے اللہ ہی کی ذات ہے تمام کی تمام حالتوں میں کوئی دوسرا ہے ہی نہیں۔

آپ اپنی ہی ذات میں غور کریں آپ کو آکسیجن کی ضرورت ہے آپ اپنی اس حاجت روائی کے لیے کیا کسی کے آگے ہاتھ پھیلاتے ہیں جو آکسیجن کو وجود میں لا رہا ہے یا پھر حقیقت تو یہ ہے کہ آپ اپنی اس حاجت روائی کے لیے گویا خود ہی سوال کر رہے ہیں اپنی اس حاجت روائی کے لیے لپک رہے ہیں اور جو آکسیجن وجود میں لا رہا ہے یعنی درخت وہ بھی خود ہی آپ کی حاجت روائی کر رہا ہے۔

آپ آکسیجن کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتے اور درخت آکسیجن خارج کیے بغیر زندہ نہیں رہ سکتے اسی طرح آپ کاربن خارج کیے بغیر زندہ نہیں رہ سکتے اور درخت کاربن کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتے۔ تو جو آپ کے لیے فضلہ ہے جسے آپ خارج کر رہے ہیں وہ دوسری مخلوق کی ضرورت ہے اس کا رزق ہے اسی طرح کل کے کل وجود میں آپ کو نظر آئے گا تمام مخلوقات ہی ہیں جو تھانج ہیں اور اپنی حاجت روائی کے لیے جن کی طرف لپک رہی ہیں یعنی جو حاجت روائی کر رہا ہے وہ بھی یہی مخلوقات ہی ہیں سائل بھی خدا اور حاجت روائی کوئی دوسرا ہے ہی نہیں۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالبَاطِنُ . الحدید ۳

ہو جو کچھ بھی موجود ہے اور اور کرتے جاؤ جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی میں نہیں چلا جاتا، جب اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے تو نہ صرف ایک ہی وجود ایک ہی ذات سامنے آئے گی اس کے علاوہ اور کچھ ہے ہی نہیں بلکہ یہی وجود یہی ذات الْأَوَّلُ مخصوص اول ہے وَ الْآخِرُ اور یہی ذات مخصوص آخر ہے وَالظَّاهِرُ اور جو کچھ بھی ظاہر ہے یہی ایک ہی ذات ہے وَالبَاطِنُ اور جو کچھ بھی باطن ہے یعنی جو ظاہر نہیں بلکہ ظاہر کے پیچھے چھپا ہوا ہے جو ظاہر کے پردے میں ہے یہی ذات ہے اور کوئی ہے ہی نہیں۔

اللہ نے قرآن میں یہ آیت لا کر اللہ کی ذات کو اس قدر کھول کھول کر سامنے رکھ دیا کہ اس کے باوجود بھی اگر کوئی نہیں مانتا اور آباد اجاد سے نسل درسل منتقل ہونے والے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کو ہی اللہ قرار دیتا ہے جس کا کوئی وجود ہی نہیں تو پھر ایسے شخص سے بڑھ کر نہ تو کوئی انداھا اور بہرا ہو سکتا ہے اور نہ ہی ایسے شخص سے بڑھ کر کوئی گمراہ ہو سکتا ہے۔

اس آیت میں اللہ نے اپنی ذات کے بارے میں تمام ترجیح و مبالغہ کو سرے سے ہی ختم کر دیا کہ هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالبَاطِنُ ہو یعنی جو کچھ بھی موجود ہے خواہ جو آپ کو نظر نہیں آ رہا، جو کچھ بھی اپنا وجہ رکھتا ہے یہی ذات ہے جو کہ مخصوص اول ہے یعنی ہر لمحے اول بھی ہے اور

مخصوص آخر یعنی ہر لمحے آخر بھی ہے اور الظاہر ہے یعنی جو کچھ بھی ظاہر ہے یہی ذات ہے اور کوئی ہے یہی ذات ہے اور کوئی ہے یہی نہیں اور جو کچھ بھی ظاہر نہیں ہے بلکہ ظاہر کے پیچے یا اس کے پردے میں ہے چھپا ہوا ہے یہی ذات ہے اور کوئی ہے یہی نہیں۔ اس آیت سے بھی واضح کچھ اور ہو سکتا ہے؟ اس آیت میں بالکل دوٹوک اور ہر لحاظ سے ہر پہلو سے واضح کر دیا گیا کہ یہی وجود جو آپ کو ہر طرف نظر آ رہا ہے یہی تواند کی ذات ہے اور اس کے علاوہ اور کوئی وجود ہے یہی نہیں اور کوئی ذات ہے یہی نہیں کوئی دوسرا ہے یہی نہیں۔ ظاہر ہے جب الاول اور الاخر اور الظاہر اور الباطن ہے یہی اللہ تو پیچے رہ کیا گیا؟ پیچھے کچھ رہے گا تو کسی دوسری ذات یا کسی دوسرے وجود کا کوئی تصور ہو گا لیکن جب پیچے کچھ رہا ہی نہیں تو پھر ایک یہی ذات ہے اس کے علاوہ دوسرے کسی وجود کا تو تصور تنک بھی ختم ہو جاتا ہے۔

اس قدر حق کھول کر واضح کر دیتے جانے کے باوجود آج تک نہ صرف ایسی آیات کو چھپا دیا گیا ان پر بات ہی نہیں کی گئی بلکہ قرآن کا کفر کرتے ہوئے اپنے انہی باطل و بے بنیاد عقائد و نظریات کو ہی اللہ کی ذات قرار دیا جاتا رہا اس کے باوجود کہ وہ عقائد و نظریات قرآن سے کھلم کھلے متصادم ہیں۔ اور یہی وجہ ہے جس وجہ سے ان لوگوں نے آج تک قرآن کی ان آیات کو چھپایا، ان پر بات نہ کیونکہ انہیں علم ہے اگر ان آیات کو سامنے لایا جائے گا ان پر بات کی جائے گی تو انہیں اپنے آباؤ اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے عقائد و نظریات کو ترک کرنا پڑے گا جو یہ کسی بھی صورت نہیں کرنا چاہتے بلکہ یہ ہر صورت اسی پر ہی رہنا چاہتے ہیں جس پر انہوں نے اپنے آباؤ اجداد کو پایا۔

یلوگ قرآن کو تو ترک کر سکتے ہیں لیکن اپنے مشرک آباؤ اجداد کو نہیں جو بہت بڑے جاہل تھے۔ یلوگ اللہ کے رسولوں کا کذب تو کر سکتے ہیں لیکن یہ بھی بھی اپنے مشرک آباؤ اجداد کو ترک نہیں کر سکتے جو ان کے اعمال سے نہ صرف ثابت شدہ ہے بلکہ آپ پر بھی کھول کھول کر واضح کر دیا گیا۔ یوں اس پہلو سے بھی آپ پر بالکل کھل کر واضح ہو چکا کہ یہی وجود ہی اللہ ہے جو کہ ایک ہی وجود ہے کوئی دوسرے وجود ہے یہی نہیں۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُّحِيطًا. النساء ۱۲۶

و اور لِلَّهِ جملہ ہے جو کہ دو الفاظ کا مجموعہ ہے ”لِ“ اور ”الله“۔ لِ کے معنی ہیں کے لیے اور الله کے معنی ہیں کہ جو کچھ بھی دیا گیا اس کا کب کہاں کیوں کتنا کیسے اور کس کے لیے استعمال کرنا ہے جس کے فیصلے کو مان کر یعنی جس کے کہے کے مطابق ان میں سے کسی کا بھی استعمال کیا جائے گا وہ الله کہلانے گا۔

وَلِلَّهِ اور الله کے لیے ما فی السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جو بھی آسمانوں میں ہے اور جو بھی زمین میں ہے اور جو بھی آسمانوں میں ہے یعنی جو بھی آسمانوں میں ہے اور جو بھی زمین میں ہے یہی سب کا سب الله ہے اور انہیں الله بنانے والے بھی وہی ہیں جو بھی آسمانوں اور زمین میں ہے۔

آسمانوں و زمین میں جو کچھ بھی ہے سب کے سب کو جو کچھ بھی دیا گیا جو جو صلاحیتیں بھی دی گئیں نہ صرف سب کو وجود دینے والا سب کو صلاحیتیں وغیرہ یا جو کچھ بھی دیا گیا دینے والا یہی وجود ہے جو کچھ بھی آسمانوں و زمین میں ہے بلکہ سب کے سب اسی کے لیے ہی ان سب کا استعمال کر رہے ہیں اسی کے فیصلے کے مطابق ہی سب کا سب استعمال کر رہے ہیں یعنی یہاں تک بالکل واضح ہے کہ ال بھی وہی ہے جو کچھ بھی آسمانوں و زمین میں ہے اور الله بنانے والے بھی یہی ہیں جو کچھ بھی آسمانوں و زمین میں ہے پھر آگے کہا گیا وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُّحِيطًا۔

وَكَانَ اور قدر میں کر دیا گیا، جو پہلے سے ہی طے شدہ ہے یعنی اس کے علاوہ کچھ بھی ممکن ہی نہیں، جو کہا جا رہا ہے گویا کہ وہ ہو چکا اللہ اللہ ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا ہے اللہ تو آگے اسی سوال کا جواب موجود ہے بِكُلِّ شَيْءٍ مُّحِيطًا ہر شے سے احاطہ کیا ہوا ہے یعنی اگر آپ آسمانوں و زمین میں یا کہیں بھی غور کریں تو آپ کو ہر شے کا احاطہ کیا ہوا ہی نظر آئے گا اور احاطہ کرنے والی بھی یہی مخلوقات ہی ہیں تو اس آیت میں کہا گیا کہ جس نے ہر شے سے احاطہ کیا ہوا ہے وہ اللہ ہے اور جب غور کیا جائے تو پتہ چلے گا کہ یہی وجود ہے جو آپ کو نظر آ رہا ہے اسی نے احاطہ کیا ہوا ہے۔

مثلاً بشر کی ہی مثال لے لیں کہ بشر کا بھی ہر شے سے احاطہ کیا ہوا ہے کہ بشر اس سے باہر نکل ہی نہیں سکتا یعنی بشر آسیجن کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتا، کھائے بغیر زندہ نہیں رہ سکتا یوں اس کے رزق کی صورت میں یہی وجود ہی ہے مبین مخلوقات ہی ہیں جو اس کا احاطہ کیے ہوئے ہیں۔ ایسے ہی بشر کو زمین پر وجود میں لا یا گیا تو نہ صرف اس کی ضروریات کی صورت میں اس کا احاطہ کیا ہوا ہے بلکہ زمین کے گرد گیسوں کا انہائی پیچیدہ ترین حصار قائم کیا ہوا ہے جو زمین کو لا تعداد تباہیوں و نقصان سے محفوظ رکھے ہوئے ہے ایسے ہی جو کچھ بھی ہے نہ صرف ہر شے کا احاطہ کیا ہوا ہے بلکہ احاطہ کرنے والا بھی یہی وجود ہی ہے کوئی دوسرا ہے ہی نہیں۔ یوں اس پہلو سے بھی بالکل کھل کر واضح ہو گیا کہ اللہ یہی وجود ہے جو کہ ایک ہی وجود ہے اس کے علاوہ اور کچھ ہے ہی نہیں۔ یہ جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے اللہ ہی کا وجود نظر آ رہا ہے۔

پھر میدا رپہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

إِنَّ فِي خُلُقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَآخِذَالَّاْلَبَابِ

اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلٍ مُسَمَّى يُدَبِّرُ الْأَمْرَ

يُفَاصِلُ الْآيَتِ لَعَلَّكُمْ يِلْقَاءُ رَبِّكُمْ تُوْقَنُونَ الرعد ۲

وَهُوَ الَّذِي مَدَ الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ وَانْهِرَأَ وَمِنْ كُلِّ الشَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْشِي الَّيْلَ النَّهَارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ

لَآيَتِ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ الرعد ۳

وَفِي الْأَرْضِ قَطْعٌ مُتَجْوِرٌ وَجَنْتٌ مِنْ أَغَنَابٍ وَزَرْعٌ وَنَجِيلٌ صَنْوَانٌ وَغَيْرُ صَنْوَانٍ يُسْقَى بِمَاءٍ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ

فِي الْأُكْلِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ الرعد ۴

أَلَمْ يَرَوْا إِلَى الطَّيْرِ مُسَخَّرَاتٍ فِي جَوَّ السَّمَاءِ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا اللَّهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِقَوْمٍ يُوْمُنُونَ النحل ۷

یہ چند آیات ہیں ان میں اللہ نے بالکل واضح کر دیا کہ آسمانوں وزمین کی خلق میں یعنی آسمانوں وزمین میں جو کچھ بھی ہے اور یہ سب خلق کیسے ہوا، آسمانوں کا بغیر ستونوں کے بلند ہونا، نظام کا چلنا، سورج و چاند سمیت تمام کے تمام ستارے و سیارے جو اپنے اپنے مدار میں تیر ہے ہیں، زمین میں تمام مخلوقات کا ایک سائیکل میں ہونا، زمین پر چوٹیاں یعنی جو کہ پہاڑ ہیں اور ان میں ذخیرہ شدہ زمین کے مختلف عناصر، ان سے وجود میں آنے والی باتات، ثمرات، باغات اور ایسے ہی زمین کے گرد خلا میں تیرتے ہوئے شہابیے وغیرہ سمیت جو کچھ بھی ہے سب کی سب اللہ کی آیات ہیں۔ یہ محض چند آیات ہیں ان کے علاوہ قرآن ایسی آیات سے بھرا پڑا ہے اللہ نے ہر پہلو سے سامنے لارکھا کہ جو کچھ بھی تمہیں نظر آ رہا ہے سب کا سب اللہ کی آیات ہیں۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آیات کے معنی کیا ہیں؟ تو اس کا جواب ہر لحاظ سے کھول کر آپ پر واضح کرتے ہیں جس سے نہ صرف آیات کی وضاحت ہو جائے گی بلکہ اللہ کیا ہے بالکل کھل کر واضح ہو جائے گا۔

آیات جمع کا صبغہ ہے اس کا واحد ”آیت“ ہے اور آیت کی ضد ہے ”بیان“۔ بیان کے معنی ہیں کسی بھی بات، شے یا ذات کا ہر لحاظ سے ہر پہلو سے کھلم کھلا بالکل سامنے ہونا اس کا کوئی ایک بھی پہلو یہاں تک کہ رائی برابر بھی چھپا ہوانہ ہونا اور اس کے بالکل بر عکس آیت کے معنی ہیں کہ پوری بات، شے یا ذات کا چھپے ہوئے ہونا اور اس کا چھوٹا سا حصہ چھوٹا سا پہلو یعنی تھوڑا سا حصہ سامنے ہونا آیت کھلاتا ہے جس میں غور کرنے یعنی جس کی گہرائی میں جانے یا جس کے پیچھے پڑنے سے اصل اور مکمل وجود، مکمل بات، شے یا ذات کا بالکل کھل کر سامنے آ جانا۔

یعنی کسی بھی وجود، بات، شے یا ذات کا وہ چھوٹا سا یا تھوڑا سا حصہ آیت کھلاتا ہے جو نہ صرف سامنے ہوتا ہے بلکہ اس کی گہرائی میں جانے سے اس کے پیچھے پڑنے سے جو مکمل وجود، مکمل بات، شے یا ذات چھپی ہوئی تھی وہ بالکل کھل کر سامنے آ جائے کہ یہ کس کا تھوڑا سا حصہ سامنے تھا۔

آسمانوں وزمین اور جو کچھ بھی ان میں ہے، سورج، چاند، ستارے و سیارے جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے یہ سب کا سب اللہ کی آیات ہیں جس سے یہ بات

بالکل کھل کر واضح ہو جاتی ہے کہ یہ جو کچھ بھی سامنے نظر آ رہا ہے یا اللہ ہی کی ذات کا تھوڑا سا حصہ ہے اور اس وقت تک کوئی اللہ کو نہیں جان سکتا اللہ کو نہیں پہچان سکتا جب تک کہ ان میں غور و فکر نہیں کرتا ان کی اتباع نہیں کرتا یعنی ان کے پیچے پڑتے ہوئے مکمل وجود کو نہیں جان لیتا۔

یہی وجہ ہے جس وجہ سے اللہ نے بار بار اس بات پر زور دیا کہ آسمانوں وزمین میں جو کچھ بھی ہے ان میں غور و فکر کرو کیونکہ جب تم ان میں سے کسی میں بھی غور کرو گے تو تم آگے بڑھتے بڑھتے حق کیا ہے اسے جان جاؤ گے تم پر اللہ کی ذات بالکل کھل کر واضح ہو جائے گی تم پر واضح ہو جائے گا کہ یہ جو کچھ بھی نظر آ رہا ہے یا اللہ ہی کی ذات ہے اللہ کا وجود نظر آ رہا ہے۔ یوں تم پر یہ بات بھی بالکل کھل کر واضح ہو جائے گی کہ یہی وجود ہے یہی ذات ہے جس نے تمہیں وجود میں لا یا اور اسی نے تم میں صلاحیتیں رکھیں تمہیں ذہانت دی اور جب اسی وجود نے تمہیں وجود دیا اور اسی نے تمہیں سب کچھ دیا تو پھر ظاہر ہے تمہارا اپنا کوئی وجود نہیں بلکہ تم اور تمہیں جو کچھ بھی دیا اسی وجود کی ملکیت ہے اسی وجود کا ہے اور اسی کے لیے ہے اس لیے ان میں سے کسی کا بھی استعمال کرنا ہے تو اسی وجود کے لیے استعمال کرنا ہے جیسے تمہارے وجود میں مختلف اعضاء ہیں جو تمہارے ہیں اور تمہارے لیے ہیں جن کا مقصد ہے اپنی صلاحیتوں کا اپنے اسی وجود کے لیے استعمال کرنا جس وجود میں موجود ہیں، اس وجود کو اسی بھی قسم کے نقصان سے بچانا اس کی حفاظت کرنا جس مقصد کے لیے اس وجود نے تمہیں وجود میں لا یا اسی مقصد کو پورا کرنا یہی وجود یہی ذات ہی اللہ ہے۔

یوں آپ پر اس پہلو سے بھی کھل کر واضح ہو گیا کہ یہ جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے یا اللہ کسی دیومالائی عقیدے نظر یے کا نام نہیں بلکہ اللہ یہی ذات ہے جس کا وجود تمہیں ہر طرف نظر آ رہا ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

اللہ کا ایک اسم ہے ”الرقیب“ رقبہ کے معنی ہیں مثلاً آپ کہیں بھی موجود ہیں تو وہاں آپ کے علاوہ جو موجود ہے۔ اللہ الرقبہ ہے یعنی آپ کہیں بھی چلے جائیں آسمانوں میں چلے جائیں، زمین کی گہرائیوں میں چلے جائیں سمندروں کی گہرائیوں میں چلے جائیں جہاں بھی چلے جائیں وہاں جو بھی آپ کے علاوہ موجود ہے وہ اللہ ہی کی ذات ہے۔

اب آپ خود غور کریں کہ اگر آپ آسمانوں میں چلے جاتے ہیں تو وہاں آپ کے علاوہ دوسرا کون ہے؟ کیا یہی وجود نہیں جو آپ کو ہر طرف نظر آ رہا ہے؟ اسی طرح آپ زمین کی گہرائیوں میں چلے جائیں تو وہاں آپ کے علاوہ کون موجود ہوگا؟ کیا یہی وجود نہیں جسے آپ مخلوقات کا نام دیتے ہیں جسے کائنات کا نام دیتے ہیں یا پھر فطرت کا نام دیتے ہیں؟

ایسے ہی اگر آپ سمندروں میں چلے جائیں تو وہاں آپ کے علاوہ دوسرا کون موجود ہوگا؟ کیا پانی و سمندری مخلوقات ہی کی صورت میں یہی وجود نہیں ہے؟ کیا اس کے علاوہ کوئی اور ہے؟ آپ جہاں بھی چلے جائیں تو وہاں آپ کے علاوہ دوسرا یہی وجود ہے یہی ذات ہے جو ہر طرف آپ کو کھلم کھلانظر آ رہی ہے یوں اس پہلو سے بھی آپ پر بالکل کھل کر واضح ہو گیا کہ اللہ یہی ذات ہے جو ہر طرف آپ کو نظر آ رہی ہے اس کی آیات کی صورت میں۔ اب اگر کوئی یہ کہتا ہے کہ نہیں جی اللہ تو کائنات سے الگ اوپر آسمانوں پر موجود ہے تو پھر اس کا مطلب بالکل واضح ہے کہ ایسا کوئی اللہ اگر ہو بھی تو وہ الرقبہ ثابت ہوتا ہی نہیں کیوں کہ الرقبہ تو یہی وجود ہے جو آپ کو ہر طرف مخلوقات ہی کی صورت میں نظر آ رہا ہے۔ جب الرقبہ یہی وجود ہے تو پھر اس وجود کے علاوہ کوئی اللہ ہو ہی نہیں سکتا ہی ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

اللہ کا ایک اسم ہے ”المؤمن“ مومن کے معنی ہیں وہ ذات جس نے وجود میں لا یا اس کی طرف سے جو بھی حکم دیا جا رہا ہے، جو بھی کرنے کا کہا جا رہا ہے یا جس سے روکا جا رہا ہے اسے دل سے تسلیم کرتے ہوئے اس پر عمل کرنے والا۔ اللہ المؤمن ہے یعنی وہ اللہ کا وجود ہے جسے وجود میں لانے والی ذات جو کہ یہی وجود ہے جو ہر طرف نظر آ رہا ہے کی طرف سے جو بھی کرنے کا حکم دیا جا رہا ہے اسے دل سے تسلیم کرتے ہوئے اس پر عمل کر رہا ہے اور جس کے کرنے سے روکا جا رہا

ہے اسے دل سے تسلیم کرتے ہوئے اس سے رک رہا ہے۔

اب اگر آپ تھوڑا سا بھی غور کریں تو آپ پر یہ بات بالکل کھل کرواضح ہو جائے گی کہ وجود میں لانے والی اور حکم دینے والی بھی یہی ذات ہے جو آپ کو ہر طرف مخلوقات کی صورت میں نظر آ رہی ہے اور جنہیں حکم دیا جا رہا ہے وہ بھی یہی ذات مخلوقات ہی کی صورت میں ہر طرف نظر آ رہی ہے۔ مومن کی ضد ہے مشرک۔ مشرک کے معنی ہیں جو الگ سے یعنی دوسرا وجود ہونے کا دعویدار ہے مثلاً آپ اپنے یہی وجود کی مثال لے لیں آپ کے وجود میں تمام کے تمام اعضاء جو کہ آپ ہی کا وجود ہیں اور اس وقت تک آپ کا ہی وجود ہیں جب تک کہ تمام کے تمام اعضاء آپ کے یعنی نفس جو کہ دماغ ہے اس کیسا تھجڑے رہیں گے اور دماغ کے تابع رہیں گے لیکن اگر ان میں سے کوئی بھی عضو دماغ سے کٹ جاتا ہے یا اپنی من مانی کرتا ہے اپنی مرضی کرتا ہے تو وہ ایک دوسرا وجود بن جاتا ہے۔

اگر تمام کے تمام اعضاء دماغ کیسا تھجڑے رہتے ہیں تو ایک آپ ہی کا وجود ہے کوئی دوسرا وجود نہیں اور اگر ان میں سے کوئی بھی دماغ سے کٹ جاتا ہے یعنی آپ سے کٹ جاتا ہے اپنی من مانیاں اپنی مرضیاں کرتا ہے تو وہ دوسرا وجود ہونے کا دعویدار بن جاتا ہے۔

بالکل یہی مثال مومن اور مشرک کی ہے۔ آسمانوں وزمیں میں یا گل کے کل وجود میں جو کچھ بھی ہے اگر تو وہ اپنے مقام پر قائم رہتے ہوئے اپنی ذمہ داری کو پورا کر رہا ہے یعنی وہ اللہ سے جڑا ہوا ہے تو کوئی دوسرا وجود ہے، ہی نہیں وہ اللہ ہی کا وجود ہے اور اگر کوئی اللہ سے کٹ جاتا ہے اپنی من مانیاں کرتا ہے اپنی مرضیاں کرتا ہے تو وہ الگ سے وجود ہونے کا دعویدار بن جاتا ہے یعنی وہ اللہ کا شریک بن جاتا ہے اور ایسا کرنے والا مشرک کھلاتا ہے۔ یہی آج سے چودہ صدیاں قبل محمد علیہ السلام نے بھی کہا تھا کہ اگر کوئی اللہ کا خالص غلام بن جاتا ہے یعنی خود کو مکمل طور پر اللہ کے حوالے کر دیتا ہے ایسے ہی جیسے آپ کے وجود میں آپ کے اعضاء ہر لحاظ سے آپ کے غلام ہیں آپ کے ہاتھ آپ کے غلام ہیں اگر کوئی ایسے ہی اللہ کا غلام بن جاتا ہے تو اللہ اس کی آنکھیں بن جاتا ہے اللہ ان سے دیکھتا ہے یعنی اس کا دیکھنا اللہ کا دیکھنا ہوتا ہے، اس کا سننا اللہ کا سننا، اس کا چلننا اللہ کا چلننا، اس کا بولنا اللہ کا بولنا یعنی اللہ کا کلام کرنا اس کا ہر عمل اللہ کا عمل ہوتا ہے۔

ظاہر ہے اگر وجود میں کوئی عضو خالص وجود کا غلام ہے تو کوئی بھی کام کوئی بھی عمل عضو کا عمل نہیں بلکہ وجود کا عمل کھلائے گا جیسے بظاہر ہاتھ کام کرتے ہیں لیکن آپ نہیں کہتے کہ ہاتھوں نے کیا بلکہ آپ کہتے ہیں کہ فلاں کام میں نے کیا، اسی طرح بظاہر دیکھ تو آنکھیں رہی ہوتی ہیں لیکن آپ یہی نہیں کہتے کہ آنکھیں دیکھ رہی ہیں یا آنکھوں نے دیکھا بلکہ آپ کہتے ہیں کہ میں دیکھ رہا ہوں یا پھر میں نے دیکھا ایسے ہی جسم میں کوئی بھی عضو کوئی بھی کام کرتا ہے تو آپ کہتے ہیں کہ یہ کام میں نے کیا اور اگر آپ کے وجود سے کوئی بھی عضو کاٹ دیا جائے اور کسی دوسرے وجود کا حصہ بن جائے اس کی بات مانے تو پھر آپ یہیں کہیں گے کہ اس کا کام میرا کام بلکہ تب وہ اسی کا کام کھلائے گا جس کا وہ ٹول بن جس کا اس نے حکم مانا۔ اسی کا اللہ نے قرآن میں جگہ جگہ ذکر کیا جیسا کہ درج ذیل آیت آپ کے سامنے ہے۔

وَاللَّهُ بِصِيرٌ بِالْعِبَادِ۔ آل عمران ۲۰

اور اللہ ہے دیکھ رہا ہے عباد سے یعنی عباد کیسا تھ۔

عباد عبد کی جمع ہے اور عبد کے معنی ہیں غلام، جیسے آپ کے اعضاء آپ کے غلام ہیں آپ ان سے جو جی چاہے کام لیں وہ آگے سے رائی برابر بھی شکوہ و شکایت نہیں کرتے نہ ہی کوئی ڈھیل کرتے ہیں بلکہ جو آپ کہتے ہیں وہی کر رہے ہیں۔ اللہ اپنے غلاموں کیسا تھ دیکھ رہا ہے کام مطلب بالکل وہی ہے جیسے آپ کہتے ہیں میں آنکھوں کیسا تھ دیکھ رہا ہوں، میں کیمرے کیسا تھ دیکھ رہا ہوں، میں دور بین کیسا تھ دیکھ رہا ہوں وغیرہ۔ جو بھی اللہ کے عباد یعنی غلام ہیں ان کا دیکھنا اللہ کا دیکھنا ہے یعنی اسی ذات کا دیکھنا ہے جس ذات میں سب کا سب موجود ہے جس نے وجود میں لا یا جو کہ یہی وجود ہے جو ہر طرف نظر آ رہا ہے۔

یوں اس پہلو سے بھی آپ پر بالکل کھل کرواضح ہو گیا کہ اللہ کیا ہے جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے جو بھی وجود ہے یہ اللہ ہی کا وجود آپ کو نظر آ رہا ہے اللہ کے علاوہ کچھ ہے ہی نہیں۔ ایک ہی وجود ہے اور یہی اللہ ہے نہ کہ اللہ ان کے مشرک آبا و اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے عقائد و نظریات کا نام ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

اللہ کا ایک اسم ہے ”الشکور“ یعنی اللہ الشکور ہے۔ الشکور شکر سے جس کے معنی ہیں جو کچھ بھی دیا گیا اس کا اسی مقصد کے لیے استعمال کرنا جس مقصد کے لیے دیا گیا اور اس کی ضد ہے کفر جس کے معنی ہیں جو کچھ بھی دیا گیا اس کا یا اس میں سے کسی کا بھی اس مقصد کے لیے استعمال کرنے سے انکار کر دینا جس مقصد کے لیے دیا گیا۔

اللہ الشکور ہے یعنی جو شکور ہے وہ اللہ ہی کا وجود ہے اس کا کوئی الگ سے وجود نہیں ہے۔

اب آپ خود غور کریں کہ اگر اللہ الگ ہے اور یہ جو وجود ہے یہ الگ اور اللہ الگ سے اوپر آسمانوں پر چڑھ کر بیٹھا ہوا ہے تو پھر اللہ الشکور کیسے ثابت ہو سکتا ہے؟ کیونکہ الشکور کے معنی ہیں وہ جو جسے جو کچھ بھی دیا گیا تو سب کے سب کا اسی مقصد کے لیے استعمال کر رہا ہے جس مقصد کے لیے دیا گیا تو کیا ایسا کوئی اللہ الشکور ثابت ہو سکتا ہے جس کا کوئی وجود ہی نہ ہو؟ جسے کوئی دینے والا ہی نہ ہو اور پھر جو دیا وہ کس مقصد کے لیے دیا اس کا استعمال کیا ہے جب راہنمائی کی جائے تو وہ اسی مقصد کے لیے اس سب کا استعمال کرے؟ نہیں ایسا کوئی اللہ الشکور ثابت ہی نہیں ہوتا جو محض بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کا نام ہو جس کا کوئی وجود ہی نہ ہو۔

اب دیکھیں اور غور کریں کہ کیا یہی وجود جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے یہی وجود اشکور یا کفور ثابت نہیں ہوتا؟ آپ اپنی ہی مثال لے لیں اگر تو آپ اس سب کا اسی مقصد کے لیے استعمال کر رہے ہیں جس مقصد کے لیے آپ کو دیا گیا تو آپ شکور ہیں اور اشکور اللہ ہے یعنی آپ جو بھی کر رہے ہیں وہ آپ کا کرنا نہیں بلکہ اسی ذات کا کرنا ہے جس نے آپ کو سب دیا آپ کا اپنا تو کوئی وجود ہی نہیں بلکہ آپ تو جو ایک ہی وجود ایک ہی ذات ہے اس میں اس کا ایک عضو ہیں بالکل ایسے ہی جیسے آپ کے جسم میں آپ کے اعضاء ہیں۔

یوں جو کچھ بھی نظر آ رہا ہے جو کچھ بھی وجود رکھتا ہے یہ خود ہی ہے جو وہی ہے جو وجود میں لا کر صلاحیتیں وغیرہ دے رہا ہے اور خود ہی ہے کہ ان صلاحیتوں کا یا جو کچھ بھی دیا گیا اس کا اسی مقصد کے لیے استعمال کر رہا ہے یوں اس پہلو سے بھی بالکل محل کر واضح ہو جاتا ہے کہ اللہ یہی وجود ہے جو کہ ایک ہی وجود ہے اس کے علاوہ کوئی دوسرا وجود ہے ہی نہیں اور یہی اللہ ہے نہ کہ اللہ ان کے مشرک آباء اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کا نام ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

اللہ کا ایک اسم ہے ”المصور“ مصور کے معنی ہیں صور کرنے والا یعنی مادے کو یا مواد کو مختلف مرافق سے گزار کر کوئی صورت دینے والا ان سے کچھ وجود میں لانے والا۔ جیسے کہ آپ بذات خود ایک صورہ ہیں، درخت، چند، پرند سمیت تمام مخلوقات صورہ ہیں۔ اب ذرا غور کریں کہ کیا آپ کو جس مواد سے وجود میں لایا گیا یعنی جس مواد کو مختلف مرافق سے گزار کر آپ کو صور کیا گیا تو کیا آپ کو صور کرنے والا کوئی اس کائنات کے باہر سے آیا؟ یا پھر یہی وجود ہی ہے جس نے آپ کو صور کیا؟

درختوں کی ہی مثال لے لیں درخت جو کہ صورہ ہیں تو غور کریں درخت جس مواد سے وجود میں آئے اس مواد کو کس نے مختلف مرافق سے گزار کر درختوں کی شکل میں ڈھال دیا؟ کیا کوئی ایسا مصور ثابت ہوتا ہے جو اس کائنات کے باہر سے آکر مواد کو مختلف مرافق سے گزار کر درختوں کو صور کر رہا ہے؟ یا پھر المصور آپ کو یہی وجود ہی نظر آئے گا جنہیں آپ مخلوقات کا نام دیتے ہیں۔

درختوں کو کس نے صور کیا؟ جب آپ درختوں کی خلق میں غور کریں گے تو آپ کے سامنے سمندر، سورج، چاند، زمین، ہوا اور سمیت لا تعداد مخلوقات آئیں گی یعنی یہی ایک ہی وجود سامنے آئے گا جو موجود ہے جس نے درختوں سمیت ہر کسی کو صور کیا اور صور کر رہا ہے۔

یوں آپ پر واضح ہو گیا کہ المصور تو یہی وجود ہے جو کہ ایک ہی وجود ہے اس کے علاوہ اور کچھ ہے ہی نہیں۔ جب یہی وجود المصور ثابت ہوتا ہے تو پھر اللہ کوں ہوا؟ کیا اب بھی آپ یہی کہیں گے کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ؟

حق اس قدر کھول کھول کر واضح کر دیتے جانے کے باوجود بھی اگر کوئی کہتا ہے کہ نہیں اللہ الگ ہے اور کائنات الگ ہے تو پھر آپ خود غور کریں ایسا اللہ جس کا کوئی

وجود ہی ثابت نہ ہو وہ المصور کیسے ثابت ہو سکتا ہے؟ المصور تو یہی وجود ہے تو پھر اللہ اسی وجود کو ہونا چاہیے نہ کہ اس کے علاوہ کوئی ایسا اللہ ثابت ہو سکتا ہے جس کا کوئی وجود نہ ہو سوائے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کے۔  
اس پہلو سے بھی آپ پر بالکل کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔  
اللہ کا ایک اسم ہے ”الخلق“ جو کچھ بھی وجود رکھتا ہے جو انہیں خلق کر رہا ہے وہی اللہ ہے۔  
آسمانوں و زمین میں کسی بھی خلق میں غور کریں کہ اسے کس نے خلق کیا؟ اس کا خالق کون ہے تو آپ کے سامنے یہی وجود ہی سامنے آئے گا جسے آپ ہر طرف دیکھ رہے ہیں۔ مثلاً آپ اپنی ہی تخلیق میں غور کریں کہ آپ کو کس نے خلق کیا تو ذرا غور کریں اگر آپ کے والدین کو ہٹا دیا جائے تو آپ کا کوئی وجود ہوتا؟ نہیں بالکل نہیں۔ آپ کی خلق میں آپ کے والدین جو کہ ایک بشر مرد اور ایک بشر عورت آجاتی ہے پھر اس سے بھی پہلے آپ اپنے والدین میں نطفہ کی صورت میں وجود میں آئے آپ کے والد کی صورت میں ایک مشین نے مختلف عناصر سے ایک نطفہ خلق کیا جس سے آپ کی والدہ کے جسم نامی ایک مشین نے آپ کو خلق کیا۔

والد میں نطفہ کی صورت میں وجود میں آنے سے پہلے آپ نباتات کی صورت میں وجود میں آئے اسی طرح والدہ کے پیٹ میں خلق کے مرحل کے پیچھے بھی نباتات ہی سامنے آتی ہیں، نباتات زمین نے خلق کیں، نباتات کی خلق میں زمین کے علاوہ سورج اور چاند سمیت لا تعداد مخلوقات سامنے آئیں گی یوں جیسے جیسے آپ غور فکر کرتے جائیں پیچھے سے پیچھے جائیں تو خالق کے طور پر وہی ذات آپ کے سامنے آئے گی جس کا وجود آپ کو ہر طرف نظر آرہا ہے یعنی جو کچھ بھی آپ کو نظر آرہا ہے جو بھی وجود رکھتا ہے یہی کا وجود ہے جو کہ الخلق ہے۔

ایسے ہی آپ نباتات میں غور کریں کہ ان کا خالق کون ہے؟ جب آپ نباتات کی خلق میں غور کریں گے تو آپ دیکھیں گے کہ اس میں سمندروں کا اپنا کردار ہے، ہواوں کا اپنا کردار، بادوں کا اپنا کردار، فضا کا اپنا کردار، زمین اور زمین کی لا تعداد مخلوقات کا اپنا کردار، سورج اور چاند کا اپنا کردار، جب تمام مخلوقات اپنے اپنے مقام پر رہتے ہوئے اپنی اپنی ذمہ داری کو پورا کرتی ہیں تو اس سے نباتات خلق ہوتی ہیں یوں اسی طرح جتنا پیچھے سے پیچھے جائیں گے تو یہی مخلوقات کا مجموعہ بطور خالق سامنے آئے گا کل کا کل کا کل کی بھی ایک ہی وجود سامنے آئے گا جو آپ کو ہر طرف نظر آرہا ہے۔

آپ کسی کی بھی تخلیق میں غور کر لیں تو ہر لحاظ سے ہر پہلو سے الخلق وہی وجود ہی آپ کے سامنے آئے گا جس کا وجود آپ کو ہر طرف نظر آرہا ہے۔ یوں اس پہلو سے بھی حق آپ پر کھول کھول کر دیا گیا کہ اللہ کیا ہے۔ اب ذرا غور کریں جب الخالق یہی وجود ہی سامنے آتا ہے تو پھر ایسا کوئی اللہ ہو سکتا ہے جس کا کوئی وجود ہی نہیں؟ جو اس وجود سے الگ کوئی وجود ہو اور اوپر آسمانوں پر چڑھ کر بیٹھا ہوا ہے؟ جب الخلق یہی وجود ہی ثابت ہوتا ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔  
اللہ کا ایک اسم ہے ”الرzaق“ رزق بننے والا یا رزق دینے والا۔ رزق کہتے ہیں ضروریات کو، آپ ایسا کریں کہ سب سے پہلے اپنی ضروریات کی فہرست بنائیں پھر غور کریں کہ وہ تمام کی تمام ضروریات کیا ہیں؟ اور وہ تمام کی تمام ضروریات کون آپ کو فراہم کر رہا ہے؟ مثلاً آپ کے رزق میں سے ہی آکسیجن ہے آپ آکسیجن کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتے تو ذرا غور کریں ایک تو آکسیجن کو آپ مخلوق کہتے ہیں دوسرا آکسیجن تو درخت خلق کر رہے ہیں اور یہ آسمان یعنی فضا آپ کو فراہم کر رہی ہے یعنی یہ وجود آپ کو نظر آرہا ہے یہی وجود ہی الرزاق ثابت ہو گا۔

اس کے علاوہ بھی آپ کی جتنی بھی ضروریات ہیں، یا کسی بھی مخلوق کی ضروریات کو لے لیں تو آپ پر بالکل کھل کر واضح ہو جائے گا کہ یہی وجود ہے جو ہر کسی کو اس کا رزق یعنی ضروریات خلق کر کے فراہم کر رہا ہے۔ پھل، سبزیاں، انانج وغیرہ آپ کی ضروریات ہیں تو یہی وجود ہی آپ کو آپ کی یہ ضروریات یعنی رزق

فراتم کر رہا ہے۔ پانی آپ کی ضروریات میں سے ایک ہے تو پانی بھی آپ کو یہی وجود ہی خلق کر کے فراہم کر رہا ہے۔ اب جبکہ آپ اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں کہ یہی وجود ہی الرزاق ثابت ہوتا ہے تو پھر کیا کوئی ایسا اللہ ہو سکتا ہے جو اس وجود سے الگ کوئی وجود رکھتا ہو جو اپر آسمانوں پر چڑھ کر بیٹھا ہوا ہے؟ پہلی بات تو یہ ہے کہ بالکل نہیں اور دوسرا بات یہ ہے کہ اگر بالفرض مان بھی لیا جائے تو پھر سوال یہ پیدا ہوتا ہے اگر اس وجود کو ہٹادیا جائے جو کہ بطور الرزاق ہی سامنے آتی ہیں تو پھر کیا ایسا اللہ کسی ایک بھی مخلوق کو رزق فراہم کر سکتا ہے؟ تو اسکا جواب بھی بالکل واضح ہے کہ ہرگز نہیں۔ اور اگر اس کے باوجود بھی یہ کہا جاتا ہے کہ جی اللہ کائنات سے الگ اوپر آسمانوں پر چڑھ کر بیٹھا ہوا ہے تو پھر اس کا مطلب کہ وہ تو ان مخلوقات کا محتاج ہے، وہ اسی وجود کا محتاج ہے اسی لیے تو ان سے کام لے رہا ہے اور اگر ان کو ہٹادیا جائے تو وہ کچھ بھی نہیں کر سکتا اور ایسا تو کسی بھی صورت اللہ ہو ہی نہیں سکتا۔ یوں اس پہلو سے بھی آپ پر بالکل کھول کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔ اللہ کا ایک اسم ہے ”الحمد“، جس کا معنی ہے کہ ایک ہی وجود ہے اس کے علاوہ کوئی دوسرا ہے ہی نہیں، خالق، خلق اور مخلوق خود ہی ہے ایک ہی وجود۔ یعنی خلق کرنے والا، جو خلق ہو رہا ہے اور جس سے خلق کیا جا رہا ہے ایک خود ہی ہے کوئی دوسرا ہے ہی نہیں۔ اب اگر کوئی یہ کہتا ہے کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ، اللہ کائنات سے الگ اوپر آسمانوں پر چڑھ کر بیٹھا ہوا ہے تو پھر ایسا اللہ کسی بھی صورت الحمد ثابت ہوتا ہی نہیں کیونکہ اگر کائنات الگ ہے اور اللہ الگ ہے تو پھر ظاہر ہے دو وجود ثابت ہو جاتے ہیں اور جب دو وجود ثابت ہو جائیں تو پھر وہ الحمد کیسے ہوا؟ الحمد تو جو ہو ہی نہیں سکتا۔

پھر اگر اللہ الگ ہے جو کہ خالق ہے، خلق اور مخلوق الگ ہے تو پھر بھی ایسا اللہ تو الحمد ثابت ہی نہیں ہوتا کیونکہ وہ خلق کرنے کے لیے یا کچھ بھی کرنے کے لیے اپنے علاوہ کسی دوسرے وجود پر انحصار کر رہا ہے اس کا محتاج ہے۔ اگر کوئی یہ کہتا ہے کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ تو پھر ایسا اللہ الحمد ثابت ہی نہیں ہوتا تو جو الحمد ثابت ہی نہ ہو وہ اللہ کیسے ہوا؟ وہ اللہ ہو ہی نہیں سکتا اس لیے مشرکین آباء اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے باطل و بے بنیاد عقائد و نظریات کا نام اللہ نہیں ہے جس کا کوئی وجود ہی نہیں بلکہ یہی وجود جو آپ کو ہر طرف نظر آ رہا ہے یا اللہ ہی کا وجود نظر آ رہا ہے جو آپ کو الحمد نظر آ رہا ہے یعنی اس ایک ہی وجود کے علاوہ کوئی دوسرا ہے ہی نہیں، خالق بھی خود، جو خلق ہو رہا ہے وہ بھی خود اور جس سے خلق ہو رہا ہے وہ بھی خود کوئی دوسرا ہے ہی نہیں بلکہ خود ایک ہی ہے۔ یوں اس پہلو سے بھی بالکل کھل کر واضح ہو جاتا ہے کہ جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے یا اللہ ہی کا وجود نظر آ رہا ہے نہ کہ اللہ کسی دیومالائی بے بنیاد اور باطل عقیدے و نظریے کا نام ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔ اللہ کا ایک اسم ہے ”الغنى“، جس کے معنی ہیں کہ کسی کا بھی محتاج نہیں یعنی جو بھی کام کرتا ہے خود ہی کرتا ہے اپنا کام وہ کسی سے بھی نہیں کرواتا وہ اپنے کام کے لیے کسی بھی قسم کا کسی دوسرے کا یعنی جو اس کا شریک ہونے کا دعویدار بننے گا اس کا محتاج نہیں ہے۔ اب آپ سے ہی سوال ہے کہ اگر اللہ کائنات سے الگ اوپر آسمانوں پر چڑھ کر بیٹھا ہوا ہے تو پھر ایسا اللہ الغنى کیسے ثابت ہوا؟ وہ تو الغنى ثابت ہی نہیں ہوتا کیونکہ اگر اللہ الگ ہے اور یہ کائنات الگ وجود ہے تو پھر اس کا مطلب ہے کہ وہ تو اپنے ہر کام کے لیے اس کائنات کا محتاج ہے، باشیں برسانے کے لیے پانی کا محتاج، سمندروں، ہوا کی سمیت لا تعداد مخلوقات کا محتاج، اگانے کے لیے سورج، چاند اور زمین سمیت لا تعداد مخلوقات کا محتاج، کسی کو بھی خلق کرنے کے لیے وہ انہی مخلوقات کا محتاج، مثلاً اگر ان مخلوقات کو ہٹادیا جائے اس کائنات کو ہٹا دیا جائے تو وہ کچھ بھی نہیں کر سکتا، وہ ہر لحاظ سے اپنے ہر کام کے لیے اسی وجود کائنات کا محتاج ثابت ہو جاتا ہے۔ وہ کوئی ایک بھی کام ایسا نہیں جو خود کر رہا ہو یہاں تک کہ آپ کوئی ایک رائی برابر بھی کوئی کام یا شے ایسی نہیں ملے گی جو اس نے خود کیا ہوا اور اس کے لیے اس نے

ہر لحاظ سے خود پر انحصار کیا ہو بلکہ آپ کو جو کچھ بھی ملے گا وہ اسی وجود جو موجود ہے اسی کا ہی ملے گا۔

اب جو لغتی ثابت ہی نہ ہو جو خود محتاج ثابت ہو جائے تو وہ اللہ کیسے ہو سکتا ہے؟ اللہ ثابت ہونا تو بہت دور کی بات بلکہ ایسے کسی اللہ کا تو کوئی وجود ہی ثابت نہیں ہوتا کیونکہ آپ کل کائنات میں غور فکر کر لیں آپ کو اسی کائنات اسی وجود کا ہی سب کچھ ملے گا اس کے علاوہ کسی دوسرے کا کچھ بھی نہیں ملے گا۔ اب جب کسی دوسرے کا کچھ ملتا ہی نہیں تو پھر کوئی دوسرے وجود کیسے ثابت ہو گا؟ یوں تو کوئی دوسرے وجود ہی ثابت نہ کر سکے وہ اللہ کیسے ہو سکتا ہے؟ وہ اپنا وجود ثابت کرنے کی بجائے زبردستی منوانے کے لیے ملاؤں کا محتاج ہے اور پھر کوئی ایک بھی ملاؤں ایسا نہیں جو اس کے بارے میں کیے جانے والے کسی ایک بھی سوال کا اطمینان بخش جواب دے سکے۔ تو جو اپنا وجود ہی ثابت نہیں کر سکتا بلکہ اٹا اپنا وجود منوانے کے لیے ملاؤں کا محتاج ہے اسیا کوئی اللہ ہو سکتا ہے؟ اللہ تو لغتی ہے تو جو لغتی ثابت ہونا تو بہت دور اپنا وجود ہی ثابت نہ کر سکے وہ اللہ کیسے ہو سکتا ہے بلکہ یہ محض ان کے مشرک آباء اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے عقائد و نظریات کا نام ہے جن کا حقیقت کیسا تھا کوئی تعلق نہیں۔

اب جب کہ ہر لحاظ سے یہ واضح ہو چکا کہ نہ صرف ایک ہی وجود ہے جو کہ موجود ہے بلکہ یہی لغتی ہے اپنا ہر کام خود کر رہا ہے بارشیں نہ صرف خود برسا رہا ہے بلکہ رائی برابر بھی کسی کا محتاج نہیں ایسے ہی اپنا ہر کام خود کر رہا ہے تو پھر اللہ کیا ہوا؟ بالکل کھل کر واضح ہو چکا کہ جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے یہ اللہ ہی کا وجود ہے جو آپ کو نظر آ رہا ہے۔ یوں اس پہلو سے بھی حق ہر لحاظ سے کھل کر آپ پر واضح ہو چکا۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

اللہ کا ایک اسم ہے ”الوکیل“، وکیل کے معنی ہیں اپنی بات کو منوا کر رہے والا۔

اب ذرا غور کریں کہ کون ہے جو الوکیل ثابت ہوتا ہے کیا کوئی ایسا اللہ الوکیل ثابت ہوتا ہے جس کا اپنا ہی کوئی وجود نہ ہو؟ جو آج تک اپنا وجود ہی نہ منواس کا؟ جو آج تک اپنا وجود ہی نہ منواس کا وہ خاک الوکیل ثابت ہو گا۔ بلکہ دیکھیں کہ وکیل کون ثابت ہوتا ہے۔

اللہ نے اپنے ہر رسول کو یہی کہا کہ ہم نے تجھے وکیل بنا کر نہیں بھیجا یعنی تیرا کام نہیں کہ تو منوا کر رہی چھوڑے بلکہ تیرے ذمہ صرف اور صرف کھول کھول کر پہنچا دینا ہے وکیل تیرا رب کافی ہے یعنی وہ ذات جس نے عدم سے وجود دیا اور نہ صرف وجود دیا بلکہ جتنی بھی ضروریات ہیں وہ خلق کر کے مہیا کر رہی ہے وغیرہ، جو ذات رب ہے وہ وکیل کافی ہے۔

یہ بات آپ قرآن کی درج ذیل آیات میں دیکھ سکتے ہیں۔

**هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَمِ رَسُولًا مِّنْهُمْ.** الجمعة ۲

ہُوَ جو بھی موجود ہے اپنا وجود رکھتا ہے اور اور کرتے جاؤ جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی میں نہیں چلا جاتا اور جب حد آ جائے جس سے آگے جایا ہی نہیں جا سکتا جب اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے تو نہ صرف ایک ہی وجود سا منے آئے گا کہ اس ایک ہی وجود کے علاوہ کوئی اور ہے ہی نہیں بلکہ الَّذِي یہی وجود ہی وہ ذات ہے بعثت فی الْأُمَمِ رَسُولًا مِّنْهُمْ جو کھلڑا کرتی ہے ایک رسول امین میں انہی میں سے۔

اس آیت سے آپ پر یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو چکی کہ یہی وجود ہی وہ ذات ہے یعنی اللہ ہے جو رسول کو بعث کرتا ہے اور پھر جب رسول کو بعث کرتا ہے رسول آ جاتا ہے تو پھر دیکھیں کیا کہا۔

**وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ.** الانعام ۷۰

اور نہیں تو ان پوکیلوں سے یعنی اللہ اپنے بعثت کیے ہوئے رسول کو کہہ رہا ہے رب جو کہ یہی وجود ہے جو آپ کو ہر طرف نظرت کی صورت میں نظر آ رہا ہے اپنے بعثت کیے ہوئے رسول سے کہہ رہا ہے کہ اے میرے رسول یہ جو تو ان پر حق ہر لحاظ سے ہر پہلو سے کھول کھول کر واضح کر رہا ہے اس کے باوجود بھی یہ نہیں مان رہے تو تجھے پر بیشان ہونے کی ضرورت نہیں نہ ہی تجھے کوئی ایسی منصوبہ بن دیاں کرنے کی ضرورت کہ تو ان کو منوا کر رہی چھوڑے بلکہ تو وکیل بنا کر نہیں بھیجا گیا اس لیے تجھ پر صرف کھول کھول کر پہنچا دینا ہے۔

فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلْغُ الْمُبِينُ . النَّحْل ٨٢

پس اس میں کچھ شک نہیں تجوہ پر کیا ہے؟ تجوہ پر صرف اور صرف یہ ہے کہ ہر لحاظ سے ہر پہلو سے کھول کھول کر پہنچا دینا اور بس کیونکہ۔

وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلْغُ الْمُبِينُ . العنکبوت ١٨

اور کچھ بھی نہیں ہے رسول پر مگر صرف اور صرف یہ کہ کھول کھول کر پہنچا دینا۔

رسول، اللہ کے وجود میں اللہ کی زبان ہوتا ہے جس کا کام ہوتا ہے وجود کی ترجمانی کرنا مخصوص پیغام کو کھول کھول کر پہنچا دینا اس لیے رسول وکیل نہیں ہوتا کیونکہ وجود میں صرف زبان ہی نہیں ہوتی بلکہ وجود میں اور بھی بہت سے اعضاء ہوتے ہیں جن میں ہاتھ بھی ہوتے ہیں اگر کوئی زبان سے نہیں مانتا تو پھر ہاتھ حرکت میں آتے ہیں اس لیے رسول کا کام نہیں منوانا بلکہ منوانا تورب کا کام ہے جو کہ اللہ ہے اور دیکھیں یہی بات آگے واضح کر دی گئی۔

وَكَفَى بِرَبِّكَ وَكِيلًا . الاسراء ٢٥

اور کافی ہے تیرے رب سے وکیل یعنی جیسے تو رسول اللہ کی زبان ہے رب کی زبان ہے ایسے ہی اللہ کا یہ یعنی اللہ کے ہاتھ بھی ہیں توجہ منوانے کا وقت آئے گا تو تیرارب منوالے گا، لا توں کے بھوت با توں سے نہیں مانتے اس لیے تو ایسا کراپی ذمہ داری پوری کرتو کھول کھول کر پہنچا دے جیسے ہی تو پہنچا لے گا اپنی ذمہ داری کو پورا کر لے گا تو اس کے بعد ہاتھ حرکت میں آئیں گے تب ہر کوئی مانے گا۔

جب بھی اپنی بات کسی کو منوانا ناگزیر ہو جائے تو یہ اصول ہے کہ پہلے زبان سے منع کیا جائے گا تاکہ کل کو اس کے پاس یہ بہانہ یا عذر نہ رہے کہ اگر اسے زبان سے منع کیا جاتا تو وہ مان جاتا، اس بہانے کو دور کرنے کے لیے جھجٹ کرنے کے لیے پہلے زبان سے بات کی جاتی ہے زبان اپنا کام کرتی ہے اور جب زبان اپنا کام مکمل کر لیتی ہے تو اس کے فوری بعد ہاتھ حرکت میں آتے ہیں پھر جوز زبان سے نہیں مانتے جو استکبار کرتے ہیں کہ ہم نہیں مانیں گے ہم وہی کریں گے جو ہماری مرضی ہے وہ ہاتھ کے حرکت میں آنے سے مانتے ہیں یوں اللہ منواتا ہے اللہ وکیل ہے۔

اب دیکھیں کہ ماضی میں جب بھی منوایا گیا تو وکیل کوں ثابت ہوا؟ اللہ نے نوح کو بھیجا ان کی قوم کی طرف اور جب وہ زبان سے نہ مانے تو آسمانوں وزمیں میں یہی خلوقات ہی ہیں جو حرکت میں آئیں، جب یہی خلوقات جو کہ اللہ کا یہ یعنی ہاتھ ثابت ہوا تو ہر کوئی مان گیا لیکن تب ماننا کوئی نفع نہ دیا۔ بالکل ایسے ہی بعد میں جب جب منوانے کا وقت آیا تو وکیل یہی خلوقات ہی ثابت ہوئیں۔

یعنی آپ پر ہر لحاظ سے کھل کر واضح ہو چکا ہے کہ یہ جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے جو موجود ہے جو اپنا وجود رکھتا ہے نہ صرف یہ ایک ہی وجود ہے بلکہ یہی وہ ذات ہے جو پہلے زبان سے اپنی بات پیش کرتی ہے کہ مان جاؤ جس کے لیے ایک خلق بشر کو سامنے لایا جاتا ہے جب وہ اپنی ذمہ داری پوری کر لیتا ہے تو پھر یہی وجود ہی ہے جو حرکت میں آتا ہے یعنی وکیل بنتا ہے تو ہر کوئی مان جاتا ہے۔

اب جب یہ ثابت ہو چکا کہ الوکیل یہی وجود ہی ہے جو آپ کو ہر طرف نظر آ رہا ہے تو پھر اللہ کیا ہے؟ کیا اللہ الگ ہے اور یہ وجود جو کہ ایک ہی وجود ہے اس کے علاوہ اور کچھ ہے ہی نہیں یا الگ ہے؟ جب یہ ایک ہی وجود ہے اس کے علاوہ اور کچھ ہے ہی نہیں، یہی وجود ہی رب ہے، یہی وجود ہی وکیل ہے تو پھر اللہ کیا ہے یا بھی سوال رہتا ہے؟

نہیں بلکہ بالکل کھل کر واضح ہو گیا کہ جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے جو اپنا وجود ہے یا اللہ ہی کا وجود ہے جو آپ کو اس لینے نہیں دیکھ سکتے کیوں کہ اللہ اتنا بڑا ہے اور آپ اتنے چھوٹے ہیں کہ آپ کی بصارت اللہ کا احاطہ نہیں کر سکتی اور جہاں تک آپ کی بصارت ہے یعنی آپ دیکھ سکتے ہیں وہاں تک آپ کو کوئی دوسرا نہیں کوئی اور نہیں بلکہ ایک اللہ ہی کا وجود ہے اس کے علاوہ اور کوئی نہیں اس لیے اللہ ہی کا وجود نظر آئے گا۔

اللہ کیا ہے بالکل کھل کر واضح ہو چکا نہ کہ اللہ ان مشرکین کے مشرک آبا اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کا نام ہے۔ اب اگر اس کے باوجود بھی کوئی اللہ سے کفر ہی کرتا ہے اور کہتا ہے کہ نہیں اللہ الگ او پر آسمانوں پر چڑھ کر بیٹھا ہوا ہے تو اس پر لازم ہے کہ وہ اسے الوکیل ثابت کرے؟ اگر وہ اسے الوکیل ثابت کر دے تو کون ہے جو حق کا طلب گارہ و اور وہ حق سے کفر کرے؟ بلکہ آپ اپنے آبا اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے عقائد و نظریات کو حق ثابت تو کریں لیکن انہیں حق ثابت کرنا تو دور کی بات آپ نے تو ان پر بات کرنے کی بھی پابندی عائد کی ہوئی ہے اگر کوئی ان پر

بات کرے گا ان کے خلاف سوچ گایا ان کے لیے کوئی دلیل مانگے گا تو وہ دائرة اسلام سے ہی خارج ہو جائے گا وہ کافر، مشرک، مرد، زندق، فاسق و فاجر اور نہ جانے کیا کیا ہو جائے گا۔

اب اگر آپ حق پر ہوں آپ کے پاس حق ہو تو آپ ایسا کریں؟ یہ ممکن ہی نہیں کیوں کہ حق نتوکسی ملامت کرنے والی کی ملامت کی پرواہ کرتا ہے، نہ کسی سے ڈرتا ہے، نہ خوف کھاتا ہے، نہ ہی کسی بھی قسم کی بیساکھیوں کا سہارا لیتا ہے بلکہ حق تو سامنے والے کو آزاد کرتا ہے کہ جاؤ اپنی تحقیق کرو جہاں تک بھاگ سکتے ہو بھاگ لو بالآخر تم پر یہ واضح ہو جائے گا کہ وہی حق ہے جو کوکھوں کھول کر سامنے لارکھا گیا۔

حق سامنے والے کو کسی دائرنے میں قید نہیں کرتا، اس کی آنکھیں اور کان بننہیں کرتا، اس کے دماغ پر تالا نہیں لگاتا، ہی کسی دائرنے میں قید کرتا ہے بلکہ حق سامنے والے کو پہلے تو آزاد کرتا ہے اسے اپنی پوری تحقیق کرنے کی دعوت اور موقع دیتا ہے پھر اسے اس کے ہر سوال کا جواب دیکر مطمئن کرتا ہے۔ اور اس کے بر عکس باطل کو ہر لمحے یہ خوف کھاتے جاتا ہے کہ کہیں حق سامنے نہ آجائے کیونکہ اسے علم ہے حق سے سامنا ہونے کی دیر ہے باطل چکنا چور ہو جائے گا باطل حق کا سامنا نہیں کر سکے گا اسے ٹھانا ہی ہو گا جس وجہ سے باطل دائروں میں بند کرتا ہے قید کرتا ہے تحقیق و سوالات کا دروازہ بند کرتا ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

اللہ کا ایک اسم ہے ”القوی“، قوی کے معنی ہیں کہ اگر کسی سے مقابلہ ہوتا ہے کسی سے لڑائی ہوتی ہے جنگ ہوتی ہے تو ان میں سے جو نفع جائے یعنی جو دوسرا کو شکست دے دے اس کا وجود مٹادے اسے مار دے اور خود نفع جائے اس کا اپنا وجود برقرار رہے۔ بھی وجہ ہے جس وجہ سے آپ قوی کا معنی قوت والا بھی کر سکتے ہیں۔

اللہ القوی ہے یعنی اللہ وہ ذات ہے کہ جس سے جب بھی مقابلہ کیا گیا، جب بھی اس سے دشمنی کی گئی، جب بھی اس سے لڑائی و جنگ کی گئی تو اس وجود نے اپنے دشمن کو مٹا کر کھدیا اور خود نفع گیا یعنی اسے کچھ بھی نہ ہوا اس کا کچھ بھی نہ بگڑایوں وہ وجود قوت والا ثابت ہو گیا۔ اب جو بھی القوی ثابت ہو جائے وہی اللہ ہے۔ اسے قرآن سے ہی آپ پر واضح کرتے ہیں اس لیے دیکھیں قرآن کی درج ذیل آیت میں اللہ نے کیا کہا۔

**فَإِنَّمَا عَادٌ** فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَنَا فُوَّةً أَوْلَمْ يَرُوا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقُوهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ فُوَّةً۔ فصلت ۱۵  
**فَإِنَّمَا عَادٌ** پس جو عاد ہیں یعنی جو قوم نوح نے کیا جس کے سبب ہلاک ہوئی تو اس کے بعد والی قوم نے بھی وہی کیا اب آگے یہ واضح کر دیا گیا کہ انہوں نے کیا کیا فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ پس کیا کر رہے ہیں؟ انتہا کر کر رہے ہیں زمین میں بغیر حق کے یعنی اس وقت دنیا میں جو لوگ موجود ہیں جو قومیں موجود ہیں آج یہ جوز میں میں بڑے بنے ہوئے ہیں کہ زمین میں وہی ہو گا جو ہماری مرضی ہے، کیسے اگایا جائے گا، کیسا نظام ہو گا، ہم طے کریں گے وہی نظام چلے گا جو ہم چاہتے ہیں حالانکہ انہیں حق حاصل نہیں یعنی اگر تو زمین کے خالق یہ ہیں، آسمانوں و زمین میں جو کچھ بھی ہے ان سب کو وجود میں لانے والے یہ ہیں ان کو سب کچھ دینے والے یہ ہیں تو پھر بلا شک و شبہ یہی اس کے مالک ہیں اور انہی کو حق حاصل ہے کہ یہ طے کریں زمین میں کیا ہو گا اور کیا نہیں کون سانظام ہو گا اور کون سانہیں، انہیں اپنی من مانیاں و مرضیاں کرنے کا حق حاصل ہے لیکن اگر آسمانوں و زمین میں جو کچھ بھی ہے اسے انہوں نے خلق نہیں کیا ان کو وجود میں لانے والے نہیں ان کو جو کچھ بھی دیا گیا انہیں وہ سب دینے والے نہیں ہیں تو پھر یہ لوگ کس بنیاد پر زمین کے مالک بن بیٹھے؟ انہیں کس نے یہ حق دیا کہ یہ زمین میں بڑے بن بیٹھیں کہ زمین میں سب کچھ وہی ہو گا جو یہ چاہیں گے اور اگر ان کی مرضی کے خلاف کچھ ہوتا ہے تو یہ کہہ رہے ہیں وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَنَا فُوَّةً اور کہہ رہے ہیں کون ہے جو ہم سے قوت میں بڑھ کر رہے یعنی کون ہے جو ہم سے لڑ کر ہمیں شکست دے سکتا ہے؟ کون ہے جو ہم سے جنگ کر سکتا ہے؟ یعنی ہم مشینوں، ایجادوں، اسلحے و بارود اور فوجوں وغیرہ سمیت طرح طرح کی منصوبہ بندیوں میں سب سے بڑھ کر ہیں کوئی بھی ہمارا مقابلہ نہیں کر سکتا بالکل یعنی اسی طرح انہوں نے بھی کیا تھا اور وہ بھی ایسا ہی کہتے تھے جو قوم نوح کے بعد ہوئے جنہوں نے وہی کیا جوان سے پہلے قوم نوح بھی کر چکی تھی اَوْلَمْ يَرُوا کیا نہیں دیکھ رہے؟ اَنَّ اللَّهَ اس میں کچھ شک نہیں اللہ تھا ان سے بڑھ کر قوت میں جس کا یہ مقابلہ نہیں کر سکتے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اللہ کیا ہے؟ تو آگے اسی سوال کا جواب بھی دے دیا گیا اَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ اللَّهُ تھا وہ جس ذات نے انہیں خلق کیا یعنی عدم سے مختلف مراحل سے گزار کر وجود میں لا یا۔ اب

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ خلق کرنے والی ذات کون ہے جو اللہ ہے؟ تو آگے اس سوال کا بھی جواب دے دیا گیا ہو۔ ہے وہ ذات جس نے انہیں خلق کیا یعنی جو کچھ بھی موجود ہے جو تمہیں نظر آ رہا ہے اور اور کرتے جاؤ جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی میں نہیں چلا جاتا، جب تک کہ حد نہیں آ جاتی اور جب حد آ جائے اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے تو نہ صرف ایک ہی وجود سامنے آئے گا بلکہ یہی وجود اللہ ہے وہی ذات جس نے انہیں خلق کیا اشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةٌ یہ ذات یعنی فطرت اللہ کی ذات جو کچھ بھی نظر آ رہا ہے یہ اللہ ہی کا وجود نظر آ رہا ہے یہ ذات ان سے بڑھ کر ہے قوت میں یعنی اتنی بڑھ کر کہ اس ذات سے بڑھ کر قوت والا ہے ہی نہیں۔ کوئی بھی ایسا نہیں جو اللہ کیسا تھد شمنی کر کے اپنا جود پھاسکے، کوئی بھی ایسا نہیں جو اللہ کے ساتھ جنگ کر کے اللہ کی آیات کا کذب کر کے اپنا جود پھاسکے۔ جو قوت میں اس قدر بڑھ کر ہو کہ اس سے بڑھ کر کوئی نہ ہو تو وہ القوی کہلاتا ہے یوں یہ کھل کرواضح ہو گیا کہ جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے یہ نہ صرف آپ کو اللہ کا ہی وجود نظر آ رہا ہے بلکہ ایک ہی وجود ہے اس کے علاوہ کوئی ہے نہیں اور یہی ذات جو کہ اللہ کی ذات ہے القوی ہے۔

اس آیت میں نہ صرف بالکل کھول کھول کرواضح کر دیا گیا کہ قوی ہونا کیا ہے بلکہ ثابت ہو گیا کہ القوی یہی ذات ہے جسے آپ فطرت کا نام دیتے ہیں، جسے آپ کائنات کا نام دیتے ہیں اور آج آپ خود اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں کہ امریکہ پوری دنیا پر کب کا قابض ہے یعنی امریکی قوم استکبار کر رہی ہے زمین میں اور امریکہ کا یہی کہنا ہے کہ میں سپر پاور ہوں یعنی امریکہ سے قوت میں بڑھ کر کوئی بھی نہیں، کوئی بھی امریکہ سے جنگ نہیں کر سکتا، کوئی بھی امریکہ سے لڑ کر اسے شکست نہیں دے سکتا اس لیے پوری دنیا پر لازم ہے کہ وہی نظام قائم کریں اسی نظام پر چلیں جو ہم چاہیں گے، یوں پوری دنیا میں وہی نظام مسلط کر دیا گیا جو امریکہ کی چاہت تھی، پوری دنیا میں ترقی کے نام پر وہی ہو رہا ہے جو امریکہ کی چاہت ہے۔ اتنے بڑے دعوے کے باوجود امریکہ خود ایک ہی قوت کو اپنے سے بڑھ کرنے صرف سمجھتا ہے اور تسلیم کرتا ہے بلکہ خود اس بات کا اعلان بھی کرتا ہے۔

قوت میں سب سے بڑھ کر ہونے کا دعویدار امریکہ جب بھی سونامی آتے ہیں، زلزلے آتے ہیں، طوفان یا الیکٹریکی ہلاکتیں آتی ہیں تو ان کے سامنے بے بس ہو جاتا ہے اور انہیں نیچرل ڈریزرنز کا نام دیتا ہے یعنی قدرتی آفات، فطرت کی مسلط کردہ ہلاکتیں اور امریکہ اپنی زبان سے تسلیم کرتا ہے کہ یہ فطرتی ہلاکتوں و بتا ہیوں کا مقابلہ نہیں کر سکتا۔

اس کے علاوہ ہر خطے ہر ملک میں وہ جو طاقت ور ہیں وہ بھی ایسے ہی ظلم و زیادتیوں کا بازار گرم کیے ہوئے ہیں اور ان کا بھی اپنے عمل سے یہی کہنا ہے کہ کون ہے جو ہم سے قوت میں بڑھ کر ہے؟ یعنی ہم جو جی چاہے کریں کوئی ہمیں روکنے والا نہیں، کوئی ایسا نہیں جو ہمارا مقابلہ کر سکے مثلاً آپ دیکھ سکتے ہیں کہ بالکل یہی دعویٰ پاکستان نامی ریاست میں فوج اور اس کے خفیہ اداروں کا ہے جو جسے چاہتے ہیں ان غواہ کرتے ہیں قتل کرتے ہیں لوگوں کے اموال لوٹ لیتے ہیں طرح طرح کے ظلم ڈھاتے ہیں ایسے مظالم کہ رو نگٹے کھڑے ہو جائیں، جو بھی ان کی قید میں ہوتا ہے یا اپنے عمل اور زبان سے کہتے ہیں کہ یہاں ہم سے بڑھ کر کوئی بھی نہیں کوئی بھی نہیں جو تمہیں ہم سے چھڑرا سکے یا پھر ہمیں کچھ بھی کرنے سے روک سکے حالانکہ انہیں یہ حق حاصل نہیں ہو یہ لوگ کر رہے ہیں یہ استکبار فی الارض کر رہے ہیں یہ لوگ طاقت کے نشی میں کھلما اللہ کیسا تھد شمنی کر رہے ہیں اور جلد ہی یہ اپنے مشرک آباد اجداد آل فرعون اور جوان سے پہلے تھے کی مثل ہلاک کیے جانے والے ہیں لیکن انہیں اس بات کا شعور نہیں ہے۔

یوں آپ آج خود دیکھ رہے ہیں اور ثابت ہو چکا کہ ایک ہی وجود ہے ایک ہی ذات ہے جو کہ القوی ثابت ہوتی ہے اور وہ ہے یہی وجود جسے آپ فطرت کا یا کائنات کا نام دیتے ہیں جو کہ رب ہے اور یہی اللہ ہے نہ کہ اللہ کسی بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کا نام ہے۔

اب اگر اس کے باوجود بھی کوئی یہ کہتا ہے کہ نہیں کائنات الگ ہے اور اللہ الگ ہے جو کہ اوپر آسمانوں پر چڑھ کر بیٹھا ہے تو اسے اس آسمانوں پر بیٹھے ہوئے اللہ کو جس کا اپنا کوئی وجود ہی نہیں اسے القوی ثابت کرنا ہو گا؟ اور جب ہر کوئی اپنی آنکھوں سے دیکھ رہا ہے کہ القوی تو فطرت ہے تو پھر فطرت کے علاوہ کوئی اللہ ہے ہی نہیں نہ یہ کسی بھی صورت ہو سکتا ہے یہ فطرت ہی ہے جو آپ کا رب ہے اور آسمانوں پر چڑھایا ہوا ملاؤں و مذہبی طبقے کا خود ساختہ و بے بنیاد اللہ القوی ہونا تو بعد کی بات ہے اپنا وجود ہی ثابت کرنے کا اختیار نہیں رکھتا اور الٹا خود اپنے وجود کو زبردستی منوانے کے لیے ملاؤں و مذاہب کا محتاج ہے۔ یوں اس پہلو سے بھی بالکل کھل کرواضح ہو گیا کہ جو کچھ بھی موجود ہے جو بھی آپ کو نظر آ رہا ہے یہ اللہ ہی کا وجود نظر آ رہا ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

اللہ کا ایک اسم ہے ”الظاہر“ جس کے معنی ہیں جو کچھ بھی کھلم کھلا سامنے نظر آ رہا ہے۔

جو کچھ بھی کھلم کھلا سامنے نظر آ رہا ہے یہ اللہ ہی نظر آ رہا ہے اب اس سے بھی بڑھ کر حق واضح ہو سکتا ہے؟ اب آپ سے ہی سوال کرتے ہیں جسے آج تک اللہ قرار دیا جاتا رہا جو کہ محض بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کا نام ہے کہ کائنات الگ اور اللہ الگ اور آسمانوں پر موجود ہے تو کیا وہ الظاہر ہے؟ کیا وہ کھلم کھلا سامنے نظر آ رہا ہے؟ سامنے نظر آنا تو بہت دور کی بات بلکہ آج تک کوئی ایک بھی خلق ایسی نہیں کہ جس نے اسے دیکھا ہوا اور پھر دیکھنا تو بعد کی بات ہے اس کا تو کوئی وجود ہی ثابت نہیں ہوتا۔ جس کا کوئی وجود ہی نہیں وہ ظاہر کہاں سے ہو گا اور پھر نظر کہاں آئے گا؟

جو کھلم کھلا سامنے ہے ہی نہیں وہ اللہ ہو ہی نہیں سکتا خواہ کوئی کچھ ہی کیوں نہ کر لے اور جو کھلم کھلا ہر طرف ہر سو نظر آ رہا ہے اس کے علاوہ کوئی اللہ ہو ہی نہیں سکتا خواہ کوئی کچھ ہی کیوں نہ کر لے۔ یوں اس پہلو سے بھی نہ صرف اللہ کیا ہے بالکل کھل کر واضح ہو جاتا ہے بلکہ آج تک اللہ کے نام پر پاپے جانے والے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کو جڑ سے اکھاڑ دیا گیا، کوئی خواہ کچھ ہی کیوں نہ کر لے نہ صرف وہ اپنے ان عقائد و نظریات کو سچا ثابت نہیں کر سکتا بلکہ اسے ہر صورت حق کو تسلیم کرنا پڑے گا۔ اب یا اس پر منحصر ہے کہ وہ زبان سے واضح کر دیتے جانے کے بعد اپنی خوشی سے تسلیم کرتے ہوئے دنیا و آخرت میں فلاح کا سودا کرے یا پھر اللہ کے یہ یعنی ہاتھ کو حرکت میں آتا دیکھ کر یعنی عذاب عظیم کو اپنی آنکھوں کے سامنے دیکھ کر نہ صرف تسلیم کرے بلکہ یہ تسلیم کرنا اسے کچھ نفع نہیں دے گا اور دنیا و آخرت میں ذلت آمیز ہلاکت و رسولی کا سودا کرے۔

یہ چند اسماء الحسنی ہیں جن سے آپ پر ہر پہلو سے اور ہر لحاظ سے کھل کھل کر واضح ہو چکا کہ اللہ کیا ہے۔ ان کے علاوہ بھی تمام اسماء الحسنی سے یہی حق ہی آپ کہ سامنے آئے گا اور کوئی ایک بھی اسم ایسا نہیں جس کی بنیاد پر جو اللہ ہے ہی نہیں جسے آسمانوں پر چڑھا دیا گیا اس کا کوئی وجود ثابت ہو یا پھر وہ کسی ایک بھی اسم پر پورا اتر سکے۔

تمام اسماء اللہ کے ہیں اور جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے جو کچھ بھی وجود رکھتا ہے یہ اللہ ہی کا وجود آپ کو نظر آ رہا ہے ایک ہی وجود ہے جو کہ اللہ ہے اللہ کے علاوہ کوئی دوسرا وجود ہے ہی نہیں۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

**وَهُوَ مَعْكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ.** الحدید ٨

اور ہوتھمارے ساتھ ہے تم جہاں کہیں بھی ہو۔

اب آپ خود غور کریں اور فیصلہ کریں کہ آپ کہیں بھی چلے جائیں تو وہاں آپ کے ساتھ کون ہو گا؟ کیا یہی وجود نہیں جو کچھ بھی موجود ہے اور اور کرتے جائیں جب تک کہ اوختم ہو کر ماضی میں نہیں چلا جاتا؟ یہ آیت بھی اللہ کی ذات کو اس طرح کھول کر واضح کر دیتی ہے کہ رائی برابر بھی کوئی شک و شبہ نہیں رہتا کہ اللہ کیا ہے۔

آسمانوں میں چلے جائیں تو یہی وجود ہی سامنے آئے گا جو کچھ بھی موجود ہے جنہیں آپ مخلوقات کا نام دیتے ہیں، زمین کی گہرائیوں میں چلے جائیں تو یہی مخلوقات ہی سامنے آئیں گی یہی وجود جو کچھ بھی موجود ہے، سمندروں میں چلے جائیں تو وہاں بھی یہی وجود ہی ساتھ ہو گا، ایسے ہی آپ کہیں بھی چلے جائیں تو وہاں اسی وجود کو ہی اپنے ساتھ پائیں گے اور یہی تو کہا گیا کہ تم جہاں کہیں بھی ہو جو تمہارے ساتھ ہے وہ ہے اللہ۔

یوں اس پہلو سے بھی بالکل کھل کر واضح ہو گیا کہ اللہ کیا ہے۔ جو کچھ بھی اپنا وجود رکھتا ہے اور آپ کو نظر آ رہا ہے یہ اللہ ہی کا وجود ہے جو آپ کو نظر آ رہا ہے اور اگر بات کی جائے مشرکین کے خیالی اللہ کی تو وہ کیسے جہاں بھی ہوں ساتھ ثابت ہو سکتا ہے جو کہ ہے، ہی آسمانوں پر چڑھا ہوا؟ یوں مشرکین کے خیالی اللہ کا تو وہ جو دہی کا عدم ثابت ہو گیا جس کی کوئی حقیقت نہیں بلکہ مشرکین کا خود ساختہ بے بنیاد و باطل عقیدہ و نظریہ ہے جو کہ دجل عظیم ہے جس کا باب لد سے قتل کر دیا گیا۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کرو واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

الْمُ تَرَأَنَ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا  
أَذْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا. المجادله ۷

آلم تر کیا نہیں دیکھا؟ یعنی جیسا کہ پچھے یہ بات واضح کی جا چکی کہ آپ کو جو کچھ بھی دیا گیا ہے کس نہ کسی مقصد کے لیے دیا گیا اور پھر کس شے کا کیا مقصد ہے اسے جاننا ہوتا شے میں موجود صلاحیتیں اس کے مقصد کو واضح کرتی ہیں۔ آپ کو آنکھیں دیں جن سے دیکھنے کی صلاحیت ہے تو ظاہر ہے دیکھنے کے لیے ہی آنکھیں دیں اور پھر آپ کے دیکھنے کے لیے آپ کے سامنے کیا رکھا؟ یہی وجود جو کچھ بھی آپ کو ہر طرف نظر آ رہا ہے تو یہ جو آپ کو ہر طرف نظر آ رہا ہے اسی کے بارے میں کہا جا رہا ہے کہ کیا نہیں دیکھا؟ یعنی تم دیکھ رہے ہو، تمہیں آنکھیں دیں اور یہ وجود بھی تمہارے سامنے ہے تم ہر لمحے اسی وجود کو ہی تو دیکھ رہے ہو ہر طرف جو بھی تمہیں نظر آ رہا ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جو دیکھ رہے ہیں جو دیکھا جو کہ یہی وجود ہے آسمانوں وزمین ہیں جو کچھ بھی ان میں موجود سامنے ہے بصارت کی رسائی میں ہے یہ سب دیکھا ہے تو کیا ہے یہ؟ آگے اسی سوال کا جواب دے دیا گیا آنَ اللَّهَ اس میں کچھ شک نہیں کہ اللہ تھا یعنی یہ ہے اللہ جسے تم اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہو اور آج تک اللہ کو تھا کیے ہوئے تھے تمہیں علم ہی نہ تھا کہ اللہ ہے کیا۔ پھر آگے دیکھیں اسی بات کو مزید واضح کرنے کے لیے ایک عظیم ثبوت بھی ساتھ ہی پیش کر دیا یَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ خود ہی علم رکھ رہا ہے جو کچھ بھی آسمانوں میں ہے اور جو کچھ بھی زمین میں ہے یعنی غور کرو کون ہے جسے خود علم ہے کہ آسمانوں اور زمین میں کیا ہے؟ مثلاً اگر آپ کی مٹھی میں کوئی شے ہو اور مٹھی بند ہوتا کون ہے جس کو علم ہے کہ مٹھی میں کیا ہے؟ کیا آپ کے علاوہ کوئی دوسرا انسان ہو سکتا ہے؟ نہیں بالکل اسی طرح جو کچھ بھی آسمانوں میں ہے اور جو کچھ بھی زمین میں ہے اس کا علم اس کے علاوہ کسی اور کو ہو ہی نہیں سکتا جس وجود میں آسمانوں وزمین موجود ہیں۔ جو کہ یہی وجود ہی سامنے آئے گا یعنی ہو ہی سامنے آئے گا اس کے علاوہ کوئی دوسرا ہو ہی نہیں سکتا اور پھر دیکھیں آگے یہی واضح کیا گیا کہ ہو ہی اللہ ہے مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ نہیں ہو رہا تین میں سے کوئی انہتائی خفیہ بات کرے یعنی جیسے کہ سرگوشی کر کے کسی کو بتایا جاتا ہے تا کہ کوئی سن نہ لے مگر ہو ان کا پوچھتا ہوتا ہے وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ اور نہ پانچ مگر ہو ان کا پوچھتا ہوتا ہے وَلَا أَذْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ اور نہ ہی اس سے کم اور نہ ہی اس سے زیادہ مگر ہو یعنی کم سے کم بھی ہوں تو ساتھ ہو ہے اور زیادہ سے زیادہ بھی ہوں تو ساتھ ہو ہے هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا جہاں کہیں بھی ہیں ہو ان کے ساتھ ہے۔

اس آیت کے پہلے حصے میں تو واضح کر دیا کہ ہو یعنی جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے جس کا بھی وجود ہے اور اور کرتے جائیں جب تک کہ حد نہیں آ جاتی یعنی جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی میں نہیں چلا جاتا جب اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے تو نہ صرف ایک ہی وجود سامنے آئے گا بلکہ یہی اللہ ہے اور اللہ ہی میں ہے جو کچھ بھی ہے، آسمانوں وزمین بھی کے وجود میں ہیں جب آسمانوں وزمین اللہ ہی کے وجود میں ہیں تو ظاہر ہے پھر اللہ ہی ہے جسے علم ہے کہ آسمانوں وزمین میں کیا کچھ ہے۔ اور آگے مزید انہتائی آسان مثال سے واضح کر دیا کہ ہو اللہ ہے۔ کہیں پر بھی کوئی تین ہوں تو پوچھتا ساتھ ہو ہے اور پھر مزید انہتائی زبردست مثال دے دی کہ ان سے بھی کم سے کم ہوں جتنے کم ہو سکتے ہیں اب ظاہر ہے کم سے کم تو ایک ہوتا ہے، چھوٹے سے چھوٹا ایک، اب اگر اللہ الگ سے کوئی اوپر آسمانوں پر چڑھ کر بیٹھا ہوا ہے تو پہلی بات کہ وہ ساتھ ہے ہی نہیں ایسے جیسے کہ تین ساتھ ہوتے ہیں اور وہ پوچھتا ساتھ ہو اور دوسری بات کہ ادنی یعنی چھوٹے سے چھوٹے، نیچے سے نیچے، کم سے کم جو کہ چھوٹے سے چھوٹا ایک ہوتا ہے اگر وہاں اللہ الگ سے موجود ہے تو وہ ادنی تور ہے گا ہی نہیں یعنی وہ چھوٹے سے چھوٹا ایک تور ہے گا ہی نہیں۔ ہاں البتہ ایک ہی صورت پیچھے پیچتی ہے کہ نہ صرف اللہ اس کیسا تھا ہو بلکہ وہ کم سے کم چھوٹے سے چھوٹا ایک ہی رہے اگر وہ خود اپنے آپ میں اللہ ہی کا وجود ہو اللہ کوئی الگ سے وجود نہ ہو اور میں حق ہے جو کہ آیت سے بالکل کھل کرو واضح ہو گیا۔

ایسے ہی اکثر جس سے زیادہ نہ ہو یعنی جتنا زیادہ ہو سکتا ہے اب اگر اللہ الگ سے وجود ہے تو پھر اللہ کے علاوہ تو کوئی اکثر ہو ہی نہیں سکتا ہاں البتہ ایک صورت ہے کہ اکثر بھی رہے اور اللہ بھی ساتھ موجود ہے وہ یہ کہ اللہ الگ سے وجود نہیں بلکہ اکثر اللہ ہی کا وجود ہو۔

یہ آیت کھول کھول کرو واضح کر دیتی ہے کہ جو کچھ بھی موجود ہے اپنا وجود رکھتا ہے اور اور کرتے جاؤ جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی میں نہیں چلا جاتا اور جب حد آ

جائے یعنی اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے تو جو وجود سامنے آئے گا نہ صرف ایک ہی وجود ہے بلکہ یہی اللہ ہے نہ کہ اللہ ان مشرکین کے مشرک آباؤ اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے عقائد و نظریات کا نام ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثُلُّ نُورِهِ كَمِشْكُوٰةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الْزُّجَاجَةُ كَانَهَا كَوْكَبٌ دُرْرِيٌّ يُوْقَدٌ مِنْ شَجَرَةٍ مُبِرَّكَةٍ زَيْتُونَةٍ لَا شَرْقِيَّةٌ وَلَا غَرْبِيَّةٌ يَكَادُ زَيْتَهَا يُضِيَّءُ وَلَوْلَمْ تَمْسَسْهُنَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللَّهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ۔ النور ۲۵

اللہ اللہ ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا ہے اللہ تو آگے اسی سوال کا جواب ہے نور نور ہے یعنی از جی ہے السماوات و الارض آسمان اور زمین یعنی جو خلائیں ہیں اور جو مادہ ہے سب کا سب نور یعنی از جی ہے۔

آپ کو دیکھنے کی صلاحیت دی گئی تو آپ کیا دیکھ رہے ہیں؟ آپ جو کچھ بھی موجود ہے اس میں سے جو ظاہر ہے دیکھ رہے ہیں یعنی آپ آسمانوں و زمین کو دیکھ رہے ہیں تو جو بھی آپ دیکھ رہے ہیں یہ اللہ ہی کا وجود ہے جو آپ کو نظر آ رہا ہے اور یہ وجود یعنی آسمانوں و زمین نور یعنی از جی ہے۔ جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے یہ نور یعنی از جی ہی ہے جو آپ کو آسمانوں یعنی گیوسوں اور ارض یعنی مادے کی صورت میں نظر آ رہی ہے۔ کس طرح یہ سب کا سب از جی ہے اسی کو ایک مثال سے واضح کیا گیا مثُلُّ نُورٍ مثُل ہے اس نور کی یعنی از جی کی كَمِشْكُوٰةٍ جیسے کہ مشکاة ہیں جتنے ہو سکتے ہیں۔ مشکاة کہتے ہیں جیسے کہ آپ نے دیکھا ہو گالاٹین کے گرد شیشے کا ایک خول سا ہوتا ہے بالکل ایسا ہی ہر طرف سے بند خول ہو گویا کہ شیشے کی گیند ہوا س میں سے روشنی تو گزر سکے لیکن دھواں وغیرہ نہ آگے نہ جانے دے بلکہ اسے کسی ایسی حالت میں بدل کر آگے بھیج کر وہ نقصان کی بجائے فائدہ مند بن جائے۔ ایسے ہی گویا کہ شیشے کے گول گیند نمایاں ہوں جو ایسے ہی ایک دوسرے کے اندر ہوں جیسے گیند کے اندر گیند، اس کے اندر اور گیند، اس کے اندر اور گیند۔ فِيهَا مِصْبَاحٌ اس میں ہے چراغ یعنی آگ جل رہی ہے الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ مصباح یعنی جو چراغ جل رہا ہے جو آگ جل رہی ہے وہ شیشوں میں ہے جیسے کہ پیچھے واضح کیا گیا کہ مشکاة ہر طرف سے بند گیند نما خول ہے اور بہت سے مشکاة جیسے گیند کے اندر گیند، اس کے اندر اور گیند، اس کے اندر اور گیند اور جو مشکاة ہیں وہ شیشے کے ہیں ان میں چراغ جل رہا ہے الْزُّجَاجَةُ كَانَهَا كَوْكَبٌ دُرْرِيٌّ جو شیشے ہے وہ بالکل ایسا ہے جیسے کہ انتہائی روشن اور چمکتا ہوا ستارہ ہے یُوْقَدُ گویا کہ خود ہی جل رہا ہے مِنْ شَجَرَةٍ جتنے بھی سلسلہ ہیں ان میں سے ہر سلسہ یعنی جیسے ایک دو میں تقسیم ہو جاتا ہے دو آگے چار میں ایسے ہی جیسے جیسے آگے بڑھتے جانا مزید پھیلتے جانا مُبِرَّكَةٌ جن میں ہیں ہی برکات یعنی جن میں رائی برابر بھی کسی ایک بھی مخلوق کے لیے نقصان نہیں بلکہ ہر لحاظ سے فائدے ہی فائدے ہی زَيْتُونَةٌ ایک ایسا تیل کہ جتنے بھی تیل ہو سکتے ہیں اس میں ہیں لَا شَرْقِيَّةٌ وَلَا غَرْبِيَّةٌ نہ ہی ان میں سے کوئی ایک بھی کچھ بھی شرقی اور نہ ہی ان میں سے کوئی ایک بھی کچھ بھی غربی یعنی مثال کے طور پر اگر آپ کو کسی خاص مقام یا شیئے کے لیے حرارت چاہیے جس کے لیے آپ آگ جلا دیں تو اس سے خارج ہونے والی حرارت خاص اسی شیئے یا اسی مقام پر ہی نہیں جائے گی بلکہ ادھر ادھر بھی جائے گی جو کہ آپ کے مقصد میں شامل ہی نہیں تھا ایسے ہی آپ کوئی بھی کام کرتے ہیں تو آپ سے لاتعدا ایسے اعمال سرزد ہوتے ہیں جن کا آپ کے مقصد کیسا تھا کوئی تعلق نہیں ہوتا لیکن اگر ایسا ہو کہ جو بھی کام کیا جائے اس کا رائی برابر بھی کوئی سائیڈ افیکٹ نہ ہو یعنی صرف وہی ہو جو آپ چاہتے ہیں رائی برابر بھی اس کے علاوہ کچھ بھی نہ ہو یہ ہے لَا شَرْقِيَّةٌ وَلَا غَرْبِيَّةٌ پھر آگ ہے یَكَادُ زَيْتُهُ وَه تیل جس کے جلنے سے سلسلے ہیں گویا کہ خود ہی جل رہا ہے یُضِيَّءُ شعائیں جو کہ اس چراغ سے خارج ہو رہی ہیں جیسے ہی ان کیسا تھکردار ہے ہیں تو ان شعاعوں کے ذرات پھٹ کر ان سے تابکاری بے نقاب ہو رہی ہے وَلَوْلَمْ تَمْسَسْهُنَارٌ اور اگر ہر گز نہیں جو ہو رہا ہے آگ مس کر رہی یعنی آگ کے اس پر اثر انداز ہونے سے پھٹ کرتا بکاری بے نقاب نہیں ہو رہی نور پر نور ہی نور یعنی ایک ذرہ جو کہ بذات خود نور یعنی از جی ہوتا ہے اس کے پھٹنے

سے کئی اقسام کی انرجی وجود میں آ رہی ہے وہ انرجی ہر اگلے مرحلے پر مزید پھیل رہی ہے یہ فہدی راہنمائی کرتا ہے اللہ اللہ ہے لِنُورِہ مَنْ يَشَاءُ اس کے لیے وہ نور ہے جو اس کے قانون پر پورا تر رہا ہے وَيَضْرِبُ اور جو پہلے سامنے لارکھا تھا پھر چھپا دیئے جانے کے باوجود سامنے لارہا ہے اللہ اللہ ہے الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ اسے کس کے لیے اللہ سامنے لارہا ہے مثالیں لوگوں کے لیے سامنے لارہا ہے وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ اور اللہ ہے ہرشتے کیسا تحمل رکھ رہا ہے یعنی وہ ذات اللہ ہے جو ہر شئے سے علم رکھ رہا ہے جو کہ یہی وجود ہی سامنے آتا ہے جو موجود ہے اس کے علاوہ اور کچھ موجود ہے ہی نہیں کسی کا وجود ہے ہی نہیں۔

یہ آیت چونکہ نہ صرف آیت ہے بلکہ مثال بھی ہے تو اب اس کی حقیقت کیا ہے یعنی وہ حقیقت کیا ہے جسے اس مثال سے سامنے لا یا گیا اسے بالکل کھول کر آپ کے سامنے رکھتے ہیں۔ آیت کے شروع میں ہی نہ صرف یہ واضح کر دیا گیا کہ جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے جو کہ ایک ہی وجود ہے اس کے علاوہ اور کچھ ہے ہی نہیں بلکہ یہ بھی کھول کر واضح کر دیا کہ یہ اللہ ہے۔

جو ہر طرف آپ کو نظر آ رہا ہے یہ اللہ ہی کا وجود نظر آ رہا ہے یہ تو ہو گیا ”الظاهر“ یعنی جو کچھ بھی نظر آ رہا ہے جسے آپ کا نات کہتے ہیں یہ تو ہو گیا ”الظاهر“ تو اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا صرف ظاہر ہی ہے یا پھر ”الباطن“ بھی ہے یعنی یہ جو ظاہر ہے اس کے پیچھے بھی کچھ ہے؟ اگر ہے تو کیا ہے؟ اسے جانے کے لیے آپ کو ظاہر میں غور کرنا پڑے گا یعنی اس کی گہرائی میں جانا ہو گا اس کے پیچھے پڑنا ہو گا کہ وہ کہاں لیکر جاتا ہے تب ہی آپ پر واضح ہو گا کہ الباطن کیا ہے۔

اور الباطن کیا ہے جب آپ آسمانوں وزمین یا جو کچھ بھی ظاہر ہے اس میں آپ غور کریں تو آپ پر یہ بات بالکل محل کرو واضح ہو جاتی ہے کہ الباطن نور ہے یعنی انرجی ہے۔ جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے یہ اصل میں نور یعنی انرجی ہی ہے جو گیسوں جو کہ آسمان ہیں اور مادہ جو کہ ارض ہیں کی صورت میں نظر آ رہی ہے۔ نور یعنی انرجی کیسے آسمانوں وزمین یعنی گیسوں اور مادے کی صورت اختیار کرتی ہے اسے واضح کرنے کے لیے اللہ نے سورۃ النور کی اس آیت میں یہ آسمان اور زمین یعنی جس زمین پر آپ موجود ہیں اور اس کے گرد گیسوں کی ساتھوں کی مثال بیان کی کہ ان میں کیسے نور یعنی انرجی گیسوں اور مادے میں بدل رہی ہے۔ سب سے پہلے آپ دیکھیں تو آپ کو مشکاة نظر آئیں گے جیسے کہ زمین کے گرد گیسوں کی تہیں ہیں اور ان کے دوسری جانب ایک چراغ جل رہا ہے جو کہ سورج ہے آپ زمین پر ہیں آپ کی طرف سے سورج جو کہ ایک چراغ ہے وہ ان تہیں کے اس پار ہے یوں یہ گیسوں کی تہیں سورج کے لیے مشکاة ثابت ہو جاتی ہیں اور پھر یہ تہیں بالکل ایسے ہیں جیسے گویا کہ انتہائی شفاف شیشه ہو کہ آر پار سب ایسے نظر آ رہا ہے گویا کہ درمیان میں کچھ ہے ہی نہیں۔ سورج زمین سے بہت دور ہے لیکن آپ کو وہ بہت قریب نظر آتا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ جیسے آپ دور بین یا کیمرے سے زوم کر کے دیکھتے ہیں تو شے بالکل قریب دکھائی دیتی ہے بالکل اسی طرح زمین سے سورج کو دیکھنے سے زمین کے گرد گیسوں کی تہیں یہی کردار ادا کرتی ہیں کہ سورج بالکل قریب نظر آتا ہے۔ اس کی اصل وجہ یہ ہے کہ سورج سے جو نور یعنی انرجی خارج ہوتی ہے تو وہ ایسے ہی ہوتی ہے جیسے کہ تابکاری کو کسی خول میں بند کر دیا گیا ہو یعنی سورج سے خارج ہونے والی انرجی جو شاعوں کی صورت میں زمین کی طرف آتی ہے وہ گرم نہیں بلکہ ٹھنڈی ہوتی ہے اور جیسے ہی وہ زمین کے گرد گیسوں کی پہلی تہہ سے ٹکراتی ہیں تو جیسے بم پھٹتا ہے ایسے ہی ان شاعوں کے نوری ذرات پھٹتے ہیں ان کے پھٹنے سے ایک قسم کی انرجی مزید کئی اقسام کی انرجی یعنی نور میں تقسیم ہو کر شاعوں کی صورت میں مزید آگے کو بڑھتی ہے۔ زمین کے گرد گیسوں کی اگلی تہہ ان میں سے کچھ شاعوں کو واپس منعکس کر دیتی ہے اور جن کی ضرورت ہوتی ہے انہیں آگے بڑھنے دیتی ہے جو نوری شعائیں آگے بڑھتی ہیں وہ اگلی تہہ میں داخل ہونے سے جب گیسوں سے ٹکراتی ہیں تو ان شاعوں کے نوری ذرات مزید پھٹتے ہیں اور ایک ایک قسم کا نور یعنی انرجی کئی اقسام کی انرجی میں تقسیم ہو کر مزید بڑھتی اور پھیلتی چلی جاتی ہے اسی طرح سورج سے خارج ہونے والے نور یعنی انرجی کی شعائیں آگے بڑھتے پھٹ کر مزید نور یعنی انرجی میں تقسیم ہو کر پھیلتے ہوئے زمین کی اس پہلی تہہ جس میں آپ موجود ہیں میں داخل ہوتی ہیں اور پھر اس میں داخل ہونے سے بھی انرجی کے ذرات آسیجن کیسا تحمل کرانے سے پھٹتے ہوئے نہ صرف تابکاری خارج کرتے ہوئے جیسے کہ بم پھٹتے ہیں آگے بڑھتی ہیں یہاں تک کہ زمین میں داخل ہو جاتی ہیں پھر زمین میں بھی وہ زمین کے عناصر سے جب ٹکراتی ہیں تو زمین میں بھی انہٹائی چھوٹے چھوٹے دھماکے ہوتے ہیں اور تابکاری بے نقاب ہوتی چلی جاتی ہے۔

اسی دوران زمین کے اندر زیتون جسے آپ خام تیل کا نام دیتے ہیں وہ بھی انہی مراحل سے گزرتا ہوا مختلف عناصر کی صورت میں تقسیم ہوتا ہوا آگے بڑھتا چلا آتا ہے یعنی جیسے سورج سے خارج ہونے والی ازرجی یعنی نور آگے بڑھتا اور پھیلتا چلا جاتا ہے سلسشوں کی صورت میں بالکل ایسے ہی زمین میں ازرتیون یعنی خام تیل بھی ایسے ہی سلسشوں میں آگے بڑھتے ہوئے زمین کی نباتات اگانے والی تہہ تک آ جاتا ہے اور یہاں آنے تک وہ سلسلہ درسلسلہ بہت سے عناصر کی صورت میں پھیل چکا ہوتا ہے۔

سورج سے آنے والی نور یعنی ازرجی کی شعاعیں جوز میں میں داخل ہوتی ہیں وہ انہی عناصر سے جب ٹکراتی ہیں تو زمین میں تابکاری پیدا ہوتی ہے جس سے وہ عناصر نباتات کی صورت میں ظاہر ہوتے ہیں جو نباتات برکات ہوتی ہیں یعنی ان سے وجود میں آنے والی ہرشتے ہر لحاظ سے مکمل، پرفیکٹ اور ان کے استعمال کرنے والوں کو بھی رائی برابر بھی کسی نقصان کا سامنا نہیں کرنا پڑتا بلکہ صرف اور صرف فائدے ہی ہوتے ہیں۔

آپ پچھے یہ بات جان چکے ہیں کہ ماڈ گیسوں سے ہی وجود میں آیا گیسوں کو مختلف کیمیائی مراحل سے گزارا جائے تو وہ مادے کی صورت اختیار کر لیتی ہیں اور اگر ماڈ واپس کیمیائی عوامل یا مراحل میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ سورج سے آنے والی نور یعنی ازرجی کی شعاعوں سے فضائیں یا زمین میں کوئی بھی کیمیائی عوامل و قوع پذیر ہوتے ہیں ماڈ کیمیائی عوامل سے گزرتا ہے تو بلاشبہ گیسیں خارج ہوتی ہیں لیکن وہ وہی گیسیں اور اتنی ہی خارج ہوتی ہیں جن کی ضرورت ہوتی ہے ایک رائی برابر بھی نہ تو کچھ زیادہ ہوتا ہے اور نہ ہی رائی برابر کچھ کم، کہیں بھی کسی بھی قسم کا کوئی سائیڈ افیکٹ نہیں ہوتا یہ ایسا بہترین نظام ہے جسے مشکاۃ کہا گیا۔

اب آپ خود بھی آسمانوں و زمین میں غور فکر کریں تو آپ پر یہ بات بالکل کھل کرو واضح ہو جائے گی کہ کوئی بھی ایسی ذات نہیں جو اس وجود سے الگ اپنا وجود رکھتی ہے اور وہ باہر سے آ کر یا باہر بیٹھے ہی کچھ ایسا کر رہی ہے جس سے یہ سب ہور ہا ہے بلکہ یہی وجود ہے جو کہ ایک ہی وجود ہے اس کے علاوہ اور کچھ ہے ہی نہیں اور یہی آیت میں بھی کہا گیا۔

جو بھی وجود ہے جو کچھ آپ کو نظر آ رہا ہے یہ نور یعنی ازرجی ہے جو مختلف مراحل سے ایسے گزرتی ہے کہ کوئی سائیڈ افیکٹ نہیں ہوتا اور اس سے گیسیں و ماڈ و وجود میں آ رہا ہے اور پھر ماڈ و گیسیں واپس مراحل طے کرتے ہوئے نور یعنی ازرجی میں تبدیل ہو جاتے ہیں۔ یوں یہ ایک سرکل ہے نور یعنی ازرجی جو کہ مختلف مراحل سے گزر رہی ہے اور تمام کی تمام مراحل میں یہی نور یعنی ازرجی ہی کسی نہ کسی حالت میں ظاہر ہو رہی ہے۔ الباطن نور یعنی ازرجی ہے اور ظاہر گیسیں و ماڈ یہی سرکل چل رہا ہے الظاہر والباطن۔

جسے آپ گرمی کہتے ہیں یہ ایسا نہیں ہوتا کہ سورج سے گرم شعاعیں خارج ہو کر زمین پر آتی ہیں یعنی سارے رستے وہ گرم ہی رہتی ہیں نہیں بلکہ حقیقت یہ ہے کہ وہ رستے میں گرم نہیں ہوتیں جب وہ زمین کے گرد گیسوں کی تہوں میں داخل ہوتی ہیں تو ایسے ہی پھٹتی ہیں جیسے بم پھٹتے ہیں یعنی ان شعاعوں کے نور یعنی ازرجی پر مشتمل ذرات جب زمین کے گرد گیسوں میں گزرتے ہیں تو پھٹتے چلے جاتے ہیں اور مزید نور کے ذرات میں تقسیم ہوتے چلے جاتے ہیں اور جس آسمان میں آپ رہ رہے ہیں جب یہاں پہنچتے ہیں تو آسیجن سمیت ان گیسوں کیستھ ملنے سے جو گیسیں اس فضائیں ہیں پھٹتے ہیں جس وجہ سے ان سے تابکاری بے نقاب ہوتی ہے یعنی حرارت خارج ہوتی ہے جسے آپ گرمی کہتے ہیں۔

اللہ کا نظام یہ ہے کہ ان میں سے بہت سے نور یعنی ازرجی کے ذرات ایسے ہیں جو شعاعوں کی صورت میں زمین میں داخل ہو کر زمین میں خام تیل کے کیمیائی عوامل سے گزر کر عناصر میں تقسیم ہونے سے جو گیسیں وجود میں آتی ہیں ان کیستھ مل کر پھٹیں جس سے زمین کے اندر حرارت پیدا ہوئی اور نباتات کے وجود میں آنے سمیت زمین کے اندر یعنی مٹی کی تہوں میں نظام چلے لیکن اگر آپ وہی گیسیں زمین کے باہر خارج کریں گے تو سورج سے آنے والے نور کے وہ ذرات جنہوں نے زمین کے اندر جا کر ان گیسوں سے ٹکرانے سے پھٹنا چاہو ہی گیسیں باہر فضائیں موجود ہونے سے فضائیں ہی ان کیستھ مل کر کر پھٹیں گے جس سے زمین پر تابکاری یعنی حرارت بڑھ جاتی ہے۔

آج خام تیل کو مختلف مراحل سے گزار کر جو کچھ بھی خلق کیا جا رہا ہے تو اس سے طرح طرح کی گیسیں خارج ہو رہی ہیں جو فضائیں بھر چلی ہیں جس کا نتیجہ یہ تکلا کہ سورج سے آنے والی وہ شعاعیں جو ظاہر ٹھنڈی ہوتی ہیں لیکن ان میں تابکاری بھری ہوئی ہوتی ہے وہ زمین میں جا کر زمین کے اندر ان گیسوں سے ٹکرانے کا

تابکاری بے نقاب کرنے کی بجائے انسانوں کے مفسد اعمال کے سبب خارج کی جانے والی گیسوں کے فضیلیں بھر جانے کی وجہ سے ان کیسا تھکنگا کر پھٹ رہی ہیں جس سے ان میں موجود تابکاری بے نقاب ہو کر درجہ حرارت دن بدین بڑھتا ہی چلا جا رہا ہے۔

یہ ہے آج درجہ حرارت دن بدین بڑھتے ہی چلے جانے کی اصل وجہ اور پھر اس سے مزید فساد در فساد ہو کر ہر سطح پر طرح طرح کی تباہیاں آ رہی ہیں۔ یوں اس پہلو سے بھی آپ پر حق بالکل کھول کر واضح کر دیا گیا کہ جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے جو موجود ہے اللہ ہی کا وجود ہے جو آپ کو ہر طرف نظر آ رہا ہے یہ اللہ ہی کا وجود ہے جو بالاطین میں نور یعنی از جی ہے اور الاظہر میں جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے۔ ایک ہی وجود ہے جو کہ اللہ ہے اللہ کے علاوہ کوئی دوسرا ہے ہی نہیں۔ واضح ہو چکا کہ ان مشرکین کے مشرک آباد اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کا نام اللہ نہیں ہے ایسا کوئی اللہ اپنا وجود نہیں رکھتا یہ محض مشرکین کے دماغ کی اختراق ہے اس سے بڑھ کر اور کچھ نہیں۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

**قَالَ رُسُلُهُمْ أَفِي اللَّهِ شَكٌّ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ.** ابراہیم ۱۰

اس وقت جو لوگ دنیا میں موجود ہیں انہیں مخاطب کرتے ہوئے اللہ کہہ رہا ہے کہ تمہیں کہا جا رہا ہے قائل رُسُلُهُمْ أَفِي اللَّهِ شَكٌّ ” کہا ان کو ان میں انہی سے بھیج گئے رسولوں نے جیسے آج تم میں تمہی سے رسول بھیج دیا گیا جو حق ہر لحاظ سے کھول کھول کر واضح کر رہا ہے، کیا اللہ میں شک کر رہے ہیں کہ اپنے باطل و بے بنیاد عقائد و نظریات کو ترک نہیں کر رہے ایسے ہی اللہ نے جب جب بھی رسول بعث کیا تو اللہ کے رسول نے آکر بالکل کھول کر واضح کر دیا کہ اللہ ہی کا وجود ہے جو تمہیں ہر طرف نظر آ رہا ہے کیا تم اب بھی اللہ میں شک کر رہے ہو؟ فاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ آسمانوں وزمین جب تک فاطر ہیں یعنی بالکل ویسے کہ ویسے ہیں جیسے اول وجود میں لائے گئے تو اللہ ہے اور اگر کوئی فاطنہ نہیں رہتا یعنی اپنے مقام سے ہٹ جاتا ہے اس میں تبدیلی کر دی جاتی یا تبدیلی کرتا ہے تو وہ اللہ نہیں بلکہ اللہ کا شریک بن جاتا ہے تو دیکھو تم جورات دن اعمال کر رہے ہو کیا کر رہے ہو؟ اگر تو تم فطرت سے مطابقت رکھتے ہو تو اللہ ہی کا وجود ہے اور کوئی ہے ہی نہیں اور اگر تم فطرت سے مطابقت نہیں رکھتے تم فطرت پر احصار کرنے کی بجائے اس کیسا تھجڑنے کی بجائے اس کی ضد بن رہے ہواں میں تبدیلیاں کر رہے ہو فطرت کیسا تھدشمنی کر رہے ہو تو تم اللہ کے شریک ہو اور اللہ یعنی فطرت اپنا شریک یعنی دوسرا وجود برداشت نہیں کرتی فطرت اسے اذیت ناک طریقے سے نشان عبرت بناتے ہوئے جو اس کی سزا ہے اس سے دوچار کرتے ہوئے مٹا دیتی ہے۔ یوں اس پہلو سے بھی آپ پر بالکل کھول کر واضح کر دیا گیا کہ جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے اللہ ہی کا وجود نظر آ رہا ہے، ایک ہی وجود ہے جو کہ اللہ ہے اللہ کے علاوہ اور کچھ ہے ہی نہیں اور اگر کوئی اللہ کا شریک بنتا ہے الگ سے دوسرا وجود ہونے کا دعویدار بنتا ہے یعنی اپنے مقام سے ہٹ کر الگ سے اپنے وجود کا دعویٰ کرتا ہے فطرت میں تبدیلیاں کر کے اسے فطرت کی ضد دوسرا وجود بنادیتا ہے تو اللہ اپنا شریک برداشت نہیں کرتا یعنی فطرت دوسرا وجود برداشت نہیں کرتی۔ یعنی اب آپ پر ہے کہ آپ جو کہ ایک ہی وجود ہے اللہ میں اپنے مقام پر قائم ہو کر اسی وجود کا حصہ بن جاتے ہیں آپ کا الگ سے کوئی وجود ہے ہی نہیں جیسے مشین میں پر زے کی طرح اپنے مقام پر فٹ ہو کر بذات خود مشین ہی بن جاتا ہے پر زے کا الگ سے کوئی وجود نہیں یا پھر مشین سے الگ ہو کر پر زہ ایک دوسرا وجود بن جاتا ہے ایسے ہی فطرت سے کٹ کر الگ سے وجود ہونے کے دعویدار بنتے ہیں۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

**آلمُ تَرَ أَنَّ اللَّهَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ.** ابراہیم ۱۹

آلمُ تَرَ کیا نہیں دیکھا؟ یعنی تمہیں جو دیکھنے کی صلاحیت دی گئی تو کیوں دی گئی؟ اسی لیے دی گئی کہ تم دیکھو تو کیا دیکھ رہے ہو؟ کیا ہے جو ہر طرف تمہیں نظر آ رہا ہے؟ کیا ہے جو تم نے ہر طرف دیکھا؟ آگے اسی سوال کا اللہ خود ہی جواب دے رہا ہے کیونکہ انسان دیکھ تو رہا ہے انسان نے دیکھا تو ہے لیکن اسے علم

ہی نہیں اس نے خورہی نہیں کیا کہ یہ کیا ہے جو اس نے ہر طرف دیکھا کیا ہے کس کا وجود ہے اس لیے اللہ خود واضح کر رہا ہے کہ جو دیکھا وہ کیا ہے انَّ اللَّهَ اس میں کچھ شک نہیں کہ اللہ تھا یعنی تم جسے اللہ کہہ رہے ہے ہو جو کہ تمہارے آبا اجادا سے نسل درسل منتقل ہونے والے عقائد و نظریات کا نام ہے وہ اللہ نہیں ہے بلکہ جو اللہ ہے اسے ہی تم ہر طرف دیکھ رہے ہو لیکن تم نے اللہ کو تھا کیا ہوا ہے۔ اب جب یہ کہا گیا کہ جو تم نے دیکھا یعنی تھا اللہ تو آگے سے سوال کیا جاتا ہے انسان سوال کرتا ہے تو پھر اس میں تو بہت کچھ ایسا ہے جو کہ خبیث ہے مثلاً سور ہے، سانپ، بچھو، چوہ ہے اور ایسے ہی بہت سا فضلہ اور گند وغیرہ ہے اس لیے یہ اللہ کا وجود کیسے ہو سکتا ہے؟ تو آگے اسی سوال کا جواب بھی دے دیا گیا خلق السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ بِالْحَقِّ آسمانوں وزمین کی خلق بالحق ہے تو اللہ ہے اگر بالحق نہیں تو اللہ نہیں بلکہ اس کا شریک ہے۔ تو کیا یہ سب بالحق ہے؟ جو بھی خبائش ہیں کیا خبائش بالحق ہیں؟ اگر خبائش بالحق ہوتے تو اللہ ان سے بچنے کا حکم کیوں دیتا؟ کیا خبائش کے خلق ہونے کا ذمہ دار اللہ ہے؟ یا پھر اللہ تو ہے ہی طیب یعنی انسان ہو جنہوں نے طیب کو خبیث میں بدل دیا۔ یہ جن کی بنیاد پر تم کہہ رہے ہو کہ یہ اللہ کیسے ہو سکتا ہے کیونکہ زمین پر بہت سی مخلوقات ہیں جو خبیث ہیں تو جان لو خبائش کی حقیقت بالکل ایسے ہی ہے جیسے کہ تمہارے جنم میں کوئی خرابی کر دی جائے کوئی پھوڑا پھنسی کوئی نرم ہو جائے۔

اللہ نے تو یہ زمین طیب خلق کی تھی تم نے اس میں چھیڑ چھاڑ کر کے اس میں پنگے لیکر اسے خبیث بنادیا یعنی خراب کر دیا، انسان کی حقیقت جسم میں واٹر میں کی ہے جو نہ صرف اپنے ہی وجود سے کٹ کر الگ سے پورا ایک وجود ہونے کا دعویدار بن جاتا ہے بلکہ اندر سے جسم کو نقصان پہنچاتا ہے خرابیاں کرتا ہے تباہی مچاتا ہے۔ انسان اللہ کے وجود میں واٹر میں ہے جسے جہاں تک رسائی حاصل ہے تباہی ہی مچا رہا ہے خرابیاں کر رہا ہے۔ یوں اس پہلو سے بھی آپ پر بالکل کھل کر واضح ہو گیا کہ جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے اللہ ہی کا وجود نظر آ رہا ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

**قُلْ اللَّهُمَّ فَاطِرُ السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ**. الزمر ۲۶

قُلْ کہو! اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا کہو تو آگے سے کھا جا رہا ہے کہو اللہ یعنی کہو اللہ ہے۔ وہی بات کہ آپ کو دیکھنے کی صلاحیت دی تو آپ کیا دیکھ رہے ہیں؟ جو آپ دیکھ رہے ہیں اسی کی بات ہو رہی ہے کہ تمہیں یہ کہنا پڑے گا کہ جو تم دیکھ رہے ہوں اللہ کو دیکھ رہے ہو۔ اب آپ خود غور کریں کہ دیکھ تو آپ آسمانوں وزمین سمیت جو بھی اپنا وجود رکھتا ہے انہیں یا ان میں سے ہی دیکھ رہے ہیں تو پھر اللہ کیا ہوا؟ یعنی پھر بھی اگر نہیں مانتے اور اگر یہ سوال کرتے ہیں کہ بہت کچھ خبیث نظر آ رہا ہے، گند نظر آ رہا ہے تو کیا یہ سب اللہ کا وجود ہے؟ یعنی ایسا نہیں ہو سکتا کہ جو گند ہے یا اللہ کا وجود ہے اس لیے یہ جو نظر آ رہا ہے اللہ کا وجود نہیں بلکہ اللہ تو آسمانوں پر ہی چڑھ کر بیٹھا ہوا ہے تو آگے اسی سوال کا جواب دے دیا اللہ اللہ ہے۔ اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا ہے اللہ؟ تو آگے اسی سوال کا جواب بھی دے دیا گیا مَ وَ جُو یعنی اللہ کیا ہے اللہ وہ ہے جو فَاطِرٌ فاطر تھے السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ آسمانوں وزمین۔ یعنی آسمانوں وزمین فاطر تھے تو اللہ ہی کا وجود تھا اور آج اگر کچھ بھی فاطر نہیں ہے تو وہ اللہ نہیں بلکہ اللہ کا شریک بن چکا ہے اور کس نے فطرت سے ہٹایا؟ خبائش کیا ہیں؟ جو کچھ بھی خبیث ہے ان کا ذمہ دار انسان ہے انسان نے فطرت میں تبدیلیاں کیں جب فطرت میں تبدیلی کی جائے گی تو ظاہر ہے پہلے ہی واضح کر دیا کہ فطرت کے لیے تبدیلی ہے ہی نہیں اس لیے اگر تبدیلی کی جائے گی تو خرابی ہو جائے گی اور جس میں بھی تبدیلی کی جائے گی بالآخر وہ خبیث بن جائے گی۔ اس آیت میں یہ بات کھول کر واضح کر دی گئی کہ اللہ طیب ہے اور طیب صرف اور صرف وہ ہے جو کہ فاطر ہے یعنی اپنی اسی اصل حالت میں ہے جس پر وہ اول وجود میں لا یا گیا جس پر وہ انسان کو وجود میں لانے سے پہلے تھا اور جو خبیث ہے وہ اللہ نہیں ہے بلکہ وہ ایسے ہی ہے جیسے جسم میں کوئی خرابی ہونے سے جسم کا کچھ حصہ خراب ہو جائے کوئی نرم ہو جائے، کوئی پھوڑا پھنسی بن جائے۔

یہی آج سے چودہ صدیاں قبل محمد علیہ السلام نے بھی کہا اور یہی ہر رسول نے کہا کہ اللہ طیب ہے اور طیب سے حب کرتا ہے یعنی طیب کو ہی اپنی طرف کھینچتا ہے یہاں تک کہ اپنا وجود بنالیتا ہے۔

یوں یہ سوال بھی بالکل ختم ہو جاتا ہے کہ جو کچھ بھی خبیث ہے کیا وہ بھی اللہ ہے؟ تو اس کا جواب ہے کہ نہیں وہ اللہ نہیں ہے اللہ تو طیب ہے ہاں البتہ وہ تک

اللہ ہی کا وجود ہے جب تک کہ اسے مٹا نہیں دیا جاتا اس کا وجود ختم نہیں کر دیا جاتا اور جب تک اس کا وجود ہے اس کی اہمیت و حیثیت ایسے ہی ہے جیسے کہ جسم میں کہیں کوئی پھوڑا، پھنسی وغیرہ نکلی ہو تو جو حصہ جو گوشہ اس سے متاثر ہوتا ہے۔  
یوں اس پہلو سے بھی بالکل کھل کر واضح ہو گیا کہ فطرت ہی اللہ ہے نہ کہ اللہ کسی بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کا نام ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔  
آپ قرآن میں درجنوں مقامات پر لکھتے ہیں کہ اللہ قرآن میں جگہ جگہ نہ شنہ ہلاک شدہ اقوام کا ذکر کرتے ہوئے کہتا ہے کہ ہم نے انہیں ہلاک کیا جس سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ جس نے بھی ان قوموں کو ہلاک کیا، ہی اللہ ہے اور اگر اللہ کو جاننا ہے تو پھر یہ جان لیا جائے کہ ان قوموں کو کس نے ہلاک کیا؟ اگر یہ جان لیا گیا کہ ان قوموں کو کس نے ہلاک کیا تو بلاشک و شبہ وہی اللہ ہے۔

اگر تو ہلاک کرنے والا وجود وہی سامنے آتا ہے جو ان مشرکین کے مشرک آباء اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے عقائد و نظریات ہیں تو بلاشک و شبہ وہی اللہ اور اگر وہ سامنے نہیں آتا تو خواہ کچھ ہی کیوں نہ ہو جائے وہ اللہ ہو، ہی نہیں سکتا بلکہ اللہ ہو، ہی ذات ہے جس نے ان قوموں کو ہلاک کیا صفحہ ہستی سے مٹا دیا۔ اور جب غور و فکر کیا جائے تو آپ کے سامنے یہی وجود ہی آئے گا جنہیں آپ مخلوقات کا نام دیتے ہیں جنہیں آپ آسمانوں وزمین کا نام دیتے ہیں۔ ان قوموں کو فطرت نے ہلاک کیا اور جب انہیں فطرت نے ہلاک کیا تو پھر ظاہر ہے یہی وجود فطرت ہی اللہ ہے نہ کہ اللہ کوئی الگ سے اپنا وجود رکھتا ہے اور اپر آسمانوں پر چڑھ کر بیٹھا ہوا ہے جس کا کوئی وجود نہیں۔

یوں اس پہلو سے بھی آپ پر بالکل کھول کر واضح کر دیا گیا کہ آسمانوں وزمین میں جو کچھ بھی آپ کو نظر آ رہا ہے جو اپنا وجود رکھتا ہے نہ صرف یہی ایک ہی وجود ہے ایک ہی ذات ہے بلکہ یہ اللہ ہے اللہ کا وجود آپ کو نظر آ رہا ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

وَمَا مِنْ إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُۚ۔ آل عمران ۲۲

اور نہیں ہے جتنے بھی الہ ہیں ان میں سے کوئی ایک بھی الہ مگر اللہ۔

آگے بڑھنے سے پہلے الہ کو سمجھنا بہت ضروری ہے آپ کو جو کچھ بھی دیا گیا خواہ وہ آپ کا جسم ہو جسم میں ہاتھ، پاؤں، آنکھیں، ناک، کان سمیت بہت سے اعضا ہیں وہ سب دیئے گئے، سننے دیکھنے اور جو دیکھتے سنتے ہیں اسے سمجھنے اور عمل کرنے کی بھی صلاحیت دی، آپ کو مال، اولاد، ذہانت، کچھ کرنے کی صلاحیتیں، کوئی عہدہ و مرتبہ یا جو کچھ بھی دیا تو ان میں سے کسی کا بھی جس کے فعلے کے مطابق استعمال کریں گے وہ آپ کا اللہ کھلانے گا اور آپ جو اس کی بات مان کر اس کے فعلے کے مطابق ان میں سے کسی کا بھی استعمال کریں گے تو یہ آپ اس کی عبادۃ کریں گے یعنی اس کی عبادۃ کھلانے گی جسے اردو میں غلامی کہا جاتا ہے جس کا مطلب ہے کہ کسی کی بات ماننا اس کی بات مان کر اس کے مطابق عمل کرنا۔

آپ کو جو کچھ بھی دیا گیا تو جو بھی آپ کو یہ بتاتا ہے کہ ان میں سے کس کا کب کہاں کتنا اور کیسے استعمال کرنا ہے کس کے لیے یا کس کے چیزوں کے استعمال کرنا ہے یعنی آپ کو جو بھی دیا گیا تو اس کا استعمال کب کہاں کتنا اور کیسے کرنا ہے جس کے فعلے پر عمل کرتے ہوئے آپ ان میں سے کسی کا بھی استعمال کریں گے تو جس کے فعلے پر عمل کرتے ہوئے ان میں سے کسی کا بھی استعمال کریں گے وہ آپ کا اللہ کھلانے گا اور آپ جو اس کی بات مانیں گے اس کے فعلے کے مطابق عمل کریں گے جسے اطاعت کہا جاتا ہے تو ایسا کرنا یعنی اطاعت کرنا اس کی عبادۃ یعنی غلامی ہو گی۔

وَمَا مِنْ إِلَهٌ اُوْرَجِنَتْ بھی الہ ہیں یعنی جتنے بھی ایسے ہیں جو یہ فعلہ کرتے ہیں کہ جو کچھ بھی تمہیں دیا گیا خواہ وہ مال ہو، اولاد ہو، ذہانت ہو، کچھ بھی کرنے کی صلاحیتیں ہوں، سننے دیکھنے سمجھنے اور عمل کرنے کی صلاحیتیں ہوں، کوئی عہدہ، مرتبہ یا کوئی مقام ہو یہ سب کیوں دیا گیا ان کا یا ان میں سے کسی کا بھی کب کہاں کیوں کتنا اور کیسے استعمال کرنا ہے ایسے جتنے بھی ہیں ان میں سے کوئی ایک بھی ایسا نہیں کہ جس کی بات مانی جائے، جس کو یہ حق حاصل ہو کہ وہ ان

میں سے کسی کے بارے میں بھی فیصلہ کرے کہ کیوں دیا گیا اور اس کا استعمال کیا ہے کب کہاں کیوں کتنا کیسے اور کس کے پیچھے استعمال کرنا ہے إِلَّا اللَّهُ مَلْكُ الْأَرْضِ یعنی صرف اور صرف اللہ ہی کو یہ حق حاصل ہے کہ وہ فیصلہ کرے کہ تمہیں جو کچھ بھی دیا گیا ان میں سے کسی کا بھی کب کہاں کیوں کتنا اور کیسے استعمال کرنا ہے، کس کے پیچھے استعمال کرنا ہے اور کس کے پیچھے استعمال نہیں کرنا۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اللہ کیا ہے تو یہ جملہ ”اللہ“ اپنی وضاحت خود کر رہا ہے۔

”اللہ“ اللہ دو الفاظ کا مجموعہ ہے ”ال“ اور ”الله“۔ اللہ کے معنی تو آپ پہلے ہی جان چکے اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ”ال“ کے معنی کیا ہیں؟ کسی بھی لفظ کے شروع میں ”ال“ یعنی الف لام کا استعمال اسے مخصوص کر دیتا ہے۔ جہاں بھی کسی لفظ یا جملے کے شروع میں ”ال“ کا استعمال کیا جائے تو اس کا مطلب ہوتا ہے کہ عام کا نہیں بلکہ خاص کا ذکر کیا جا رہا ہے خاص کی بات کی جا رہی ہے۔

”ال اور الله“ کو جمع کیا جائے تو ”الله“ بتا ہے جس کے معنی بنتے ہیں مخصوص اللہ یعنی جتنے بھی ایسے ہیں جو یہ فیصلہ کر رہے ہیں جو تمہیں یہ بتاتے ہیں کہ جو کچھ بھی تمہیں دیا گیا وہ کس مقصد کے لیے دیا گیا اس میں سے کسی کا بھی کب کہاں کیوں کتنا اور کیسے استعمال کرنا ہے، کس کے لیے یا کس کے پیچھے استعمال کرنا ہے اور کس کے پیچھے نہیں۔ جتنے بھی ایسے ہیں جن کی بات مانی جا رہی ہے ان میں سے جو مخصوص ثابت ہو جائے جو خاص ثابت ہو جائے وہ اللہ ہے یعنی اس کی بات مانی جائے گی اس کے فعلے کے مطابق جو کچھ بھی دیا گیا اس کا یا اس میں سے کسی کا بھی استعمال کیا جائے گا۔

اب آپ پر فرض ہے کہ آپ غور فکر کریں اور یہ جانیں کہ جتنے بھی اللہ ہیں ان میں سے وہ کون ہے جو مخصوص ثابت ہوتا ہے جو خاص ثابت ہوتا ہے؟ اسے جاننے کے لیے ایک مثال آپ کے سامنے رکھتے ہیں مثلاً اگر آپ کو کوئی کچھ دیتا ہے اور بہت سے ایسے ہیں کہ جو آپ کو بتانا شروع ہو جاتے ہیں کہ اس شے کا استعمال کیا ہے یہ تمہیں کس مقصد کے لیے دی گئی تو یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آپ ان سب میں سے کس کی بات مانیں گے؟ مثلاً اس افراد ہیں جو کہ آپ کی راہنمائی کے دعویدار ہیں ان میں سے ہر کسی کا بھی کہنا ہے کہ میری بات مانو میں تمہیں بتاتا ہوں کہ اس شے کا مقصد کیا ہے اسے کس مقصد کے لیے استعمال کرنا ہے اسے کب کہاں کیوں کتنا اور کیسے استعمال کرنا ہے اور انہی دس میں سے ایک ایسا بھی ہے جو نہ صرف آپ کو اس شے کے دیے جانے کا مقصد بتا رہا ہے بلکہ وہ بار بار یہ بھی کہہ رہا ہے کہ دیکھو یہ شے میں نے تمہیں دی ہے اس لیے یہ حق صرف اور صرف مجھے حاصل ہے کہ میری بات مانی جائے، میں نے تمہیں یہ شے دی ہے تو ظاہر ہے صرف اور صرف مجھے ہی علم ہے کہ میں نے تمہیں یہ شے کس مقصد کے لیے دی اسے کب کہاں کیوں کیسے اور کتنا استعمال کرنا ہے، کس کے لیے استعمال کرنا ہے اور کس کے لیے استعمال نہیں کرنا۔

اب آپ سے سوال ہے کہ آپ ان دس میں سے کس کی بات مانیں گے؟ یا ان دس میں سے کون ہے جسے حق حاصل ہے کہ صرف اور صرف اسی کی بات مانی جائے؟ یعنی ان دس میں سے کون ہے جو مخصوص ثابت ہوتا ہے؟ اگر ان دس کو ایک دوسرے پر ترتیج دی جائے تو کون ہے جو ان سب سے اوپر آئے گا؟ تو اس کا جواب نہ صرف انتہائی آسان ہے بلکہ بالکل واضح ہے آپ نہ صرف سننہ دیکھنے کی صلاحیت رکھتے ہیں بلکہ جو سننے اور دیکھنے ہیں اسے سمجھنے کی صلاحیت بھی رکھتے ہیں، آپ سن اور دیکھ رہے ہیں اور آپ کا دماغ آپ کو یہ فیصلہ سنارہا ہے کہ جس نے یہ شے تمہیں دی صرف اور صرف اسی حق حاصل ہے کہ اس کی بات مانی جائے اسی کے کہے ہوئے کے مطابق اس کا استعمال کیا جائے اس کے علاوہ کسی کو یہ حق حاصل نہیں ہے۔ کیونکہ جب شے اس نے دی تو ظاہر ہے اس نے بغیر کسی مقصد کے تودی نہیں اور پھر اس نے کس مقصد کے لیے دی اس کے علاوہ کوئی دوسری راہنمائی نہیں کر سکتا اس لیے اس کے علاوہ کسی دوسرے کی بات نہیں مانی جائے گی اور اگر مانی گئی تو پھر یہ بات بھی پہلے سے ہی نہ صرف طے شدہ ہے بلکہ واضح ہے کہ شے جس مقصد کے لیے دی گئی وہ مقصد پورا نہیں ہو گا۔

بالکل ایسے ہی آپ غور فکر کریں اور جانیں کہ جتنے بھی اللہ ہیں ان میں سے کون سا ایسا ہے جو مخصوص اللہ ثابت ہوتا ہے؟

سب سے پہلے تو آپ کو یہ جاننا ہو گا کہ آپ کو جو کچھ بھی دیا گیا مال، اولاد، جسم، جسم میں تمام کے تمام اعضاء، صحت، سننے دیکھنے اور سمجھنے کی صلاحیت، کچھ کرنے کی صلاحیتیں، کوئی عہدہ، مرتبہ یا مقام یا پھر کچھ بھی دیا گیا تو یہ سب کا سب کس نے دیا؟ جس نے بھی یہ سب کا سب دیا وہ مخصوص اللہ ثابت ہو جائے گا کیوں کہ ظاہر ہے جس نے بھی دیا تو اس نے بغیر کسی مقصد کے تونہیں دیا اور پھر اس نے کس مقصد کے لیے دیا ان میں سے کسی کا بھی استعمال کب کہاں کیوں کتنا اور

کیسے کرنا ہے کس کے پیچھے یا کس کے لیے ان کا یا ان میں سے کسی کا بھی استعمال کرنا ہے اور کس کے لیے یا کس کے پیچھے استعمال نہیں کرنا اس کا علم صرف اور صرف اسی کو ہے اس کے علاوہ کسی کو نہیں ہو سکتا اور اگر اس کے علاوہ کسی اور کی مانی گئی کسی اور کے کہے کے مطابق ان کا یا ان میں سے کسی کا بھی استعمال کیا گیا تو جس مقصد کے لیے یہ سب دیا گیا وہ مقصد پورا نہیں ہوگا جس کا نتیجہ سوائے ہلاکت و تباہی کے کچھ نہیں ہوگا یوں نہ صرف فساد ہوگا بلکہ آپ نے مخصوص اللہ جسے عربوں کی زبان میں اللہ کہا جائے گا اس کے ساتھ اس کا شریک لاکھڑا کر دیا۔

اب جب غور و فکر کیا جائے اور یہ جانا جائے کہ وہ کون ہے جس نے آپ کو وجود دیا اور یہ سب کا سب دیا یعنی آپ کا رب کون ہے؟ تو بالکل کھل کر واضح ہو جاتا ہے کہ جو وجود نظر آرہا ہے یہی وجود ہے جس نے نہ صرف آپ کو وجود دیا بلکہ جو کچھ بھی آپ کے پاس ہے وہ سب کا سب اسی وجود نے ہی آپ کو دیا، جو کچھ بھی موجود ہے اور اور کرتے جائیں جب اور ختم ہو کر ماضی کا صیغہ بن جائے تو ایک ہی وجود سامنے آئے گا اس کے علاوہ کچھ ہے ہی نہیں اور یہی وجود ہے جو آپ کو عدم سے وجود میں لا یا آپ کو تمام کے تمام اعضاء دیئے، آپ کو سننے دیکھنے اور سمجھنے کی صلاحیت دی، کچھ کرنے کی صلاحیت دی، آپ کو مال، اولاد دیا، آپ کو ذہانت دی کوئی عہدہ و مرتبہ یا کوئی مقام دیا یعنی جو کچھ بھی آپ کو حاصل ہے اسی وجود نے آپ کو دیا جسے آپ مخلوقات کا نام دیتے ہیں جو آپ کو ہر طرف نظر آ رہی ہیں جسے آپ فطرت اور انگلش میں نیچر کہتے ہیں۔

اب جب یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو بھی کہ یہی وجود جو آپ کو ہر طرف مخلوقات کی صورت میں نظر آرہا ہے اسی نے آپ کو سب کا سب دیا تو ظاہر ہے اس وجود نے آپ کو جو کچھ بھی دیا تو اس میں سے کچھ بھی کوئی ایک بھی شے خواہ وہ چھوٹی سے چھوٹی ہی کیوں نہ ہو بغیر کسی مقصد کے لیے تو نہیں دیا۔

جب اسی وجود نے آپ کو یہ سب کا سب دیا تو یہی وجود مخصوص اللہ یعنی اللہ ثابت ہو جاتا ہے کیونکہ جب اسی وجود نے آپ کو یہ سب کا سب اسی کا ہے اور اس نے کس مقصد کے لیے یہ سب دیا اس کے علاوہ کسی دوسرے کو علم ہو، ہی نہیں سلتا جس وجہ سے صرف اور صرف اسی وجود کو ہی حق حاصل ہے کہ اس کی ہی بات مانی جائے اس کے کہے ہوئے کے مطابق ہی جو کچھ بھی دیا ان میں سے کسی کا بھی استعمال کیا جائے ورنہ اگر اس کے علاوہ کسی دوسرے کی بات مانی گئی کسی دوسرے کے پیچھے اس کا استعمال کیا گیا تو پھر جس مقصد کے لیے یہ سب آپ کو دیا گیا کبھی بھی کسی بھی صورت وہ مقصد پورا نہیں ہوگا بلکہ اس کے بالکل بر عکس ہوگا جو کہ بتاہ کن اور انہتائی ہلاکت خیز ہوگا۔

یوں بالکل کھل کر واضح ہو گیا کہ جتنے بھی الہ ہیں ان میں صرف اور صرف یہی ”اللہ“ یعنی اللہ ثابت ہوتا ہے اس لیے اللہ کے علاوہ کسی کو یہ حق حاصل نہیں ہے کہ اللہ کے علاوہ کسی کی عبادۃ یعنی غلامی کی جائے کسی کی بھی بات مانی جائے۔

اور آپ جان کر حیران ہوں گے کہ پورے قرآن میں اسی بات کو پھیر پھیر کر ہر پہلو سے سامنے لا رکھا گیا جیسا کہ درج ذیل آیات آپ کے سامنے ہیں۔

إِنَّ اللَّهَ هُوَ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُهُ . الزخرف ٢٦

اس میں کچھ شک نہیں اللہ تھا یعنی جسے تم اللہ کہہ رہے ہو ایسا کوئی اللہ وجود ہی نہیں رکھتا جو اللہ ہے اسے تم نے اللہ تھا کیا ہوا ہے جو اللہ ہے اس کے ساتھ دشمنی کر رہے ہو۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا ہے اللہ تو آگے اسی سوال کا جواب ہے ہو اللہ ہے۔ ہو دو الفاظ کا مجموعہ ہے گول والی ”ہ“ اور ”و“۔ گول والی ”ہ“ کسی شے کی طرف اشارہ کے لیے استعمال ہوتی ہے اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کس کی طرف اشارہ کیا جا رہا ہے انسان کے لیے تین حالتیں وجود کرتی ہیں ماضی حال اور مستقبل اس لیے کس کی طرف اشارہ کیا جا رہا ہے یہ واضح کرنا بہت ضروری ہے۔ کسی ماضی کی شے کی طرف اشارہ کیا جا رہا ہے حال والی شے کی طرف یا پھر مستقبل والی شے کی طرف اس کو واضح کرنا لازم ہے جس کے لیے زبر پیش اور زیر استعمال کیا جاتا ہے۔ زبر کا استعمال ماضی میں لے جاتا ہے زیر کا استعمال مستقبل میں اور پیش کا استعمال حال کا اظہار کرتا ہے۔ ہو میں گول والی ”ہ“ پر پیش ہے جس کا معنی بتاتا ہے کہ اس شے کی طرف اشارہ کیا جا رہا ہے جو موجود ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا موجود ہے تو آپ کو بہت کچھ موجود نظر آئے گا مشا لارخت تو کیا درخت اللہ ہے؟ تو اس کا جواب آپ سے اس سوال میں ہے کہ کیا صرف درخت ہی موجود ہیں تو اس کا جواب ہوگا کہ نہیں اور بھی بہت کچھ موجود ہے تو یہی آگے کہا گیا ”و“ کے معنی ہیں اور، و پر زبر آجائے سے یہ ماضی کا صیغہ بن جاتا ہے یوں ”ہو“ کے معنی بنتے ہیں کہ کیا ہے جو موجود ہے جو موجود ہے اور اور کرتے جاؤ جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی کا صیغہ نہیں بن جاتا جب اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے یعنی حدآ جائے تو ایک ہی وجود ایک ہی ذات

سامنے آئے گی جو کہ اللہ ہے اس کے علاوہ اور کچھ ہے ہی نہیں۔

آج انسان اپنے اپنے خود ساختہ عقائد و نظریات کو اللہ کا نام دیتے ہوئے ہیں جس کا کوئی وجود ہی نہیں اسے اللہ بنائے ہوئے ہیں اور جو اللہ ہے جو کہ حق ہے اسے تھا کیا ہوا ہے انسانوں کے اللہ کے نام پر تمام تر عقائد و نظریات کا رد کرتے ہوئے اللہ کا اپنے رسول کے ذریعے کہنا ہے کہ إِنَّ اللَّهَ هُوَ اس میں کچھ شک نہیں اللہ تھا جو کچھ بھی تمہیں نظر آ رہا ہے جو بھی موجود ہے اور اور کرتے جاؤ جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی میں نہیں چلا جاتا اور جب اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے تو اللہ ہی کی ذات سامنے آئے گی اور کچھ ہے ہی نہیں سوائے اللہ کے۔

جو موجود ہے اور اور کرتے جاؤ جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی کا صبغہ نہیں، بن جاتا تو جو وجود سامنے آئے یہی وجود رَبِّیْ میرا رب ہے یعنی یہی وجود ہے یہی ذات ہے جس نے مجھے عدم سے وجود میں لایا، جو کچھ بھی میرے پاس ہے اسی وجود نے ہی دیا یہاں تک کہ میری تمام تر ضروریات یہی وجود ہی خلق کر کے فراہم کر رہا ہے اور وَرَبُّکُمْ اور تمہارا رب یعنی غور کرو جب تمہارا وجود نہیں تھا تو کون ہے جو تمہیں وجود میں لایا؟ کیا یہی ذات تمہیں وجود میں نہیں لائی؟ اور تمہاری جتنی بھی ضروریات ہیں ذرا غور کرو کون ہے جو خلق کر کے تمہیں فراہم کر رہا ہے؟ کیا یہی وجود یہی ذات نہیں یعنی کیا "ھو" نہیں ہے؟ تمہیں جو کچھ بھی دیا گیا کیا اسی وجود نے نہیں دیا؟

ذرا غور کرو تمہاری ضروریات میں تمہیں سانس لینے کے لیے آسی سجن کی ضرورت ہے تو کون ہے جو تمہیں آسی سجن دیکھتیم پر احسان کر رہا ہے؟ کیا یہی درخت تمہیں آسی سجن فراہم نہیں کر رہے؟ کیا تمہارے کھانے کے لیے نباتات یہی زمین نہیں اگر ہی جس میں سمندروں کا اپنا کردار ہے، ہواں کا اپنا کردار، سورج کا اپنا، چاند کا اپنا اسی طرح کیا ہر لحاظ سے یہی وجود یہی ذات سامنے نہیں آتی؟ فَاعْبُدُوهُ جب ہر لحاظ سے یہی ذات ہی سامنے آتی ہے ایک ہی وجود ہے اور جو وجود ہے اللہ ہی کی ذات ہے کوئی دوسرا ہے، ہی نہیں اسی نے نہ صرف تمہیں وجود یا بلکہ جو کچھ بھی تمہارے پاس ہے اسی نے تمہیں دیا تو پھر ان سب کا استعمال کس کے لیے کر رہے ہو؟ کس کے پیچھے استعمال کر رہے ہو؟ کس کی بات مان رہے ہو؟ کس کے فیصلے کے مطابق اپنی اولاد کی تربیت کر رہے ہو؟ مال و دولت استعمال کر رہے ہو؟ اپنی صلاحیتوں کا استعمال کر رہے ہو؟ یا جو کچھ بھی دیا گیا اسکا استعمال کر رہے ہو؟ کس کے سننے دیکھنے سمجھنے اور کرنے کی صلاحیتوں کا استعمال کر رہے ہو؟ جب یہ سب کا سب ھو نے دیا تو پھر ظاہر ہے اس کے علاوہ کسی کو حق حاصل نہیں کہ اسے اللہ بنایا جائے یعنی اس کی عبادۃ کی جائے اس لیے پس اسی کی عبادۃ کرو یعنی ھو کوہی اللہ بناؤ اسی کی غلامی کرو اسی کے لیے اور اس کے پیچھے ان سب کا یا ان میں سے کسی کا بھی استعمال کرو۔

یوں اس پہلو سے بھی آپ پر یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو گئی کہ اللہ یعنی مخصوص اللہ یہی وجود ہے آپ خود غور و فکر کریں کہ آپ کا رب کون ہے یعنی وہ کون ہی ذات ہے جس نے آپ کو وجود دیا؟ تو یہی وجود آپ کے سامنے آئے گا جسے آپ فطرت کہتے ہیں جنہیں آپ مخلوقات کا ہی نام دیتے ہیں اسی طرح آپ غور و فکر کریں کہ آپ کی جتنی بھی ضروریات ہیں کون ہے جو آپ کو خلق کر کے مہیا کر رہا ہے تو یہی وجود ہی سامنے آئے گا آپ کو اسی وجود نے مال، اولاد، سننے دیکھنے اور سمجھنے کی صلاحیت جو سمجھتے ہیں اس پر عمل کرنے کی صلاحیتیں دی اس کے علاوہ بھی جو کچھ بھی ہے اسی وجود نے ہی آپ کو دیا۔ جب یہی وجود ہی جو کچھ بھی ہے سب کا رب ثابت ہوتا ہے تو پھر ظاہر ہے رب ہی تو اللہ ہے یہی وجود مخصوص اللہ یعنی اللہ ثابت ہوتا ہے۔

اب یہاں ایک اور سوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ "ھو" میں تو ہر کوئی آجاتا ہے تو اس کا مطلب کہ ہر کسی کی بات مانی جائے؟ یعنی ھو میں تو جو کچھ بھی موجود ہے سب کا سب آجاتا ہے جس میں آج جتنے بھی انسان موجود ہیں وہ بھی آجاتے ہیں تو کیا ان سب کی بھی بات مانی جائے؟ اگر ایسا ہے تو پھر اور بات مانی کس کی جاری ہے؟ جب ایک ہی وجود ہے دوسرا کوئی ہے ہی نہیں تو پھر ظاہر ہے ھو ہی کی تو مانی جاری ہے اسی کو تو اللہ بنایا ہوا ہے ہر کسی نے۔ تو اس کا جواب بہت آسان ہے مثلاً آپ اپنے ہی وجود کی مثال لے لیں اگر آپ کا نام عمران ہو تو عمران کیا ہے؟ کسی بھی عضو سے اور اور کرنا شروع کریں مثلاً ناخن سے شروع کریں تو ناخن پور کی طرف لے جائے گا، پور انگلی کی طرف، انگلی ہاتھ کی طرف، ہاتھ بازوں کی طرف اس طرح اور اور کرتے کرتے پورا وجود سامنے آئے گا لیکن اگر کوئی بھی عضو جسم سے الگ ہو دوسرا وجود بن جائے تو کیا وہ ھو یعنی جو بھی اعضاء ہیں اور اور کرنے سے ان میں آئے گا؟ مثلاً اگر ہاتھ جسم سے کٹ کر الگ ہو جائے ایک دوسرا وجود بن جائے تو کیا کٹا ہوا ہاتھ جو کہ الگ سے وجود بن چکا ہو گا وہ اور اور میں آئے گا؟ نہیں بلکہ جب

وہ ہے ہی کٹا ہوا تو وہ اور اور میں کیسے آ سکتا ہے اور اور میں تو وہ ہی آئے گا جو حسم کیسا تھا نہ صرف اپنے مقام پر موجود ہو بلکہ مر بوط بھی ہوا پنا کام کر رہا ہوا اور اگر کوئی وجود کیسا تھا جڑا ہوا ہی نہیں وہ الگ سے وجود بنا ہوا ہے تو وہ دوسرا وجود ہے نہ کہ آپ کا وجود کہ وہ آپ ہو۔

ایسے ہی جب آپ اور اور کریں تو اور اور میں وہی آئے گا جو نہ صرف اپنے مقام پر ہو گا بلکہ جیسے میشین میں ہر پر زہ اپنے مقام پر ہوتا ہے اور اپنا کام کر رہا ہوتا ہے کوئی الگ سے وجود نہیں ہوتا بلکہ ایسے ہی اپنے مقام پر رہتے ہوئے اپنی ذمہ داری کو پورا کر رہا ہو گا اور جو اپنے مقام پر نہیں ہو گا اپنی ذمہ داری کو پورا نہیں کر رہا ہو گا تو وہ ہو میں نہیں آئے گا بلکہ وہ الگ سے دوسرا وجود ہونے کا دعویدار ہو گا جسے شریک کہتے ہیں۔

اسی کو اللہ نے قرآن میں کئی مقامات پر واضح کر دیا جیسا کہ درج ذیل آیات آپ کے سامنے ہیں۔

اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَقُّ الْقَيُّومُ . آل عمران ۲۰۱

الف لام میم اللہ ہے۔ سورۃ آل عمران کے شروع میں یہاں کہا جا رہا ہے کہ ”الم“ اللہ ہے لیکن اس سے پچھلی سورۃ البقرۃ کے شروع میں کہا گیا ”الم“ وہ الکتاب ہے یعنی آسمانوں و زمین کو ”الم“ کہا گیا۔ یعنی جب پہلے ہی یہ بات واضح ہو چکی کہ جو نظر آ رہا ہے اللہ ہی کا وجود نظر آ رہا ہے تو ظاہر ہے پھر سورۃ البقرۃ اور سورۃ آل عمران میں دو مختلف باتیں نہیں کی گئیں بلکہ ایک ہی بات کو دو مختلف پہلوؤں سے دو مختلف مقامات پر پھیر کر سامنے لایا گیا اور اگر اس کے باوجود کسی کوئی شک و شبہ ہو تو آل عمران کی آیت ۲ بالکل کھول کر واضح کر دیتی ہے

اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ”الم“ اللہ ہے یعنی یہی جو وجود آپ کو نظر آ رہا ہے یہی وجود ہی مخصوص اللہ ہے نہیں اللہ مگر ہو۔ یعنی ہو ہی اللہ یعنی مخصوص اللہ ہے اب وہی سوال کہ اگر ہو ہی اللہ ہے تو پھر ہو میں تو جو بھی موجود ہے سب کا سب آ جاتا ہے اس میں اگر انسانوں کی بات کی جائے تو زانی، شرابی، قاتل، چور، ڈاکو سمیت بڑے بڑے مجرم آ جاتے ہیں تو کیا یہ سب بھی اللہ کا وجود ہے ان کی بھی بات مانی جائے؟ تو آگے اسی سوال کا جواب دے دیا گیا کہ نہیں آپ کو سمجھنے میں غلطی ہوئی آپ نے جو الگ سے وجود کے دعویدار ہیں جو شریک بننے ہوئے ہیں ان کو بھی اللہ ہی سمجھ لیا جو کہ ایسا نہیں بلکہ ذرا غور کریں اور دیکھیں کہ کیا وہ اللہ ثابت ہوتے ہیں؟ کیونکہ ہو میں کون آئے گا وہ آپ پر واضح کر دیتے ہیں۔

سب سے پہلی شرط ہو دیکھیں کیا موجود ہے تو جو کچھ بھی موجود ہے ان میں کون ہو میں شمار ہو گا اور کون نہیں اس کے لیے یہ ہن میں رکھیں الْحَقُّ الْقَيُّومُ آیا وہ الحی ہے یعنی مخصوص حیا یعنی زندہ ہونے کا مطلب ہے کہ اسے جس مقصد کے لیے وجود دیا وہ اس مقصد کو جان کر پہچان کر اس پر قائم ہے؟ اگر تو جس مقصد کے لیے اسے وجود میں لا یا اس مقصد پر قائم ہے اسے پورا کر رہا ہے اپنے مقام پر قائم ہے تو وہ مخصوص اللہ ہے ورنہ وہ مخصوص اللہ یعنی اللہ ثابت نہیں ہوتا اس لیے اسے کوئی حق حاصل نہیں کہ اسے اللہ بنایا جائے۔ یوں اس پہلو سے بھی بالکل کھل کر واضح ہو گیا کہ یہی وجود اللہ ہے نہ کہ اللہ ان مشرکین کے مشرک آباء اجادا سے نسل درسل منتقل ہونے والے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کا نام ہے۔ حق یہ ہے کہ آپ کو ہر طرف اللہ ہی کا وجود نظر آ رہا ہے نہ کہ اللہ کے علاوہ کچھ بھی اپنا وجود کرتا ہے۔

پھر مزید اور پہلو سے بھی آپ پر کھول کر واضح کر دیتے ہیں کہ اللہ کیا ہے۔

اللہ اوپر آسمانوں پر اپنے عرش یعنی کتحت پر ہے اس کے لیے جن دلائل کے نام پر خرافات کے ذریعے آج تک دھوکا دیا جاتا رہا ان کی حقیقت بھی بالکل کھول کر آپ پر واضح کرتے ہیں۔

سب سے پہلے تو آپ یہ جان لیں کہ اللہ کا تحنت اوپر آسمانوں پر ہے اور اللہ اوپر آسمانوں میں اپنے تحنت پر بیٹھا ہے، ممکن ہے، جلوہ گر ہے، جلوہ افروز ہے یا جو بھی الفاظ استعمال کریں یہ عقیدہ و نظریہ کہاں سے وجود میں آیا؟ کیونکہ آج تک اکثریت کو یہ کہہ کر دھوکا دیا جاتا رہا کہ یہ عقیدہ و نظریہ قرآن کا بیان کردہ ہے جو محمد علیہ السلام نے دیا یعنی یہ عقیدہ و نظریہ محمد علیہ السلام سے اخذ کیا گیا۔

لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ عقیدہ و نظریہ تو محمد علیہ السلام کی بعثت سے پہلے سے ہی نہ صرف موجود تھا بلکہ محمد علیہ السلام کو جب بعث کیا گیا تب نہ صرف مشرکین عرب، بلکہ یہودیوں اور عیسائیوں کا بھی یہی عقیدہ و نظریہ تھا۔ اسی عقیدے و نظریے کی بنیاد پر ان کے ہاں یہ بات موجود ہے کہ ایسا یعنی ایسا نبی کو اللہ نے

زندہ اپنے پاس آسمانوں پر بلالیا، الیاس نبی زندہ اوپر اللہ کے پاس آسمانوں میں چلا گیا اور وہ واپس تب آئے گا جب اللہ اس مسح رسول کو بعث کرے گا جس کا اللہ نے وعدہ کر رکھا ہے الیاس آ کر اس رسول کی نشاندہی کرے گا کہ یہ وہ مسح رسول ہے جس کا اللہ نے تم سے وعدہ کر رکھا تھا اور پھر اسی عقیدے و نظریے کی بنیاد پر عیسائیوں کے ہاں اس عقیدے نے جنم لیا کہ عیسیٰ ابن مریم کو اللہ نے اپنے پاس زندہ آسمانوں پر اٹھالیا۔

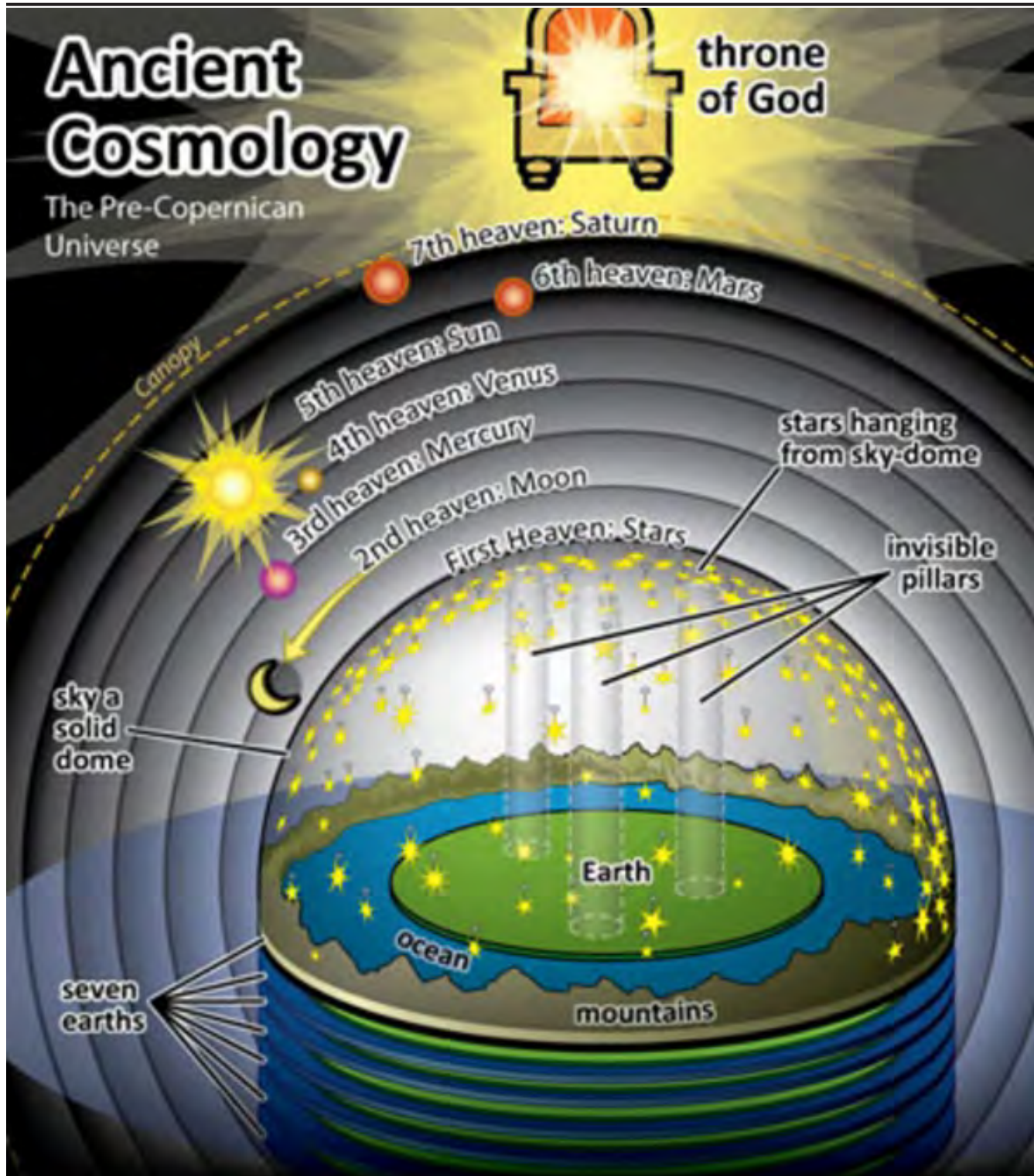
یعنی یہودیوں اور عیسائیوں میں اس عقیدے و نظریے کا پایا جانا جو کہ باقبال عہد نامہ قدیم میں بھی مذکور ہے کہ ایلیانی زندہ اوپر آسمانوں پر اللہ کے پاس چلا گیا اور عیسائیوں میں اس کے علاوہ عیسیٰ ابن مریم کا زندہ اوپر آسمانوں پر اللہ کے پاس چڑھ جانا ان عقائد و نظریات کی موجودگی میں رائی برابر بھی یہ شک نہیں رہتا کہ محمد علیہ السلام کی بعثت سے پہلے سے یہ عقیدہ و نظریہ پایا جاتا تھا کہ اللہ اوپر آسمانوں پر موجود ہے۔

جیسے آج قرآن کے تراجم و تفاسیر کے نام پر گمراہیوں و ذلت کا سودا کیا گیا بالکل عین اسی طرح بنی اسرائیل کے ملاوں نے اللہ کے نبیوں و رسولوں کے لٹرپچر کے اصل متن کو نہ صرف غائب کر دیا بلکہ تراجم و تفاسیر کے نام پر اپنے عقائد و نظریات کو عام کر دیا۔ ایک طرف آسمانوں و زمین کے بارے میں اصل متن تھا رسولوں کی طرف سے کی گئی راہنمائی تھی، اللہ پر کی گئی راہنمائی تھی تو دوسری طرف بنی اسرائیل کی ذہنی سطح اور علم ایسا نہ تھا کہ وہ رسولوں کی بات کو سمجھ سکتے وہ حق کو سمجھ سکتے اس لیے انہوں نے خود کو معیار بناتے ہوئے اپنے خیالات کو اپنے نظریات کو اپنے عقائد کو تراجم و تفاسیر کی صورت میں رسولوں کے کلام یعنی اللہ کے کلام کے نام پر اکثریت کو گمراہ کر دیا ہاں تک کہ سب کے سب ہی ملاں مبین میں چلے گئے حق کیا ہے کسی ایک کو بھی علم نہ رہا ہاں تک کہ رائی برابر بھی حق کا علم نہ رہا کسی کو اس کے باوجود ہر کوئی خود کو اہل حق ہی سمجھتا رہا۔

آسمانوں و زمین کے بارے میں، اللہ کے بارے میں وہی تراجم و تفاسیر کیے گئے جو وہ اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے تھے جس کا وہ مشاہدہ کر رہے تھے اور جس کا انہوں نے مشاہدہ ہی نہیں کیا بھلا اسے وہ کیسے سمجھ اور بیان کر سکتے ہیں؟ جو کہ ممکن ہی نہیں اس لیے انہوں نے اپنے مشاہدات، اپنے خیالات، عقائد و نظریات کو ہی اللہ کے نام پر اللہ ہی پر فٹ کر دیا جس کا نتیجہ یہ یکلا کہ جو اللہ ہے ہی نہیں اسے اکثریت اللہ بنی بیٹھی اور جو اللہ ہے اسے تھا کہ دریا اس کا کسی کو علم ہی نہ رہا۔ اس وقت وہ اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے تھے کہ زمین روٹی کی طرح گول اور چٹپٹی نظر آ رہی ہے، زمین ساکت ہے اور زمین کے کنارے ہیں، آسمان اللہ پیالے کی مانند ہے جو کہ زمین کے کناروں پر ٹکا ہوا ہے، آسمان میں سورج اور ستارے سب کے سب زمین کے گرد گھوم رہے ہیں دوسری طرف ان کے پاس جو رسولوں کا لٹرپچر تھا اس میں سات آسمانوں اور ان ہی کی مثل زمین کا ذکر تھا، رب عرش پر استوئی ہے اور عرش پانی پر ہے تو انہوں نے اپنے مشاہدات کی بنیاد پر آسمانوں و زمین، سورج، چاند ستاروں وغیرہ کے بارے میں عقائد و نظریات گھٹ کر پھیلایا ہے، عرش کے بارے میں، عرش کا پانی پر ہونا اور ایسے ہی اللہ کے بارے میں اپنے مشاہدات کی بنیاد پر عقائد و نظریات گھٹ کر پھیلایا ہے۔

مشرکین عرب، یہودیوں اور عیسائیوں کا نہ صرف آسمانوں و زمین جو کہ ان کے نزدیک کل کائنات تھی کے بارے میں بلکہ اللہ کے بارے میں جو عقیدہ و نظریہ پایا جاتا تھا وہ یہ تھا کہ محمد رسول اللہ کو جب بعث کیا گیا تو اس وقت پوری دنیا کے اکثر لوگوں کا سورج اور زمین کے حوالے سے ایک ہی نظریہ تھا اور وہ یہ کہ زمین روٹی کی طرح گول اور چٹپٹی ہے خشکی اس کے وسط یعنی درمیان میں ہے اس کے گرد پانی اور پانی کے گرد زمین کے کنارے ہیں ان کناروں پر پہاڑوں کی باڑ ہے جن پر آسمان اس طرح ٹکا ہوا ہے جیسے کوئی گنبد ہوتا ہے بالکل اسی طرح پہاڑوں پر ٹکا ہوا ہے یعنی زمین کے گرد پہاڑ وہ ستون ہیں جن پر آسمان کے کنارے نکلے ہوئے ہیں اور سورج آسمان کے اندر مشرق سے مغرب کی طرف سفر کرتا ہے۔

سات اوپر تک روٹیوں کی مانند زمینیں ہیں جن پر سات آسمان ہیں آسمانوں کے اوپر عین سر پر ایک تخت ہے جس پر اللہ بیٹھا ہوا نظام چلا رہا ہے جب سورج غروب ہوتا ہے تو عین اللہ کے تخت کے نیچے جا کر سجدہ کرتا ہے دوبارہ طلوع ہونے کی اجازت مانگتا ہے اور اسے اجازت مل جاتی ہے یوں وہ دوسرے دن پھر وہیں سے طلوع ہوتا ہے اور یہ کہ زمین حرکت کر رہی ہے یہ کسی کے وہم و گمان میں بھی نہ تھا جیسا کہ ان عقائد و نظریات کو واضح کرتی تصور کو آگے آپ دیکھ رہے ہیں۔



اب جبکہ یہ تو ثابت ہو چکا کہ محمد علیہ السلام کی بعثت سے قبل نہ صرف مشرکین عرب بلکہ یہودیوں اور عیسائیوں کا متفقہ عقیدہ و نظریہ تھا کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ، اللہ کائنات سے الگ اور آسمانوں پر اپنے عرش یعنی تخت پر بیٹھا ہوا ہے، جلوہ گر ہے، جلوہ افروز ہے یا پھر متمکن ہے کہیں اگر یہ عقیدہ و نظریہ حق تھا تو کیا محمد علیہ السلام کو مشرکین عرب، یہودیوں اور عیسائیوں کی تائید و قدریق کے لیے بھیجا گیا تھا؟

اگر وہ اپنے اس عقیدے و نظریے میں سچے تھے تو اس کا مطلب کہ محمد اللہ کا رسول تھا، نہیں کیونکہ آپ پر پیچھے یہ بات کھول کھول کرو اُخ کر دی گئی کہ اللہ نے یہ قدر میں کر دیا، اللہ کا یہ قانون ہے کہ اللہ صرف اور صرف تب ہی رسول بعثت کرتا ہے جب لوگ ہر لحاظ سے، سو فیصد حکم کھلا گمراہیوں میں ہوں اگر نور کی ایک کرن بھی ہو ہدایت کی ایک کرن بھی ہو حق کا ذرا بھی ہو تو اللہ رسول بعثت نہیں کرتا۔ اس لیے اگر محمد کی بعثت سے پہلے مشرکین عرب، یہودی اور عیسائی اپنے اس عقیدے و نظریے میں سچے تھے حق پر تھے تو محمد اللہ کا رسول ہو، ہی نہیں سکتا۔

محمد ایک ہی صورت میں اللہ کا رسول ثابت ہوتا ہے اور وہ یہ کہ محمد کی بعثت سے قبل لوگ ضلال میں میں تھے کسی کو بھی حق کا رائی برابر بھی علم نہ تھا۔

اور جب محمد اللہ کا رسول تھا تو پھر کیسے ممکن ہے کہ محمد مشرکین عرب، یہودیوں اور عیسائیوں کے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کی تائید و تصدیق کرتا؟ محمد اسی حق کہتا جسے اس سے پہلے حق کہا اور سمجھا جا رہا تھا؟ نہیں ایسا کسی بھی صورت ممکن نہیں ہے اس لیے یہ بات ثابت ہو چکی کہ کائنات الگ ہے اور اللہ الگ اور اللہ اور آسمانوں پر اپنے عرش نامی تخت پر بیٹھا ہے یہ نہ صرف محمد کی بعثت سے پہلے مشرکین عرب، یہودیوں اور عیسائیوں کا عقیدہ تھا جو آج تک چلا آ رہا ہے بلکہ یہ بالکل بے بنیاد اور باطل تھا یہ اللہ پر افتراضیم تھا اور آج بھی ہے۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر محمد علیہ السلام نے ایسا کچھ بھی نہیں کہا بلکہ اس کے بالکل عکس کہا تھا تو پھر یہ عقیدہ و نظریہ چودہ صدیوں سے مسلمانوں میں کہا سے آیا اور نسل در نسل چلا آ رہا ہے؟

تو اس کا جواب بھی آج سے چودہ صدیاں قبل ہی دے دیا گیا قرآن میں اللہ نے یہ بات بالکل کھول کر واضح کر دی کہ آج سے چودہ صدیاں قبل جب محمد اپنے رسول کے ذریعے اللہ نے حق کھول کھول کر واضح کر دیا تو انگلیوں پر گنی جانے والی تعداد جو کہ چند لوگ تھے ان کے علاوہ کوئی بھی ایسا نہیں تھا جس نے محمد کی دعوت کو تسلیم کیا جو ایمان لا یا بلکہ تب بھی اکثریت نے نہ صرف تکنذیب کی بلکہ یہی کہا کہ ہم تو اسی پر ہیں گے جس پر ہم نے اپنے آباؤ اجداد کو پایا یوں کسی نے بھی محمد کی دعوت کو دل سے تسلیم نہیں کیا تھا سوائے چند کے۔

لیکن جب اللہ کا یہ یعنی ہاتھ حرکت میں آیا تو موت کے خوف سے سب کے سب اسلام لے آئے یعنی انہوں نے خود کو محمد کے آگے جھکا دیا یعنی ایمان تب بھی کوئی نہیں لایا بلکہ اسلام لائے، دل سے نہیں مانا صرف زبان سے اقرار کیا وہ بھی اس لیے تاکہ گردن فتح جائے اور تب اللہ نے کہا تھا کہ آج جب کہ حق ہر لحاظ سے کھول کھول کر تم پر واضح کیا جا چکا اس کے باوجود تم نہیں مان رہے تو جان لو جب تم اپنی ہی ذات میں اور الافق میں ہماری آیات دیکھو گے یعنی ان مقامات میں جہاں آج تمہاری رسائی نہیں تب تم مان جاؤ گے کہ یہ حق ہے۔

یعنی جب تک تم یہ سب اپنی آنکھوں سے نہیں دیکھ لیتے تب تک تم اسی پر ڈٹے رہو گے جس پر تم نے اپنے آباؤ اجداد کو پایا۔ اب جب اللہ خود کہہ رہا ہے اور کھول کھول کر واضح کر رہا ہے کہ تب کوئی ایمان نہیں لایا تھا سوائے چند کے تو ظاہر ہے تمام کے تمام عقائد و نظریات تو وہی تھے جو نسل در نسل چلتے آرہے تھے ہاں اگر فرق پڑا تو وہ یہ کہ انہیں اسلام لانا پڑا یعنی موت کے ڈر سے خود کو محمد علیہ السلام کی قائم کردہ ریاست کے آگے سر نذر کرنا پڑا خود کو فطرت کا ماتحت کرنا پڑا فطرت کے آگے خود کو جھکانا پڑا۔ اب جب سر نذر کیے ہوئے کھلارہے ہیں یعنی اسلام لانے والے مسلم کھلوا رہے ہیں تو ایک دو نسلوں بعد وہی نسل در نسل منتقل ہونے والی عقائد و نظریات پر اسلام کا لیبل لگ گیا اور آج تک وہی عقائد و نظریات موجود ہیں جس نے بھی آکران عقائد و نظریات کے خلاف یا بر عکس بات کی تو ان لوگوں نے اس کو یا تو قتل کر دیا اور اگر قتل پر دسترس نہ پائی تو اس کی تکنذیب کی اس کی کوئی ایک بھی بات نہ مانی اس کی دعوت کا سرے سے ہی انکا کر دیا۔

یہ ہے وہ وجہ جس وجہ سے آج تک یہی کہا جاتا رہا کہ اللہ اور آسمانوں پر اپنے عرش پر بیٹھا ہوا ہے اور آج جب انہیں ان کی اپنی ہی ذات اور ان مقامات میں جہاں اس وقت ان کی رسائی نہیں تھی وہاں آیات دیکھا دی گئیں تو پھر آج کے لیے ہی اللہ کا یہ وعدہ تھا کہ آج جب کو وہ وقت آج ہے تو تم آج اسی وقت میں موجود ہو تو آج تم پر اللہ کے بارے میں بھی ایک بار پھر حق کھول کھول کر واضح کیا جائے گا اور تمہیں بالآخر ماننا پڑے گا جو کہ آج اللہ اپنے اسی وعدے کو پورا کر رہا ہے اپنے رسول کے ذریعے حق ہر لحاظ سے کھول کھول کر واضح کر رہا ہے۔

وہ جو پہلے مشرکین عرب تھے، یہودی اور عیسائی تھے جنہیں محمد علیہ السلام کی قائم کردہ ریاست کے آگے موت کے ڈر سے سر نذر کرنا پڑا یعنی اسلام لانا پڑا جس سے وہ مسلم کھلوائے گئے انہی لوگوں نے اور ان کی نسلوں نے بعد میں اپنے انہی آباؤ اجداد سے نسل در نسل ہونے والے عقائد و نظریات کو قرآن کے تراجم و تفاسیر کی صورت میں قرآن اور محمد علیہ السلام سے منسوب کر دیا جو آج تک چلتے آرہے ہیں۔ خود کو مسلمان کھلوانے والے جن کو دین کا علم ہی نہیں تھا اور نہ ہے اللہ کا علم تھا وہ لوگ آج تک درج ذیل آیت کو بنیاد بنا کر تراجم و تفاسیر کے نام پر بطور دلیل پیش کرتے ہوئے کہتے رہے اور آج بھی کہہ رہے ہیں کہ دیکھو اللہ اوپر آسمانوں پر اپنے تخت پر ہے۔

وہ رحمان (کائنات کے) تحت سلطنت پر جلوہ فرمائے۔ ابوالاعلیٰ مودودی  
(یعنی خدائے) رحمن جس نے عرش پر قرار پکڑا۔ فتح محمد جالندھری

یہ سورۃ طہ کی آیت نمبر ۵ ہے جس کو بنیاد بناتے ہوئے تراجم و تفاسیر کے نام پر یہ دلیل پیش کی جاتی رہی کہ اللہ کائنات سے الگ اوپر آسمانوں پر عرش جو کہ تحت ہے اس پر ہے۔ دو شخصیات کے تراجم آپ کے سامنے ہیں دونوں تراجم میں ایک ہی عقیدہ و نظریہ ہے جسے پیش کیا گیا محض الفاظ کے چنانہ کافر قہ ہے جیسا کہ فتح محمد جالندھری کے ترجمے میں ہے ”رحمن جس نے عرش پر قرار پکڑا“، قرار کہتے ہیں ٹھہر نے کو اور قرار پکڑا یعنی اوپر آسمانوں پر اپنے تحت پر جا ٹھہر اور تب سے وہ اوپر آسمانوں پر تخت پر ہے۔ یعنی بالکل واضح طور پر کہا جا رہا ہے کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ ہے اللہ نے آسمان و زمین بنائے پھر اس کے بعد اوپر آسمانوں پر چڑھ کر تخت پر جا بیٹھا۔

اصل حقیقت کیا ہے اسے اور ان کے جعل عظیم کو بالکل کھول کر واضح کرنے سے پہلے ان کے اس عقیدے و نظریے پر کچھ سوالات پیدا ہوتے ہیں جنہیں سامنے لانا بہت ضروری ہے۔

اگر ان سے سوال کیا جائے کہ اکبر کون ہے یعنی کون ہے جس سے بڑا کوئی نہیں تو بذات خود ان کا جواب ہوتا ہے کہ ”اللہ اکبر“ اللہ ہے جس سے بڑا کوئی نہیں۔ اب جب اللہ اکبر ہے یعنی اللہ اکی ذات ہے جس سے بڑا کوئی نہیں تو پھر اللہ نے آسمانوں پر پڑے تخت پر قرار کیسے جا پکڑا؟ یعنی اگر اللہ عرش جو کہ ان کے مطابق تخت ہے پر جا ٹھہر ا تو پھر اللہ اکبر ہوا یا عرش؟ اگر اللہ اکبر ہے اور ان کے عقیدے و نظریے کے مطابق عرش ایک تخت ہے جیسے بادشاہ کا تخت ہوتا ہے جس پر بادشاہ بیٹھتا ہے تو پھر اللہ اس تخت پر کیسے جا ٹھہر؟ اور اس کے باوجود اگر اللہ تخت پر جا ٹھہر ا تو پھر اللہ نہیں بلکہ تخت اکبر ثابت ہو جاتا ہے۔ اور پھر کہتے ہیں کہ عرش آسمانوں پر ہے جب عرش آسمانوں پر ہے تو اس کا مطلب کہ عرش جو کہ ان کے عقائد و نظریات کے مطابق تخت ہے وہ آسمانوں سے بھی چھوٹا ثابت ہو جاتا ہے آسمان اس سے بڑے ثابت ہو جاتے ہیں یوں اکبر تو آسمان ثابت ہو جاتے ہیں اور اگر واقعتاً اللہ اکبر ہے تو پھر اللہ کا آسمانوں پر تخت پر قرار پکڑنا بالکل بے بنیاد و باطل ثابت ہو جاتا ہے۔

پھر آج تک جو بات چھپائی گئی وہ یہ ہے کہ اس آیت کو تو بطور دلیل بہت بڑھ چڑھ کر پیش کیا جاتا ہے لیکن یہیں بتایا جاتا کہ اگر استوی کے معنی قرار پکڑنا ہے، بیٹھنا ہے تو پھر وہ تخت پر بیٹھنے سے پہلے کہاں بیٹھا تھا؟

تخت تو ان کے مطابق آسمانوں پر ہے تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جب آسمانوں کا وجود ہی نہیں تھا تو تب ان کا اللہ کہاں تھا؟ پہلی بات تو یہ کہ اس سوال کا جواب ہی نہیں دیتے اور اگر کوئی جواب دینے کی کوشش کرتے ہیں تو وہ مزید دھوکے پر دھوکہ دینے کی بھرپور کوشش کرتے ہیں اور قرآن کی درج ذیل آیت کے تراجم و تفاسیر کے نام پر دلیل پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ پہلے اس کا عرش پانی پر تھا اور تب اللہ پانی پر اپنے عرش پر تھا جیسا کہ سورۃ حود کی آیت نمبر ۷ درج ذیل ہے۔

وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ. هود ۷

اور وہی تو ہے جس نے آسمانوں اور زمین کو چھوڑن میں بنایا اور (اس وقت) اس کا عرش پانی پر تھا۔ فتح محمد جالندھری

اور وہی ہے جس نے آسمانوں اور زمین کو چھوڑن میں پیدا کیا جبکہ اس سے پہلے اس کا عرش پانی پر تھا۔ ابوالاعلیٰ مودودی

اور وہی ہے جس نے آسمانوں اور زمین کو چھوڑن میں بنایا اور اس کا عرش پانی پر تھا۔ احمد رضا خان بریلوی

آپ نے دیکھا اس آیت کے تینوں تراجم کے نام پر شیاطین کے کلام میں ایک ہی بات کی گئی کہ اس نے آسمانوں اور زمین کو چھوڑنے میں بنایا یا پیدا کیا اور اس سے پہلے اس کا عرش پانی پر تھا۔ یعنی ان کے مطابق آسمانوں و زمین کی تخلیق سے پہلے ہی پانی موجود تھا نہ صرف پانی موجود تھا بلکہ تب اللہ کا عرش جو کہ ان کے مطابق تخت جس پر ان کا اللہ بیٹھا ہوا تھا پانی پر تھا اور پھر جب آسمانوں و زمین کو پیدا کر لیا تو اپنایا عرش پانی سے اٹھا کر آسمانوں پر لے گیا۔

اگر ان کی بات کو ایک لمحے کے لیے مان بھی لیا جائے تو بہت سے ایسے سوالات پیدا ہوتے ہیں جن کا کوئی جواب ہے ہی نہیں جیسا کہ مثلًا پھر وہی بات کہ اللہ کی بجائے تو پانی اکبر ثابت ہو جاتا ہے جس پر تخت موجود تھا پھر دوسرا سوال یہ ہے کہ کیا آیت میں واقعتاً ماضی کی بات کی گئی؟ کہ اللہ کا عرش پانی پر تھا؟ کیونکہ محمد

علیہ السلام کے بعثت سے پہلے ہی یہ عقیدہ و نظریہ پایا جاتا تھا کہ اللہ کا عرش پہلے پانی پر تھا جو کہ یہودیوں و عیسائیوں کا متفقہ عقیدہ تھا اب اگر قرآن بھی وہی بات کرتا ہے تو پھر ظاہر ہے قرآن اپنے ہی دعوے میں جھوٹا ثابت ہو جاتا ہے ایک طرف قرآن یہ کہتا ہے کہ رسول بعثت ہی تب کیا جاتا ہے جب نور کی ایک کرن بھی نہیں ہوتی لوگ سو فیصد گمراہیوں میں ہوتے ہیں اور دوسرا طرف اتنے اہم موضوع پر نہ صرف حق موجود تھا بلکہ یہودی ہوں یا عیسائی سب کامنا بھی تھا۔ ایک طرف قرآن کہتا ہے کہ رسول جب بعثت ہوتا ہے تو وہ صرف اور صرف اسی موضوع یا مسئلے پر لب کشائی کرتا ہے جس میں اس سے پہلے اختلاف کیا جا رہا ہوتا ہے لوگ فرقوں میں تقسیم ہوتے ہیں ہر فرقے کا دعویٰ ہوتا ہے کہ وہی حق پر ہے اور دوسرے باطل حالانکہ سب کے سب ہی باطل پر ہوتے ہیں اور رسول آکر حق کھول کھول کر واضح کرتا ہے جس میں اختلاف میں پڑے ہوئے تھے یا پھر اگر سب کے ہاں متفقہ بات پائی جاتی ہے جسے حق سمجھ رہے ہوتے ہیں لیکن وہ حق نہیں باطل ہوتا ہے یوں رسول اس پر لب کشائی کرتا ہے۔ تو پھر ایسا کیسے ممکن ہے کہ قرآن اپنے ہی دعوے کے برعکس کرے؟

قرآن کے نزول سے پہلے یہ عقیدہ و نظریہ پایا جاتا تھا کہ اللہ کا عرش پانی پر تھا اور اللہ نے اس عقیدے و نظریے کو غلط ثابت کرتے ہوئے اس کے بالکل برعکس حق بیان کیا نہ کہ اللہ نے یہ کہا کہ عرش پہلے پانی پر تھا۔

اور پھر اگر یہ بات ثابت ہو جاتی ہے کہ پانی تو بعد میں وجود میں آیا پہلے پانی کا تو کوئی وجود ہی نہ تھا تو یوں بھی یہ عقیدہ و نظریہ بے بنیاد و باطل ثابت ہو جاتا ہے جو آج تک اللہ پر افتراض کیا جاتا رہا۔

اب آتے ہیں حقیقت کی طرف اور آج تک جو دجل و دھو کے کاشکار کیا جاتا تھا ان دین کے ٹھیکیداروں کے اس دجل و فریب کو چاک کر کے اس کی حقیقت آپ کے سامنے رکھتے ہیں۔

الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى۔ طه ۵

وہ رحمان (کائنات کے) تحت سلطنت پر جلوہ فرمائے۔ ابوالاعلیٰ مودودی

(یعنی خدائے) رحمن جس نے عرش پر قرار پکڑا۔ فتح محمد جالندھری

آیت اور ترجم آپ کے سامنے ہیں ان ترجم میں الرحمن کا ترجمہ نہیں کیا گیا کہ آخر الرحمن کے معنی کیا ہیں؟ کیوں کہ الرحمن تو اللہ کا اسم ہے۔ پھر عرش کا معنی تخت اور استوی کا معنی جلوافرما اور قرار پکڑنا یعنی جو ٹھہرنا کیا۔

اگر عرش کا معنی تخت ہی ہے تو انہیں قرآن میں تمام مقامات پر عرش کا معنی تخت ہی کرنا پڑے گا ایسے ہی اگر استوی کا معنی جلوافرما ہونا یا قرار پکڑنا ہے تو پورے قرآن میں جہاں جہاں بھی اس لفظ کا استعمال کیا گیا وہاں انہیں یہی معنی کرنا ہو گا اگر تو قرآن اس معنی کی تصدیق کرتا ہے اسے قبول کرتا ہے یعنی تمام مقامات پر اس معنی کو قبول کرتا ہے تو بلا شک و شبہ استوی کا یہی معنی ہے اور اگر قرآن اس معنی کو قبول نہیں کرتا تو پھر انہیں کس نے یہ حق دیا کہ یہ اپنے آباؤ اجداد سے منتقل ہونے والے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کو ہی قرآن پر چسپاں کریں؟

قرآن کی کچھ آیات جن میں اسی لفظ جو کہ جملہ ہے کا استعمال ہوانہ صرف انہیں آپ کے سامنے رکھتے ہیں بلکہ انہی لوگوں کے ترجم بھی آپ کے سامنے رکھتے ہیں تاکہ آپ خود اپنی آنکھوں سے ان کے دجل و فریب کو دیکھ سکیں۔

هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا حَتَّىٰ إِسْتَوَىٰ إِلَى السَّمَاءِ。 البقرة ۲۹

وہی تو ہے جس نے سب چیزیں جو زمین میں ہیں تمہارے لیے پیدا کیں پھر آسمان کی طرف متوجہ ہوا۔ فتح محمد جالندھری وہی ہے جس نے تمہارے لئے بنایا جو کچھ زمین میں ہے۔ پھر آسمان کی طرف استووا (قصد) فرمایا۔ احمد رضا خان بریلوی وہی تو ہے، جس نے تمہارے لیے زمین کی ساری چیزیں پیدا کیں، پھر اوپر کی طرف متوجہ فرمائی۔ ابوالاعلیٰ مودودی

آپ خود اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں کہ اس آیت میں بھی وہی لفظ استعمال ہوا ہے لیکن یہاں اس کا ترجمہ یا معنی جلوہ فرمایا قرار پکڑا نہیں کیا بلکہ یہاں اس کے بالکل برعکس ”متوجہ ہوا“ ”قصد فرمایا“ اور قصد کے معنی ہیں اپنا کام کرنے کے لیے اپنا مقصد پورا کرنے کے لیے کسی کے پیچھے پڑ جانا کہ کام کر کے ہی

رہنا پنا مقصد پورا کر کے ہی رہنا اور ”تجهی فرمائی“ ترجمہ کیا گیا۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر استوئی کے معنی جلوہ فرمانا یا قرار کپڑنا ہوتا ہے یعنی کہیں جا ٹھہرنا ہوتا ہے تو پھر یہاں معنی کیوں بدل گئے؟ پھر اگلی آیت میں دیکھیں۔

وَلَمَّا بَلَغَ أَشْدَادَهُ وَأَسْنَوَيِ . الفصل ۱۳

اور جب موسیٰ جوانی کو پہنچ اور بھر پور (جوان) ہو گئے۔ فتح محمد جالندھری

اور جب اپنی جوانی کو پہنچا اور پورے زور پر آیا۔ احمد رضا خان بریلوی

پھر جب موسیٰ علیہ السلام اپنی پوری جوانی کو پہنچ گیا اور اس کا نشوونما مکمل ہو گیا۔ ابوالاعلیٰ مودودی

اب آپ اس آیت میں بالکل عین اسی لفظ کے معنی دیکھ سکتے ہیں کہ کیا کیے گئے ”بھر پور جوان ہونا“ ”پورے زور پر آنا“ ”نشونما مکمل ہونا“۔ اس آیت کے تراجم آپ کی آنکھوں کے سامنے ہیں اور آپ خود اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں کہ یہاں جو ترجمہ و معنی کیے گئے وہ پہلے دونوں مقامات سے بالکل مختلف کیے گئے جو کہ ان کے دل و فریب کو چاک کر کے رکھ دیتے ہیں۔ پھر اگلی آیت میں دیکھیں۔

فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ . الفتح ۲۹

اور پھر اپنی نال پر سیدھی کھڑی ہو گئی۔ فتح محمد جالندھری

پھر اپنی ساق پر سیدھی کھڑی ہوئی۔ احمد رضا خان بریلوی

پھر اپنے تنے پر کھڑی ہو گئی۔ ابوالاعلیٰ مودودی

اب اس آیت میں تینوں متبرجین نے استوئی کا ترجمہ ”سیدھا کھڑا ہونا“ کر دیا۔ اب آپ سے ہی سوال ہے کہ کیا یہی ترجمہ و معنی اس آیت میں کیا جا سکتا ہے یا باقی آیات میں کیا جا سکتا ہے؟ اگر نہیں تو پھر یہاں کیوں کر دیا گیا؟ اور کیا وہ ترجمہ جو وہاں اس آیت میں کیا گیا وہ یہاں اس آیت میں یا باقی آیات میں کیا جا سکتا ہے؟ اگر نہیں تو پھر وہاں وہ کیسے کر دیا گیا؟ پھر اگلی آیت میں دیکھیں۔

ذُوْمِرَةٌ فَاسْتَوَى . النجم ۶

(یعنی جبرائیل) طاقتو نے پھر وہ پورے نظر آئے۔ فتح محمد جالندھری

پھر اس جلوہ نے قصد فرمایا۔ احمد رضا خان بریلوی

جو بڑا صاحب حکمت ہے۔ ابوالاعلیٰ مودودی

اب اس آیت میں اسی لفظ کے ساتھ جو کیا گیا آپ جان کر چونک جائیں گے فتح محمد جالندھری نے ترجمہ کیا ”پورا نظر آنا“ احمد رضا خان بریلوی نے ترجمہ کیا ”قصد فرمانا“ اور ابوالاعلیٰ مودودی تو پورا لفظ جو کہ اپنے آپ میں جملہ ہے اسے کھا ہی گئے اسے غائب ہی کردیا گویا کہ اللہ سے غلطی ہو گئی اور ابوالاعلیٰ مودودی کو وحی کی کہ میں یہ غلطی کر بیٹھا ہوں ذرا سے سدھار دینا یعنی اس سے بڑا بہتان اللہ پر ہو سکتا ہے؟ جب ایسا کیا ہی ہے اور اگر مان لیا جائے کہ غلطی ہو گئی تو کیا اس شخص نے اپنی موت تک اپنی اس غلطی کو تسلیم کیا؟ یا پھر قرآن کیساتھ کھلوڑ کر کے ایسے بھول گیا جیسے کہ کچھ کیا ہی نہ ہو؟ اور باقی متبرجین کے تراجم کو بھی دیکھ لیں کہ نہ تو تینوں متبرجین کے اس آیت کے تراجم کا آپس میں کوئی تعلق ہے اور نہ ہی ان کے اپنے ہی معنوں سے کوئی تعلق ہے جو گزشتہ آیات میں اسی لفظ کے تراجم و معنی کر چکے ہیں۔ اب آپ سے سوال ہے اور ایسے تمام کے تمام قرآن کے ترجمان ہونے کے دعویداروں کے پیچے چلنے والوں سے سوال ہے کہ ان کے کون سے ترجمے کو تھیک قرار دیا جائے اور کون سے کو غلط؟

اگر ان میں سے کسی کو بھی تھیک قرار دیا جاتا ہے تو اس کی بنیاد کیا ہو گی اور جنہیں غلط قرار دیا جاتا ہے تو انہیں کس بنیاد پر غلط قرار دیا جائے؟

اور پھر ان لوگوں سے بھی سوال ہے جو اپنی زبانوں سے بڑے بڑے دعوے کرتے ہیں جن کا کہنا ہے کہ تمام کے تمام تراجم میں صرف الفاظ کے چنانہ کا فرق ہے باقی معنی و مطلب سب کا ایک ہی ہے اگر تم لوگ اپنے اس دعوے میں سچے ہو تو آواب ان آیات کے تراجم سے ایک ہی معنی و مطلب ثابت کر کے دکھاؤ؟ ایک ہی پیغام ثابت کر کے دکھاؤ؟

اور پھر اگر کوئی یہ کہتا ہے کہ تمام کے تمام تراجم ہی ٹھیک ہیں جہاں جہاں جو جو ترجمہ کیا گیا ہے شک اختلاف ہے مگر ترجمہ ٹھیک ہے یہ اللہ ہی کا کلام ہے تو پھر ایسوں کے لیے اللہ نے اسی قرآن میں ہی بالکل کھول کر واضح کر دیا کہ یہ اللہ کا کلام ہو ہی نہیں سکتا نہ اللہ کا کلام ہے بلکہ یہ اللہ کے دشمنوں شیاطین مجرمین کا کلام ہے جن کا اللہ کے کلام کیساتھ کوئی تعلق نہیں۔

آفَالَّا يَنْدَبِرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا. النساء ۸۲

کیا پس نہیں مذکور کر رہے القرآن اور اگر تھا کسی اور کے ہاں سے اللہ کے علاوہ تو اس کے لیے تھا کہ تم پاتے اس میں کثیر اختلاف یعنی ایک مقام پر کچھ کہا جا رہا ہے اور دوسرے مقام پر کچھ اور کہا جا رہا ہے۔

اس آیت میں اللہ نے بالکل دوڑک الفاظ میں یہ بات بالکل کھول کر واضح کر دی کہ جس میں چھوٹے سے چھوٹا اختلاف بھی نہ ہو وہ قرآن اللہ کے ہاں سے ہے اور جو اللہ کے ہاں سے نہیں بلکہ غیر اللہ کے ہاں سے ہے اس میں تمہیں بہت زیادہ اختلاف ملے گا۔ اب آپ خود غور کریں کہ کس قرآن کی بات ہو رہی ہے جس کے بارے میں اللہ کہہ رہا ہے کہ جس میں چھوٹے سے چھوٹا اختلاف بھی نہیں وہ اللہ کے ہاں سے ہے وہ اللہ کا انتارا ہوا ہے اور جو اللہ کا انتارا ہوا نہیں جو اللہ کے ہاں سے نہیں اس میں تمہیں اختلاف کثیر ملے گا اس میں تم اختلاف کثیر پاوے گے؟

ذراغور کریں کتنے قرآن موجود ہیں؟ کیا بظاہر ایک ہی قرآن موجود نہیں لیکن ایک ہونے کے باوجود ایک نہیں ہے جنہیں آپ تراجم و تفاسیر کہتے ہیں وہ کیا ہیں؟ جب آپ اردو میں یاد نیا کی کسی بھی زبان میں کسی آیت کا ترجمہ پیش کرتے ہیں تو کیا اس کو قرآن کی آیت نہیں قرار دیتے کہ اللہ قرآن کی فلاں آیت میں یہ کہہ رہا ہے؟

تو پھر اور کون سے قرآن ہیں؟ کیا آپ ثابت کر سکتے ہیں کہ جو عربی متن میں ہے عین وہی تراجم میں ہے رائی برابر بھی کوئی کی وزیادتی نہیں؟ حالانکہ حقیقت تو یہ ہے کہ کوئی ایک بھی ترجمہ ایسا نہیں ہے جو قرآن کا ترجمان ہونے کی بجائے قرآن کی ضد نہ ہو، تمام کے تمام تراجم قرآن کی ضد ہیں بالکل ایسے ہی ہے جیسے کہ اوپر عربی متن میں اللہ کا کلام ہے اور نیچے تراجم کی صورت میں شیاطین کا کلام اور اب تو آپ کے سامنے ہیں مختلف تراجم تو بہت دور کی بات ایک ہی مترجم کے ترجمے میں اختلاف کثیر موجود ہے۔

جب اختلاف کثیر موجود ہے جو کہ آپ اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں تو پھر کیا یہ تراجم کی صورت میں جتنے بھی قرآن ہیں یہ اللہ کے ہاں سے ہوئے یا پھر غیر اللہ کی ہاں سے؟ جب اختلاف کثیر ثابت ہو چکا ہے تو پھر یہ اللہ کا کلام نہیں اللہ کے ہاں سے نہیں بلکہ اللہ کے دشمن شیاطین کا کلام ہے یہ شیاطین کے ہاں سے ہے اور دنیا کی کوئی طاقت اس بات کو غلط ثابت نہیں کر سکتی خواہ کچھ ہی کیوں نہ ہو جائے۔

یہ تو محض چند آیات ہیں ان کے علاوہ پورے قرآن میں کوئی ایک بھی آیت ایسی نہیں جس کا ترجمہ کیساتھ کوئی تعلق ہو بلکہ ایک ایک آیت کا ترجمہ اس کی ضد ہے۔

پھر ایک اور پہلو سے ان کا داعل و فریب آپ پر واضح کرتے ہیں۔

الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى. طہ ۵

وہ رحمان (کائنات کے) تحت سلطنت پر جلوہ فرم� ہے۔ ابوالاعلیٰ مودودی (یعنی خدائے) رحمن جس نے عرش پر قرار پکڑا۔ فتح محمد جاندھری

اس ایک آیت کو پیش کرتے ہوئے تو کہا جاتا ہے کہ عرش پر استوی ہوا لیکن اس کے علاوہ بھی قرآن میں آیات ہیں جیسا کہ قرآن میں چھ مقامات پر درج ذیل

آیت آئی ہے۔

ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ . الاعراف ۵۷، يونس ۳، الرعد ۲، الفرقان ۵۹، السجدة ۲، الحديد ۴

اس آیت میں آپ دیکھ سکتے ہیں اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ سے پہلے ثُمَّ کے الفاظ کا استعمال ہوا ہے جس کے معنی ہوتے ہیں مابعد یعنی پہلے کچھ کیا اس کے بعد پھر کیا۔ تو قرآن میں چھ مقامات پر جو کہا گیا کہ ”پھر استوی العرش ہوا“ یہ ان لوگوں کو نظرنا آیا؟ اور نہ ہی کبھی اس پر بات کی جو کہ بہت بڑا سوال پیدا ہوتا ہے کہ العرش پر استوی ہونے سے پہلے بھی وہ استوی تھا تو العرش پر استوی ہونے سے پہلے کہاں استوی تھا جو پھر استوی ہوا العرش پر؟ ان لوگوں کو علم ہا کہ ان آیات میں سے اگر کوئی ایک آیت بھی سامنے لائی گئی اسے اپنے آباؤ اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے بے بنیاد و باطل عقیدے و نظریے کے لیے بطور دلیل پیش کیا تو یہ بہت بڑا سوال سامنے آجائے گا جس کا ان کے پاس جواب نہیں ہوگا اس لیے ان لوگوں نے اس آیت کو بطور دلیل استعمال کرنے کی وجہ سے صرف اس ایک آیت پر ہی اکتفاء کیا ورنہ تو یہ ایسے لوگ ہیں کہ اگر ان کی تائید میں کہیں ایک سے زیادہ بار بات آئے تو یہ شور مجادیتے ہیں لیکن یہاں یہ لوگ چھ آیات کو بھول گئے صرف ایک ہی انہیں نظر آئی۔

اب آپ سے بھی سوال ہے اور اس عقیدے و نظریے کے حامل تمام لوگوں سے سوال ہے کہ آپ اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ پر استوی ہونے سے پہلے بھی وہ کہیں استوی تھا تو العرش سے پہلے وہ کہاں استوی تھا اور پھر اگر استوی کے معنی جلوہ فرمانایا قرار پکڑنا ہیں تو کیا وہاں بھی یہ معنی لیے جاسکتے ہیں؟

اب جب قرآن سے ہی سوال کیا جائے کہ العرش پر استوی سے پہلے کہاں استوی تھا تو قرآن کیا جواب دیتا ہے۔

اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ . السجدة ۲

اس آیت میں بالکل کھلمند واضح ہے کہ استوی علی العرش سے پہلے اس نے آسمانوں اور زمین اور جو کچھ بھی ان کے درمیان ہے انہیں خلق کیا تو پھر ظاہر ہے استوی علی العرش سے پہلے استوی الی السماوات والارض وما بينهما تھا

یعنی اگر کل وجود کی بات کی جائے تو ترتیب یہ بنے گی استوی الی السماء ثم استوی الی الارض ثم استوی الی بينهما ثم استوی علی العرش۔ اور اگر بات کی جائے اس زمین جس پر آپ رہتے ہیں اس کی اور اس کے گرد گیسوں کی ساتھیں جو کہ زمین کے سات آسمان سات طبقات ہیں تو پھر ترتیب یوں بنے گی ثم استوی الی الارض خلق الارض ثم استوی الی السماء خلق السماءات ثم استوی علی العرش۔ اور پھر دیکھیں یہی بات قرآن میں بھی بیان کردی گئی جیسا کہ درج ذیل آیت میں ہے۔

هُوَالَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّيْهِنَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ . البقرة ۲۹

اس آیت میں واضح کر دیا گیا کہ استوی علی العرش سے پہلے استوی ہوا آسمان کی طرف جو کہ ایک آسمان تھا اور استوی ہونے کے بعد انہیں سات آسمان کر دیا بنا دیا۔ آیت میں آیا ہے ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ پھر استوی ہوا آسمان کی طرف یعنی آسمان کی طرف استوی ہونے سے پہلے بھی کہیں استوی تھا اور کہاں تھا اس کا جواب بھی اسی آیت میں پیچھے موجود ہے هُوَالَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا یعنی استوی الی السماء سے قبل استوی الی الارض تھا یوں اس آیت میں یہ ترتیب سامنے لائی گئی ثم استوی الی الارض خلق الارض ثم استوی الی السماء خلق السماءات ثم استوی علی العرش۔

اب آپ سے سوال کرتے ہیں اور ان تمام لوگوں سے بھی سوال ہیں جنہوں نے ایسے تراجم و تفاسیر کیے جو اس عقیدے و نظریے کے حامل ہیں کہ اگر ثُمَّ استوی علی العرش کے معنی یہ ہے کہ پھر جنت پر جلوہ فرمادیا، قرار پکڑا یعنی جا ٹھہرا، ممکن ہو تو پھر ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ کے معنی کیا کیے جائیں گے؟ کیا یہاں وہی معنی کیے جانے ممکن ہیں؟ اگر نہیں جو کہ کسی بھی صورت ممکن نہیں تو پھر آپ کو کس نے اختیار دیا کہ آپ اتنا بڑا جل و فریب کریں؟ آپ نے یہ تراجم و معنی کہاں سے گھڑ لیے؟ کیا ہر لحاظ سے یہ بات ثابت نہیں ہو جاتی کہ ان لوگوں نے تراجم و تفاسیر کے نام پر نہ صرف اللہ سے دشمنی کرتے ہوئے قرآن کیستا تھکھلواڑ کیا، دجل و فریب سے کام لیا، بلکہ اپنے منشک آبا اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کو ہی سچا ثابت

کرنے کے لیے قرآن کو من پسند ترجم و معنی پہنانے جتن کا قرآن کیسا تھد دور دور تک کوئی تعلق نہیں بلکہ اثاثان کے تمام کے تمام ترجم و معنی اور تفاسیر قرآن کی ضد ہیں شیاطین کا کلام ہے جس سے انہوں نے انسانوں کو نہ صرف گمراہ کیا ضلال میں یعنی سو فیصد گمراہیوں میں دھکیل دیا بلکہ ان کی ذلت و رسوانی کا بھی سب بنے آج دنیا کی جو حالت ہے انہی کے ان کرتلوں کے سبب ہے۔

یہاں تک ان لوگوں کی جڑیں ہی کاٹ کر رکھ دی گئیں ان مشرکین کے مشرک آباد اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے عقائد و نظریات کو بنیادوں سے ہی اکھاڑ کر رکھ دیا اور دنیا کی کوئی طاقت ایسی نہیں جو اس حق کو غلط ثابت کر سکے یا اس کا انکار کر سکے، ہر کوئی جان لے یہ حق ہے اور حق کو حق حاصل ہے کہ اسے مانا جائے حق خود کو منوا کر، ہی رہتا ہے اب یہ آپ پر منحصر ہے کہ آپ اپنے دل سے اپنی مرضی سے مانتے ہوئے نہ صرف دنیا بلکہ آخرت میں بھی فلاح کا سودا کریں ورنہ جب زبان اپنا کام مکمل کرچے گی تو ہاتھ حرکت میں آئیں گے اور جب ہاتھ حرکت میں آئیں گے تو آپ کو مانا ہی پڑے گا لیکن وہ مانا آل فرعون اور جوان سے پہلے تھے ان کے ماننے کی مثل ہوگا۔

اب آپ پر واضح کرتے ہیں کہ استوی کے معنی کیا ہیں ثم استوی الی الارض ثم استوی الی السماء ثم استوی علی العرش کیا ہے؟ آخر حق کیا ہے؟ اس کے علاوہ جو آج تک کہا جاتا رہا کہ اللہ کا عرش آسمانوں وزمین کی تخلیق سے پہلے پانی پر تھا اس حق کو بھی کھول کر آپ پر واضح کرتے ہیں سب سے پہلے جان لیں کہ استوی کے معنی کیا ہیں۔ استوی ”سو“ سے ہے جس کے معنی ہیں کرنا یعنی کوئی کام وغیرہ کرنا اور استوی کے معنی ہیں کیا ہے جو کام کرنا ہے یا کیا ہے جو کام کیا۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا گارنٹی ہے یہ معنی درست ہیں؟ تو اس کا جواب بہت ہی آسان ہے قرآن میں ہی اللہ نے حق کی پہچان کا بہترین طریقہ بیان کر دیا کہ کوئی بھی بات کرتا ہے تو اس کی بات کو قرآن پر پیش کیا جائے اگر تو قرآن میں اس کی تصدیق موجود ہے تو وہ حق ہے اور اگر قرآن اس کی تصدیق نہیں کرتا تو وہ حق نہیں بلکہ باطل ہے۔

تو ایسا کرتے ہیں کہ اس معنی کو قرآن پر پیش کرتے ہیں اور پھر دیکھتے ہیں کہ آیا قرآن اس معنی کو قبول کرتے ہوئے تصدیق کرتا ہے یا پھر اس معنی کو رد کرتے ہوئے تصدیق کرنے سے انکار کر دیتا ہے۔

تو قرآن میں جہاں بھی یہ لفظ استعمال ہوا اگر آپ ان تمام مقامات پر ان معنوں کو پیش کریں تو قرآن میں کوئی بھی مقام ایسا نہیں ہے کہ جوان معنوں کو قبول نہ کرے بلکہ تمام مقامات اس معنی کو قبول کرتے ہوئے تصدیق کر دیں گے کہ یہی حق ہے جیسا کہ درج ذیل آیات میں آپ دیکھ سکتے۔

هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّيْهِنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ۔ البقرة ۲۹

ہو جو بھی موجود ہے جو اپنا وجہ درکھتا ہے اور اور کرتے جاؤ جب تک کہ اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے تو نہ صرف ایک ہی وجود سامنے آئے گا اس کے علاوہ اور کچھ ہے ہی نہیں بلکہ الٰہ ہی یہی وجود ہے وہ ذات ہے خلق لکم خلق کیا تم ہی کو مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ارض میں یعنی زمین میں جو ہے وہ سب باقاعدہ پوری ترتیب میں ہے ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ پھر استوی ہوا آسمان کی طرف یعنی زمین میں جو کچھ بھی ہے اسے تم ہی خلق کرنے کے بعد کیا تھا جو کرنا تھا؟ کیا تھا جو کیا؟ ایک آسمان تھا اسے کرنے کے لیے جو کیا فَسَوَّيْهِنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ پس انہیں سات آسمان کر دیا۔

اس آیت میں نہ صرف اللہ کی ذات کیا ہے کھول کر واضح کر دیا کہ ہو یعنی جو کچھ بھی اپنا وجہ درکھتا ہے یا اللہ ہی کی ذات ہے اللہ ہی کا وجود ہے بلکہ استوی کے معنی کیا ہیں وہ بھی بالکل کھل کر واضح ہو جاتے ہیں کہ پہلے زمین میں جو کچھ ہے اسے خلق کیا اور جب زمین میں وہ سب خلق کر لیا تو پھر زمین کے گرد گیسوں کے مرکب کی ایک ہی تہہ تھی جو کہ ایک آسمان تھا تو اس آسمان کو جب کرنا شروع کیا تو پس سات آسمان کر دیا یوں استوی کے معنی بالکل کھل کر واضح ہو جاتے ہیں۔

اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّهُ يَجْرِي لِأَجْلٍ مُّسَمًّى۔ الرعد ۲

اللہ اللہ ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اللہ کیا ہے تو آگے اسی سوال کا جواب موجود ہے الٰہی رَفَعَ السَّمُوْتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ بلند ہیں آسمان کسی ایک بھی ستون کے یہ ذات ہے اللہ تَرَوْنَهَا ہمیں دیکھ رہے ہو یہ جو آسمانوں کو بغیر کسی ایک بھی ستون کے بلند دیکھ رہے ہو۔ یعنی یہ جو تم آسمانوں کو بغیر کسی ایک بھی ستون کے بلند دیکھ رہے ہو یہ اللہ ہی کی ذات ہے جسے دیکھ رہے ہو تو غور کرو آسمان کیسے بغیر کسی ایک بھی ستون کے بلند ہیں؟ کیسے بغیر کسی ایک بھی ستون کے بلند ہوئے؟ کیا کوئی باہر سے آیا جس نے ان کو آ کر بلند کیا بغیر کسی ایک بھی ستون کے؟ کیا کوئی باہر سے آ کر آسمانوں کو تھامے ہوئے ہے؟ غور کرو کیا آسمانوں کو بغیر کسی ایک بھی ستون کے رفع کرنے والی ذات یہی وجود ہی نہیں ہے جس میں بذات خود آسمان بھی آتے ہیں؟ یہی ذات ہے یہ تم اللہ ہی کی ذات کو دیکھ رہے ہو جو تم آسمانوں کو بغیر کسی ایک بھی ستون کے بلند دیکھ رہے ہو ۗ ثُمَّ اسْتَوْى عَلَى الْعَرْشِ یہی وجود ہے یعنی یہی ذات ہے جو کچھ بھی موجود ہے جب اس وجود نے آسمانوں کو بغیر کسی ایک بھی ستون کے رفع کیا تو پھر استویٰ ہوا العرش پر۔

عرش کے معنی ہیں نظام چلانا، مثلاً اگر آپ کوئی مشین بناتے ہیں تو بنانے کے بعد آپ کیا کریں گے؟ ظاہر ہے بنانے کے بعد اسے چلا یا جائے گا تو مشین کے چلانے کو اس کا نظام چلانے کو عرض کہتے ہیں ۗ ثُمَّ اسْتَوْى عَلَى الْعَرْشِ یعنی آسمانوں کو بغیر کسی ایک بھی ستون کے بلند کرنے کے بعد آسمانوں وزمین یعنی زمین اور اس کے گرد گیسوں کی سات ہوں پر مشتمل آسمانوں کا نظام چلانے پر معمور ہوا اور پھر کون ہے جو نظام چلانے پر معمور ہے آگے مزید اسے بھی کھول کر واضح کر دیا کہ یہی ذات ہی ہے جو کہ ایک ہی ذات ہے اس کے علاوہ کسی اور کا وجود ہے، یہ نہیں وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَعْجُرٍ يَلْأَجِلُ مُسَمَّیٌ اور سورج اور چاند اپنے اپنے کام پر لگے ہوئے ہیں تمام یعنی تمام کے تمام ستارے و سیارے بہرے ہے ہیں جو جوان کے خاتمے کا وقت ہے تب تک کے لیے جس سے زمین کا نظام چل رہا ہے

آپ آسمانوں وزمین کی خلق میں غور فکر کریں گے تو آپ پر یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو جائے گی کہ ان کو خلق کرنے والا کوئی باہر سے نہیں آیا بلکہ یہی وجود ہے جسے آپ کائنات کہتے ہیں اسی نے آسمانوں وزمین کو وجود دیا اور یہی وجود ہی ہے جو انہیں وجود میں لانے کے بعد ان کا نظام چلانے پر معمور ہے یعنی مخلوقات ہی ہیں جو نظام چلانے پر معمور ہیں نہ کوئی ایسا اللہ اپنا وجہ درکھتا ہے جو کائنات سے الگ اوپر آسمانوں پر موجود ہے۔

حق ہر لحاظ سے آپ پر کھول کھول کر واضح کر دیا گیا اور آج تک اللہ کے عرش پر استویٰ ہونے سے مراد جو یا جاتا رہا اور اس بیان پر جو دھوکہ دیا جاتا رہا وہ بھی چاک کر کے رکھ دیا گیا۔ عرش کوئی تخت نہیں ہے جو کہ اوپر آسمانوں پر موجود ہے جس پر اللہ بیٹھا ہے بلکہ عرش تو کہتے ہیں ہیں نظام چلانے کو اور آسمانوں وزمین کا نظام چلانے پر جو معمور ہے جو آسمانوں وزمین کا نظام چلا رہا ہے وہ یہی ذات ہے جس کا وجود آپ کو ہر طرف نظر آ رہا ہے جنہیں آپ مخلوقات کا نام دیتے ہیں یا کائنات کا نام دیتے ہیں۔

سورج اپنے مقام پر رہتے ہوئے اپنی ذمہ داری کو پورا کر رہا ہے، چاند اپنے مقام پر رہتے ہوئے اپنی ذمہ داری کو پورا کر رہا ہے، فضا اپنی ذمہ داری پوری کر رہی ہے، سمندر اپنی ذمہ داری پوری کر رہے ہیں ایسے ہی تمام کی تمام مخلوقات اپنے اپنے مقام پر رہتے ہوئے اپنی اپنی ذمہ داری کو پورا کر رہی ہیں جس سے آسمانوں وزمین کا نظام چل رہا ہے یوں کھل کر واضح ہو جاتا ہے کہ یہی وجود ہی ہے جو کہ اللہ ہے اس کے علاوہ کوئی اور ہے ہی نہیں، خلق بھی خود ہی ہے، جو خلق ہو رہا ہے وہ بھی خود ہی ہے اور جس سے خلق کیا جا رہا ہے وہ بھی خود ہی ہے کوئی دوسرا ہے ہی نہیں، اور یہ وجود خود ہی نظام چلانے پر معمور ہے۔

اب ان کے اس دجل و فریب کو بھی بالکل چاک کر کے رکھتے ہیں جو آج تک کہا جاتا رہا کہ اللہ کا عرش پہلے پانی پر تھا جس کے لیے درج ذیل آیت کے تراجم و تفاسیر کو بطور دلیل پیش کیا جاتا رہا۔

وَهُوَ الٰہِیْ خَلَقَ السَّمُوْتِ وَالْاَرْضَ فِیْ سِتَّةِ اَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ هُوَدٌ

اور وہی تو ہے جس نے آسمانوں اور زمین کو چھو دن میں بنایا اور (اس وقت) اس کا عرش پانی پر تھا۔ فتح محمد جاندھری اور وہی ہے جس نے آسمانوں اور زمین کو چھو دن میں پیدا کیا جبکہ اس سے پہلے اس کا عرش پانی پر تھا۔ ابوالاعلیٰ مودودی اور وہی ہے جس نے آسمانوں اور زمین کو چھو دن میں بنایا اور اس کا عرش پانی پر تھا۔ احمد رضا خان بریلوی

اس آیت میں استعمال ہونے والے لفظ ”کان“ کا ترجمہ تھا کیا جاتا ہے اور کہا جاتا ہے کہ ”کان“ ماضی کا صیغہ ہے اس لیے اللہ نے اس آیت میں کہا کہ پہلے اللہ کا عرش پانی پر تھا حالانکہ آیت میں ایسی کوئی بات نہیں کہی گئی۔ جسے انہوں نے ماضی کا صیغہ بنادیا وہ ماضی کا صیغہ کہاں سے بن گیا؟ کیونکہ یہ ایک ہی لفظ کی مختلف حالتیں ہیں ”کن، کون، کون، کان“ اب اگر ”کان“ ماضی کا صیغہ ہے تو پھر اسی لفظ کی باقی حالتوں کا معنی کیا کیا جائے گا؟ کیا انہیں بھی کوئی صیغہ بنایا جا سکتا ہے؟ نہیں بالکل نہیں۔

”کن“ کہتے ہیں قانون میں کسی کام کے ہونے کو، ”کون“ کسی کام کا قانون میں ہونا، ”کونو“ کسی کام کا قانون میں ہونا اور ”کان“ کے معنی ہیں کام کا قانون میں ہو چکا ہونا۔

اسے ایک مثال سے سمجھ لیجئے مثلاً کوئی بادشاہ ہوا اور آپ اسے کوئی کام کہتے ہیں کہ میرا یہ کام کروادیں تو بادشاہ آپ کو کہتا ہے کہ آپ کا کام ہو گیا تو اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ بادشاہ کے کہنے سے کیا کام ہو چکا ہوتا ہے؟ یا پھر کام تو ابھی ہونا باقی ہے مگر جب بادشاہ نے کہہ دیا کہ ہو گیا تو اس کا مطلب ہے کہ قانون میں ہو چکا اب اسے ہونے سے کوئی روک نہیں سکتا، مغض و قوت کی بات ہے جیسے ہی وقت آجاتا ہے تو یہ کام ہو کر رہے گا۔

یہ ہیں ”کان“ کے معنی یعنی کسی کام کا قانون میں ہو چکا ہونا یا یوں کہیں کہ کسی کام کا پہلے سے طے شدہ ہونا ہے جو کہ وقت آنے کی دیر ہے جیسے ہی وقت آئے گا تو ہو کر رہے گا۔ اس کے باوجود بھی اگر کوئی یہی کہتا ہے کہ نہیں ”کان“ ماضی کا ہی صیغہ ہے تو پھر ایسے ہر شخص سے سوال ہے کہ کیا وہ درج ذیل آیت میں ”کان“ کو ماضی کا صیغہ ثابت کر سکتا ہے؟

لَوْكَانَ فِيهِمَا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا. الانبیاء ۲۲

آپ دیکھ رہے ہیں کہ اس آیت میں بھی وہی لفظ ”کان“ کا استعمال کیا گیا اب اگر اسے ماضی کا صیغہ تسلیم کیا جاتا ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ اللہ نے آج سے چودہ صدیاں قبل یہ کہا تھا کہ اگر تھے آسمانوں اور زمین میں اللہ کے علاوہ تو آسمانوں و زمین میں جو کچھ بھی ہے سب کچھ درہم ہو گیا ہر شے میں خرابیاں ہو گئیں۔

تو آپ سے ہی سوال ہے کہ کیا آج سے چودہ صدیاں قبل ایسا کچھ ہوا تھا؟ آسمانوں و زمین میں تمام خلوقات میں خرابیاں ہو گئی تھیں؟ نہیں بلکہ آسمانوں و زمین میں جو کچھ بھی ہے سب کے سب میں خرابیاں تو آج ہوئی ہیں نہ کہ آج سے چودہ صدیاں قبل ہوئی تھیں۔

یہ آیت لفظ ”کان“ کو بالکل کھول کر واضح کر دیتی ہے جس کے معنی ہیں ایک کام کا قانون میں ہو چکا ہونا یعنی کہ جو قانون میں طے شدہ ہے بس اس کا وقت آنے کی دیر ہے جیسے ہی وقت آئے گا تو وہ ہو کر ہی رہے گا اسے ہونے سے دنیا کی کوئی طاقت نہیں روک سکتی کیونکہ وہ قانون میں ہو چکا اور یہ آج سے چودہ صدیاں قبل اللہ نے کھول کھول کر واضح کر دیا تھا کہ آسمانوں و زمین اور جو کچھ بھی ان میں ہے ان کی مثال تمہارے جسم کی سی ہے ان کی مثال ایک مشین کی سی، ایک وجود کی ہے۔ انتہائی پیچیدہ الہی المیز ان یعنی توازن فائم کیا گیا اس لیے ان میں کوئی ایک بھی عمل اللہ کے علاوہ کسی بھی مرضی کے مطابق نہ کرنا ورنہ اگر اللہ کے علاوہ اور وہ کی بات مانی جائے گی اور وہ کی بات مان کر جو کچھ بھی دیا گیا اس کا یا اس میں سے کسی کا بھی استعمال کیا جائے گا تو سبھو آسمانوں و زمین میں جو کچھ بھی ہے سب کا سب خراب ہو چکا یعنی پھر ان کا خراب ہونا قانون میں طے شدہ ہے۔

اور آج جب وہ وقت آگیا جب انسان نے اللہ کے علاوہ اور وہ کو والہ بنایا یعنی نظرت جس نے اسے وجود دیا اور تمام تر صلاحیتوں سے نوازا ان کا استعمال فطرت کے لیے ہی کرنے کی بجائے اسی وجود کے لیے ان کا استعمال کرنے کی بجائے اور وہ کی مان کر ان کا استعمال کیا گیا تو آسمانوں و زمین میں جو کچھ بھی ہے نہ صرف ہر شے میں خرابیاں ہو گئیں بلکہ اب تو فساد طرح طرح کی ہلاکتوں و تباہیوں کی صورت میں ظاہر ہو چکا۔

یوں آپ پر بالکل کھل کر واضح ہو چکا ہے کہ ”کان“ ماضی کا صیغہ نہیں ہے بلکہ کان کے معنی ہیں کسی کام کا قانون میں ہو چکنا۔

وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ. هود ۷

ہو جو بھی موجود ہے جو اپنا وجود رکھتا ہے اور اور کرتے جاؤ جب تک کہ اور ختم ہو کر رکھتا ہے اسی میں چلا جاتا جب اور ختم ہو کر ماضی میں چلا جائے تو نہ صرف ایک ہی وجود سامنے آئے گا اس کے علاوہ اور کچھ ہے ہی نہیں بلکہ الَّذِي یہی وجود ہی وہ ذات ہے خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ خلق ہوئے

آسمانوں اور زمین چھ مراحل میں وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ اور خلق ہونے کے بعد ان کا نظام جو چل رہا ہے اس نظام کا پانی پر چنان طے شدہ تھا یعنی قانون میں اس نظام کا جو آسمانوں وزمین میں موت و حیات کا نظام چل رہا ہے اس کا پانی پر چنانہ طے شدہ تھا۔

یوں آپ پر بالکل کھل کر واضح ہو چکا ہے کہ آج سے چودہ صدیاں قبل قرآن نے یا محمد علیہ السلام نے یہودیوں و عیسائیوں کے اس بے بنیاد و باطل عقیدے و نظریے کی تائید و تصدیق نہیں کی تھی کہ اللہ الگ ہے اور کائنات الگ اور اللہ الگ اوپر آسمانوں پر تخت پر موجود ہے جو آسمانوں وزمین کی خلق سے پہلے اس کا تخت پانی پر تھا اور بعد میں اٹھا کر آسمانوں پر لے گیا بلکہ قرآن نے اور محمد علیہ السلام نے تو ان کے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کا رد کرتے ہوئے ان کو بے بنیاد و باطل ثابت کرتے ہوئے حق بالکل کھول کھول کر واضح کیا تھا کہ نہ صرف ایسے کسی اللہ کا کوئی وجود نہیں بلکہ کوئی ایسا تخت اپنا وجود نہیں رکھتا جو آج آسمانوں پر پڑا ہے اور پہلے پانی پر پڑا ہوا تھا۔

بلکہ اگر آپ آسمانوں وزمین کی خلق میں غور کریں تو آپ پر یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو جائے گی کہ پانی تو آسمانوں وزمین کی خلق کے بعد وجود میں آیا، آسمانوں وزمین کی خلق سے پہلے تو پانی کا کوئی وجود نہیں تھا اور جب آسمانوں وزمین کی خلق سے پہلے پانی کا کوئی وجود نہیں بلکہ کوئی ایسا تخت اور کون سے پانی پر پڑا تھا۔

پچھے آپ پر تفصیل کیسا تھکھوں کھول کھول کر واضح کر دیا گیا کہ پانی کیسے وجود میں آیا۔ زمین پر آخری چار اقسام کے شہابیوں کی جو بارشیں ہوئیں اور ان شہابیوں کا مواد جب کیمیائی عوامل سے گزر اتواس میں سے خارج ہونے والی گیسیں زمین کے گرد جمع ہوتی رہیں اور پھر جب سورج وجود میں آیا تو سورج سے خارج ہونے والی انجی جب زمین کے مرکب میں داخل ہوئی تو نہ صرف گیسوں کا مرکب سات آسمانوں یعنی سات تھوڑیں میں تقسیم ہو گیا بلکہ ان آخری چار اقسام کے شہابیوں سے خارج ہونے والی گیسوں سے ہائیڈروجن و آسیجن گیسیں وجود میں آئیں اور ان کے ملاپ سے پانی وجود میں آیا۔ اس وقت کل کے کل وجود میں پانی صرف اور صرف اسی زمین پر ہے اس کے علاوہ کہیں بھی پانی کا کوئی وجود نہیں کیوں کہ پانی کسی بھی سیارے کے مکمل ہونے کے بعد اس پر آخری چار اقسام کے آنے والے شہابیوں سے خارج ہونے والی گیسوں سے وجود میں آتا ہے اور اس وقت کل کے کل وجود میں یہ زمین جس سیارے پر آپ موجود ہیں اس کے علاوہ کوئی اور سیارہ مکمل نہیں ہوا بلکہ باقی تمام سیارے اپنے تکمیلی کے مراحل سے گزر رہے ہیں اور تب تک اس زمین سے باہر کہیں بھی پانی کا کوئی وجود نہیں ہو گا جب تک کہ باقی سیارے مکمل نہیں ہو جاتے یعنی جو بھی سیارہ مکمل ہو گا تو اس کا نظام چلانے کے لیے پانی وجود میں آئے گا۔

اب جب آپ پر یہ بات واضح ہو چکی کہ اس زمین کے علاوہ کہیں بھی پانی کا نام و نشان تک نہیں تو پھر کون ساعرش نامی تخت کس پانی پر پڑا ہوا تھا جو بعد میں اٹھا کر اوپر آسمانوں پر لے جایا گیا؟

اور دوسری بات کہ آپ خود غور کریں کہ زمین پر جو نظام چل رہا ہے یہ نظام کس پر چل رہا ہے؟ کیا زمین کا نظام پانی پر نہیں چل رہا؟ کیا پانی سے ہی سارا نظام نہیں چل رہا؟ کیا پانی سے ہی زندگی وجود میں نہیں آتی؟ کیا پانی سے ہی نباتات، جاندار اور یہ بشر وجود میں نہیں آیا؟ کیا پانی سے ہی زمین پر حیات وجود میں نہیں آ رہی؟ کیا یہ پانی ہی نہیں جس پر زمین کا سارا نظام چل رہا ہے اگر پانی کو ہٹا دیا جائے تو زمین ایک بخیر سیارہ بن جائے گا؟

آپ خود اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں کہ یہ زمین اور اس کے گرد گیسوں کی سات تھیں یعنی سات آسمان مکمل کرنے کے بعد ان میں نظام چلانا مقصود تھا اور وہ نظام پانی پر چلایا گیا جو کہ آج آپ خود عرش یعنی نظام کو پانی پر چلتا دیکھ رہے ہیں۔

یوں حق ہر لحاظ سے کھوں کھوں کر واضح کر دیا گیا اور کوئی چاہ کر بھی حق کونہ تو غلط ثابت کر سکتا ہے اور نہ ہی اس کا انکار کر سکتا ہے ہاں البتہ یہ ضرور ہے کہ اگر وہ حق ہر لحاظ سے کھوں کھوں کر واضح کر دیے جانے کے باوجود بھی حق کو تسلیم نہیں کرنا تو اسے آل فرعون اور ان سے پہلی قوموں کی مثل ماننا ہو گا اور ہر کوئی اس حق کو تسلیم کرے گا لیکن اس طرح ماننا کوئی نفع نہیں دے گا بلکہ اس طرح ماننا تو مجبوری ہو گا کوئی چاہ کر بھی انکار نہیں کر سکے گا۔

خود کو مسلمان کہلوانے والوں میں بہت سے ایسے بھی ہیں جو قرآن کی ایک آیت کو بطور دلیل پیش کرتے ہوئے دھوکہ دینے کی کوشش کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اللہ کائنات سے الگ اوپر آسمانوں پر موجود ہے اور وہ آیت درج ذیل ہے۔

اس آیت کا ترجمہ کیا جاتا ہے کہ اس جیسی کوئی شے نہیں یا اس کی مثل کوئی شے نہیں جس سے مراد یہ لیا جاتا ہے کہ اللہ کی مثل کوئی شے نہیں یا اللہ کے جیسی کوئی شے نہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ اس آیت کو آج تک استعمال کرتے ہوئے اکثریت کو دھوکہ دیا جاتا رہا، اپنے مشرک آباؤ اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کو سچا ثابت کرنے کے لیے اس آیت کے من پسند تراجم و تفاسیر کیے جاتے رہے اور من پسند مطلب اخذ کیا جاتا رہا۔ پہلی بات تو یہ ہے کہ اس آیت میں یہ کہیں بھی نہیں کہا گیا کہ اللہ کی مثل کوئی شے نہیں بلکہ اس آیت میں تو بالکل مختلف بات کی گئی ہے آپ ایک مثال سے با آسانی سمجھ سکتے ہیں مثلاً کوئی ایسا کاریگر ہے جو ایسے اشیاء بناتا ہے کہ اس کے جیسی شے کوئی دوسرا بنا ہی نہیں سلتا خواہ کچھ ہی کیوں نہ کر لے تو ایسی صورت میں کہا جائے گا کہ اس کے جیسی یا اس کی مثل کوئی شے نہیں یعنی جو وہ خلق کرتا ہے جو اشیاء وہ بناتا ہے اس کے جیسی کسی دوسرے کی کوئی شے ہے نہ ہو سکتی ہے۔ اور یہی اس آیت میں کہا گیا جو کہ اس آیت کا پس منظر بھی کسی الگ آیت میں نہیں بلکہ اسی آیت میں موجود ہے یعنی یہ جس آیت کا حصہ ہے اس پوری آیت کو آپ سامنے رکھیں تو ان کا دجل آپ پر چاک ہو جائے گا جیسا کہ ذیل میں مکمل آیت آپ کے سامنے ہے۔

**فَاطِرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا وَمِنَ الْأَنْعَامِ أَزْوَاجًا يَذْرُو كُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ**

فَاطِرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ فاطر ہیں آسمانوں وزمین یعنی جب تک آسمانوں وزمین بالکل ویسے ہی ہیں جیسے کہ اول خلق کیے گئے ان میں کوئی بھی تبدیلی نہیں کی جاتی جیسے اللہ نے خلق کیے یعنی اسی وجود نے خلق کیے بالکل ویسے کے ویسے ہیں تو جعل لکم مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا کر دیا تم کو انہی سے جوڑا یعنی مرد اور عورت وَمِنَ الْأَنْعَامِ أَزْوَاجًا اور کر دیا انعام سے جوڑا یذرُو كُمْ فِيهِ یعنی جن ذرات سے تھیں وجود میں لا یا جارہا ہے ان ذرات میں بھی جوڑا ہے ایک طیب اور دوسرا خبیث۔ اب یہ بات کرتے ہوئے آگے کہا گیا لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ہرگز نہیں تھا بالکل ایسے ہی جیسے کہ اس کی مثل شے ہے یعنی بالکل واضح الفاظ میں یہ بات کہی جا رہی ہے کہ آسمانوں وزمین کو فاطر کیا گیا یعنی انہیں جب خلق کیا گیا تو بالکل پر نیکٹ اور مکمل خلق کیا گیا تو انہیں جیسا خلق کر دیا گیا جب تک ویسے ہی رہیں گے تو ان میں جو بھی خلق ہوگی وجود میں آئے گی تو نہ صرف ہر شے کا جوڑا ہو گا اور تب تک جوڑا تھا بلکہ ان کے جیسی کوئی شے ہو ہی نہیں سکتی مطلب یہ کہ اگر آسمانوں وزمین کو فاطر نہیں رہنے دیا جاتا ان میں تبدیلیاں کی جاتی ہیں ان میں چھیڑ چھاڑ کی جاتی ہے ان میں مداخلت کی جاتی ہے اور یوں جو کچھ بھی خلق کیا جائے گا تو وہ شے سلامت نہیں رہے گی اس میں خرابیاں ہو کر تباہیاں آئیں گی۔

جب تک آسمانوں وزمین فاطر ہیں گے تو ان میں رائی برابر بھی کوئی خامی نہیں ہو گی کوئی بھی شے رائی برابر بھی خامی و خرابی والی نہیں ہو گی بالکل بات جوڑا ہو گا اور دوسرا بات ہر لحاظ سے مکمل اور بے عیب ہو گی لیکن جب انہیں فاطر نہیں رہنے دیا جائے گا تو پھر ان کے جیسی شے ہو ہی نہیں سکتی ان کی مثل کوئی شے ہو ہی نہیں اور جب تبدیلی کی جائے گی تو وہ شے سلامت نہیں رہے گی اس میں خرابیاں ہو کر تباہیاں آئیں گی۔

اور آج کیا ہوا؟ آج آپ اپنی آنکھوں سے سب دیکھ سکتے ہیں آج جب آسمانوں وزمین کو فاطر نہیں رہنے دیا گیا ان میں چھیڑ چھاڑ کر دی گئی ان میں مداخلت کر دی گئی تو کیا آج جو کچھ بھی خلق ہو رہا ہے کیا کوئی ایک بھی شے بالکل اس جیسی ہے جیسے کہ جب آسمانوں وزمین فاطر تھے تو خلق ہو رہی تھیں؟ آج تو جنسیں بھی دونہیں رہیں بلکہ ان میں بھی خرابی ہو گئی اور اس کے علاوہ ہر شے ہی عیب دار، خامیوں و خرابیوں والی ہو چکی ہے تو پھر اس کی مثل کیسے ہو سکتی ہے؟ یہ تھا حق جو اس آیت میں بیان کیا گیا لیکن آج تک ان لوگوں نے بات کا پس منظر چھپا کر اکثریت کو اپنے دھوکے، دجل و فریب کے جال میں پھنسائے رکھا۔ اور پھر دیکھیں اسی آیت میں آگے اللہ کا بھی ذکر ہے اور اللہ کے کہا گیا آپ خود اپنی آنکھوں سے دیکھیں وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ اور ہو یعنی جو کچھ بھی موجود ہے جو اپنا وجود رکھتا ہے اور اور کرتے جاوے جب تک کہ اور ختم نہیں ہو جاتا یہی وجود ہے جو سن رہا ہے دیکھ رہا ہے۔

آپ خود گر کریں کہ پچھے کس کی بات ہو رہی ہے جس کی مثل نہ ہو سکنے کا آگے ذکر کیا جا رہا ہے؟ کیا پچھے اللہ کی ذات پر بات ہو رہی ہے کہ اللہ کیا ہے؟ یا پھر پچھے تو اللہ کی خلق کی بات ہو رہی ہے؟ جب پچھے اللہ کی خلق کی بات ہو رہی ہے تو پھر ظاہر ہے آگے اللہ کی خلق ہی کی مثل نہ ہونے کا دعویٰ کیا جائے گا نہ کہ اللہ کی مثل کا۔

یہ تھا حق اور اس کے باوجود اگر بھی کہا جائے کہ اللہ کی مثل کوئی بھی نہیں تو پھر یہ بات جان لیں کہ مثل ہونے کے لیے دوسرا وجود ہونا شرط ہے یعنی جب وجود ہو ہی ایک تو پھر اس کی مثل کہاں سے آسکتی ہے؟ مثل کا تصور تو پیدا ہی وہاں ہوتا ہے جہاں ایک سے زائد وجود ہوں اور جب ایک ہی وجود ہے اور کچھ ہے ہی نہیں تو پھر ظاہر ہے مثل تو ہو ہی نہیں سکتی۔

یوں اس پہلو سے بھی اگر بات کی جائے تو نہ صرف ایک ہی وجود ثابت ہوتا ہے اس کے علاوہ کچھ ہے ہی نہیں بلکہ جو ایک ہی وجود ہے وہ اللہ ہی کی ذات ہے اللہ کے علاوہ اور کچھ ہے ہی نہیں۔

یوں اس آیت کی بنیاد پر دیا جانے والا دھوکہ بھی چاک کر دیا گیا اور حق آپ پر کھول کھول کر واضح کر دیا گیا جس کو دنیا کی کوئی طاقت غلط ثابت نہیں کر سکتی۔

آپ پر اللہ کو کھول کھول کر ہر پہلو سے اور ہر لحاظ سے واضح کر دیا ان کے علاوہ بھی اور بہت سے پہلوؤں سے اللہ پر بات کی جاسکتی ہے لیکن اب تک جن پہلوؤں سے بات کی گئی انہی سے حق اس قدر کھل کر واضح ہو چکا ہے کہ دنیا کی کوئی بھی طاقت اسے نہ تو غلط ثابت کر سکتی ہے اور نہ ہی اس کا انکار کر سکتی ہے۔ ہاں البتہ ایک بات ضرور ہے جب زبان سے کچھ کہا جاتا ہے تو کوئی چاہے مانے اور کوئی چاہے تو انکار کرے لیکن بالآخر سے ماننا ہی پڑے گا اسے ماننا ہی ہو گا اور وہ تب مانے گا جب زبان اپنا کام مکمل کر لے گی اور ہاتھ اپنا کام کرنے کے لیے حرکت میں آ جائیں۔ جیسے ہی ہاتھ حرکت میں آ جائیں تو کوئی بھی ایسا نہیں جو اپنی انکار والی بات پر قائم رہے بلکہ پھر ہر کوئی ماننے کی ضد کرتا ہے ماننے کا رٹا لگاتا ہے لیکن تب ماننا اسے کوئی نفع نہیں دے گا۔ حق آپ پر بالکل کھل کر واضح ہو چکا کہ اللہ کیا ہے اور آپ جان چکے کہ ایسا کوئی اللہ وجود ہی نہیں رکھتا جو اللہ مولویوں نے گھڑ کر آسمانوں پر چڑھایا ہوا تھا۔ وہ اللہ محض مذہبی طبقے کی دماغی اختراع ہے جس کا حقیقت کیسا تھا کوئی تعلق نہیں، آپ یہ بھی جان چکے کہ اگر یہ بات مان لی جائے کہ یہ کائنات الگ ہے اور اللہ الگ ہے تو اس کا مطلب آپ یہ دعویٰ کر رہے ہیں کہ اللہ واحد نہیں بلکہ واحد ہے حالانکہ نہ صرف پورے قرآن میں یہ بات واضح کر دی گئی کہ اللہ واحد ہے بلکہ سورہ الاخلاق میں دو ٹوک الفاظ میں واضح کر دیا گیا کہ اللہ واحد ہے، جب اللہ واحد نہیں واحد ہے اور آپ نے جان لیا کہ اللہ کیا ہے ایسا کوئی اللہ وجود ہی نہیں رکھتا جو ملاوؤں نے گھڑ رکھا ہے جو اوپر آسمانوں پر چڑھ کر بیٹھا ہوا ہے تو پھر عیسیٰ ابن مریم کو کس اللہ نے اپنی طرف زندہ آسمانوں پر اٹھا لیا؟ جب ایسا کوئی اللہ ہے ہی نہیں تو پھر یہ بات روز روشن کی طرح عیاں ہو چکی ہے کہ عیسیٰ ابن مریم سے متعلق حیات و نزول عیسیٰ ابن مریم والا عقیدہ بالکل بے بنیاد، باطل اور من گھڑت ہے جس کا حق کیسا تھا کسی فرض کا کوئی تعلق نہیں، حق ہر لحاظ سے آپ پر واضح کر دیا گیا دنیا کی کوئی طاقت حق کا رد نہیں کر سکتی اسے غلط ثابت نہیں کر سکتی۔

جب ان لوگوں کو اللہ کا ہی علم نہیں یہ اللہ کے بارے میں ہی کچھ علم نہیں رکھتے اللہ سے متعلق ان کا عقیدہ و نظریہ بے بنیاد، باطل اور من گھڑت ثابت ہو چکا تو پھر عیسیٰ ابن مریم سے متعلق جو عقیدہ انہوں نے عیسائیوں سے اخذ کیا وہ کیسے سچا ہو سکتا تھا؟

جب اس کائنات سے الگ وجود رکھنے والا اوپر آسمانوں میں کوئی اللہ ہے ہی نہیں تو پھر ظاہر ہے عیسیٰ ابن مریم کو اپنی طرف اوپر آسمانوں پر اٹھانے والی بات بے بنیاد اور من گھڑت ہے خواہ کوئی زندہ اٹھانے کی بات کرے یا مردہ اٹھانے کی بات کرے دونوں صورتوں میں ہی بے بنیاد، باطل اور من گھڑت ہے۔ اور جو لوگ بھی ایسا دعویٰ کرتے ہیں کہ یہ کائنات الگ ہے اور اللہ الگ اور آسمانوں پر موجود ہے اور عیسیٰ ابن مریم کو زندہ یا مردہ اپنی طرف اوپر آسمانوں پر چڑھایا تو ایسے لوگوں کا دعویٰ ہے کہ اللہ واحد نہیں بلکہ اللہ واحد ہے اور اللہ نے ولدا خذ کر لیا ایسے لوگوں کا دعویٰ ہے کہ تین وجود موجود ہیں ایک یہ کائنات دوسرا اللہ اور تیسرا عیسیٰ ابن مریم جو اللہ نہیں تھا اور اس کا حصہ بھی نہیں بلکہ وہ اس کائنات سے الگ اوپر آسمانوں پر اللہ کے پاس چڑھ گیا یوں تین وجود، بن گئے اور انہی کا قرآن میں بھی ذکر کیا گیا جس آیت کو یہ لوگ عیسائیوں پر منطبق کر دیتے ہیں۔ اس کے علاوہ ان لوگوں کا ایک دوسرے پہلو سے بھی یہی کہنا ہے کہ ایک نہیں تین وجود

بیں خالق، خلق اور مخلوق جس کا مطلب ہے کہ اللہ نے ولادخذ کر لیا جو کہ اللہ پر بہتان عظیم ہے۔

عیسیٰ ابن مریم کے حوالے سے آج تک جو خرافات پھیلائی گئیں ان کی حقیقت بھی آپ پر واضح کرتے ہیں جیسے کہ یہ بات اتنی عام کردی گئی جو کہ زبان زد عالم ہے کہ عیسیٰ ابن مریم کو صلیب پر نہیں چڑھایا گیا تھا بلکہ عیسیٰ ابن مریم کو تو زندہ آسمانوں پر اٹھایا گیا اور ان کی جگہ ان کا ایک حواری جس کی شکل عیسیٰ ابن مریم سے بدل دی گئی اسے مصلوب کیا گیا۔

ایک شخص کو بنی اسرائیل کی طرف سے پکڑ کر مصلوب کیا گیا اس واقعہ پر نہ صرف بنی اسرائیل میں سے یہود و نصاری متفق ہیں کہ ایسا واقعہ ہوا تھا بلکہ خود کو مسلمان کہلوانے والے بھی اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ ہاں واقعتاً ایک شخص کو مصلوب کیا گیا۔

بنی اسرائیل میں یہود کا کہنا ہے کہ انہوں نے یسوع یعنی عیسیٰ جو کہ مریم کا بیٹا تھا اسے اس وجہ سے مصلوب کیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا کیونکہ وہ اللہ کا رسول اور مسح ہونے کا دعویدار تھا لیکن یہود کا کہنا ہے اور کہنا تھا کہ وہ اللہ کا رسول اور وہی مسح نہیں تھا جس کا اللہ نے وعدہ کر رکھا تھا اس لیے وہ نہ صرف ایک جھوٹا شخص تھا بلکہ اس کی والدہ زانیہ تھی اور وہ زنا کی پییدا وار تھا جس نے آکر دین کو بدلنے کی کوشش کی اس نے مویٰ کے دین کے برکت ایک نیا دین پیش کیا جس وجہ سے اسے مصلوب کر دیا گیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کر دیا گیا۔

اور عیسائی بھی اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ ایک شخص کو مصلوب کیا گیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا گیا جو کہ مریم کا بیٹا عیسیٰ لیکن عیساً یوں کا اس شخص کے متعلق نظریہ یہود سے بالکل مختلف ہے عیساً یوں کا نظریہ ہے کہ عیسیٰ ابن مریم اللہ کا رسول تھا اور اس کو یہود نے ناچ قتل کیا۔ پھر عیساً یوں کا مزید یہ بھی کہنا ہے کہ مصلوب کیے جانے کے تین دن بعد عیسیٰ ابن مریم دوبارہ زندہ ہو گیا اور تقریباً چالیس دن تک اپنے خاص حواریوں سے ملاقاً تین بھی کرتار ہا اور چالیس دن بعد زندہ آسمانوں پر اللہ کے پاس جا بیٹھا۔

اوہ مسلمان بھی اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ ایک ایسے شخص کو مصلوب کیا گیا جس کے متعلق کہا جاتا ہے کہ وہ عیسیٰ ابن مریم تھا لیکن مسلمانوں کا کہنا ہے کہ جسے مصلوب کیا گیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا گیا وہ عیسیٰ ابن مریم نہیں بلکہ ان کا ایک غدار حواری تھا جس نے عیسیٰ ابن مریم سے غداری کرتے ہوئے انہیں گرفتار کروانے کی کوشش کی، اللہ نے فرشتوں کو بھیج کر عیسیٰ ابن مریم کو تو زندہ آسمانوں پر اپنی طرف اٹھایا اور اس غدار حواری کی شکل کو عیسیٰ ابن مریم سے بدل دیا گیا اور اسے ہی عیسیٰ ابن مریم سمجھتے ہوئے مصلوب کیا گیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا گیا۔

آپ یہ بات جان چکے ہیں کہ یہودی و عیسائی ہوں یا پھر مسلمان قوم، سب کے نزدیک ایسا واقعہ وقوع پذیر ہوا کہ ایک شخص کو مصلوب کیا گیا یعنی صلیب کے ذریعے قتل کیا گیا اور اس واقعہ کا انکار بھی کسی صورت نہیں کیا جا سکتا کیوں کہ نہ صرف تاریخ میں اس واقعہ کا ذکر موجود ہے، عیساً یوں کی با Abel میں اس کا ذکر موجود ہے بلکہ قرآن میں بھی اس کا ذکر موجود ہے قرآن نے بھی اس واقعہ کی نفی نہیں کی لیکن قرآن نے اس واقعہ کا نتیجہ وہ بیان نہیں کیا جو مسلمانوں سمیت عیسائی و یہودی سمجھتے ہیں قرآن کا دعویٰ ہے کہ جس شخص کو صلیب پر چڑھایا گیا اور یہ سمجھایا گیا کہ اس کی موت ہو گئی اسے قتل نہیں کیا جا سکا اس کی صلیب پر موت نہیں ہوئی۔

واقعہ صلیب پر تمام کے تمام فریق متفق ہیں کہ ایسا واقعہ وقوع پذیر ہوا لیکن اگر اختلاف ہے تو اس بات پر ہے کہ بنی اسرائیل میں سے یہود جنہوں نے مصلوب کیا ان کا دعویٰ یہ ہے کہ انہوں نے جس شخص کو مصلوب کیا اس کا نام عیسیٰ تھا جو کہ مریم کا بیٹا تھا اور وہ اللہ کا رسول ہوئے کا دعویدار تھا حالانکہ وہ اللہ کا رسول نہیں تھا کذاب تھا یعنی بنی اسرائیل سے یہود خود اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب کیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا اور قتل کرنے کی وجہ یہ تھی کہ وہ اللہ کا رسول نہیں بلکہ کذاب تھا۔

بنی اسرائیل سے نصاریٰ اور عیسائیٰ قوم اس حد تک یہود سے اتفاق کرتے ہیں کہ یہود نے عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب کر دیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کر دیا لیکن عیساً یوں کا کہنا ہے کہ وہ کذاب نہیں بلکہ واقعتاً اللہ کا رسول تھا وہی مسح رسول جس کا اللہ نے وعدہ کر رکھا تھا۔

اوہ مسلمان قوم کا کہنا ہے کہ واقعہ صلیب وقوع پذیر ہوا لیکن مصلوب یعنی بذریعہ صلیب قتل عیسیٰ ابن مریم نہیں ہوئے بلکہ ان کی جگہ ان کے حواری کی شکل بدل

دی گئی جس وجہ سے وہ مصلوب ہوا۔ مسلمانوں کا یہ عقیدہ صرف اور صرف اس وجہ سے ہے کیونکہ اللہ نے قرآن میں عیسیٰ ابن مریم کے یہود کے ہاتھوں مصلوب یعنی بذریعہ صلیب قتل ہونے کی نفی کی ہے لیکن قرآن میں اللہ نے واقعہ صلیب کی قطعاً کوئی نفی نہیں کی بلکہ الا تا قرآن اس واقعہ کے حق میں بات کرتا ہے کہ ایسا واقعہ ضرور وقوع پذیر ہوا لیکن نتیجہ وہ نہیں بلکہ جس پر یہود یوں و عیسائیوں کا اتفاق ہے کہ انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو قتل کر دیا جس وجہ سے مسلمان اس واقعہ کا انکار تو نہیں کر سکتے مگر انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کے مصلوب یعنی بذریعہ صلیب قتل ہونے کی نفی کرنے کے لیے عیسیٰ ابن مریم کے حواری کو مصلوب کیے جانے کی کہانی گھٹڑی جس سے یہ بات ثابت ہو جاتی ہے کہ مسلمان بھی بنی اسرائیل یہود و نصاریٰ کے اس دعوے کو تسلیم کرتے ہیں کہ جسے صلیب پر چڑھایا گیا اس کا قتل ہو گیا حالانکہ قرآن بالکل واضح طور پر جسے مصلوب کیا گیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کرنے کا دعویٰ کیا گیا اس کے قتل ہونے کی نفی کر رہا ہے نہ کہ اس کے ساتھ پیش آنے والے اس واقعے کی نفی کر رہا ہے۔ جس سے یہ بات خود بخود واضح ہو جاتی ہے کہ عیسیٰ ابن مریم کی جگہ ان کے حواری کو مصلوب کیے جانے کی کہانی خود کو مسلمان کھلوانے والوں نے یہود یوں و عیسائیوں کی دشمنی میں گھٹڑکی ہے جس کا حقیقت کیسا تھا کوئی تعلق نہیں بہر حال جیسے ہی آگے اس واقعہ پر مکمل تفصیل کیسا تھا بات کرتے ہیں تو حق ہر لحاظ سے کھل کر آپ کے سامنے آجائے گا۔

آتے ہیں قرآن سے ہی اس واقعہ کی حقیقت کی طرف کہ قرآن میں اللہ نے اس سے متعلق کیا راہنمائی کی؟ جسے جانے کے لیے مختصر اور جامع صورت میں بنی اسرائیل کی تاریخ کو قرآن سے ہی سامنے رکھنا ہو گا جس سے عیسیٰ ابن مریم کے حوالے سے حق ہر لحاظ سے کھل کر واضح ہو جائے گا۔

بنی اسرائیل کو اللہ نے یوسف علیہ السلام کے ذریعے عزّۃ دی یعنی انہیں دنیا میں بلند مقام عطا کیا اور بنی اسرائیل اس وقت تک اس مقام پر فائز رہے جب تک کہ وہ یوسف کے بعد بھی رسولوں کی اطاعت کرتے رہے لیکن آہستہ آہستہ بنی اسرائیل میں یہ عقیدہ عام ہو گیا کہ یوسف آخری رسول ہے یوسف پر اللہ نے نبوت کا دروازہ بند کر دیا تھا اس لیے یوسف کے بعد کوئی رسول اور نبی نہیں آنے والا اور جو بھی اللہ کا نبی آیا تو اس کی تکذیب کر دیتے اس کی دعوت کو تسلیم کرنے سے انکار کر دیتے یا پر قتل کر دیتے، بنی اسرائیل یہی کرتے رہے یہاں تک کہ وہ ذل ہو گئے یعنی بلند مقام سے گرتے گرتے پستیوں کا شکار ہو گئے ان پر ایسی ذلت مسلط ہو گئی کہ قرآن میں اس کا پوری تفصیل کیسا تھا ذکر کیا گیا کہ ان کے لڑکوں کو قتل کر دیا جاتا لڑکوں کو زندہ رہنے دیا جاتا، یہ ایسی قوم ہے جو کہ جگہ کے ان کو ہر جگہ تھارت کی نگاہ سے دیکھا جاتا، کوئی کتاب مرجا تا تو اس پر پورے مصر میں طوفان پتا ہو جاتا لیکن اگر ہزاروں اسرائیلی مار دیئے جاتے ان کے ساتھ بدترین سلوک کیا جاتا تو اس پر کسی کے کان پر جوں تک نہیں رینگتی تھی اور ایسا ہو بھی کیوں نہ؟ کیونکہ اسے ایک مثال سے سمجھ لیں۔

ذراغور کریں مثال کے طور پر آپ کہیں ایسی جگہ پر جاتے ہیں یا ایسی جگہ پر موجود ہیں جہاں کے بارے میں آپ کے پاس کوئی علم نہیں آپ نے اپنی منزل کو پانا ہے لیکن وہاں قدم قدم پر آپ کے دشمن گھات لگائے میٹھے ہیں قدم قدم پر مشکلات حائل ہیں جو نظر آ رہا ہے وہ حقیقت میں ویسا نہیں جو نظر آ رہا ہے اور حقیقت وہ ہے جو نظر ہی نہیں آ رہی جو آپ سے بالکل پوشیدہ ہے تو ایسی صورت میں آپ کس طرح اپنی منزل کو پاسکین گے؟

جواب بالکل واضح ہے کہ آپ کو راہنمائی درکار ہے اگر آپ کی راہنمائی کرنے والا کوئی ہو تو آپ با آسانی اپنی منزل کو پالیں گے اور دشمنوں سے بھی محفوظ رہیں گے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہاں آپ کی راہنمائی کوں کر سکتا ہے؟ تو اس کا جواب بھی بالکل واضح ہے کہ صرف اور صرف وہ آپ کی راہنمائی کر سکتا ہے جو اس علاقے کے انگ انگ سے واقف ہو جسے ستون کا بخوبی علم ہو جسے دشمن کی ہر چال کا پہلے سے ہی علم ہو۔

اب ذرا غور کریں اگر آپ اس سے راہنمائی لینے سے انکار کر دیں یا اسے قتل کر دیں تو نتیجہ کیا نکلے گا؟ کیا آپ اپنی منزل کو پاسکین گے یا دشمنوں کا شکار ہو جائیں گے اور پھر دشمنوں کے ہاتھوں ذلیل ورسوا ہو جائیں گے؟

جواب بالکل آسان اور واضح ہے کہ ایسا کرنے سے منزل ملناؤ دور بلکہ الا دشمنوں کے ہاتھوں ذلیل ورسوا ہو جائیں گے ذلت کا یعنی پستیوں کا شکار ہو جائیں گے۔ اب ذرا غور کریں اس دنیا میں آپ کو بھیجا گیا تو مقصد کیا ہے نظام چلانا اور یہ ذمہ داری آپ نے خود اٹھائی اور آپ کو یہ علم ہے کہ یہاں قدم قدم پر آپ کے دشمن موجود ہیں اب ذرا غور کریں وہ کون ہے جو آپ کی دنیا میں ایسی راہنمائی کر سکتا ہے کہ نہ صرف آپ دشمنوں سے محفوظ رہیں بلکہ آپ عزت کی بلندیوں پر پہنچ جائیں ساری دنیا آپ کے قدموں میں ہو؟ دنیا میں کسی میں بھی جرأت نہ ہو جو آپ کی ہاں میں ہاں نہ ملائے یا جو آپ کے کسی بھی حکم کو مانے سے انکار کر سکے۔

تھوڑا سا بھی غور کریں گے تو بالکل واضح ہو جائے گا کہ سب سے بہتر را رہنمائی تو وہی کر سکتا ہے جس کی زمین ہے جس نے اسے غلت کیا جو اس کے انگ انگ سے واقف ہے یعنی اللہ کی ذات۔ اب یہ بھی غور کریں کہ اللہ کیسے را رہنمائی کرتا ہے؟ پچھے اس کی تفصیل کیسا تھوڑا صحت ہو چکی کہ اللہ کیسے را رہنمائی کرتا ہے۔ وہ کلام کرتا ہے تین طریقوں سے وحی کے ذریعے، پردے کے پچھے سے اور رسول کے ذریعے اور انسان چونکہ بشر ہیں اس لیے انہی میں سے کسی بشر کا انتخاب کر کے اسے کھڑا کیا جاتا ہے یعنی رسول بعثت کیا جاتا ہے جس کے ذریعے اللہ انسانوں سے کلام کرتا ہے انسانوں کی را رہنمائی کرتا ہے۔

اب اگر آپ دنیا میں عزت چاہتے ہیں کہ ساری دنیا آپ کے قدموں میں ہو تو آپ کو اللہ سے را رہنمائی لینا ہو گی اس کے لیے یا تو آپ کو خود اپنے آپ کو اس مقام پر لے جانا ہو گا کہ آپ کیسا تھا اللہ وحی کے ذریعے کلام کرے یعنی اللہ آپ کا بطور رسول انتخاب کر لے اور اگر یہ ممکن نہیں تو پھر آپ کو اسے تلاش کرنا ہو گا جو آپ کے اور اللہ کے درمیان محض ایک پرده ہو گا اس کی صورت میں اللہ کلام کر رہا ہو گا یا پھر ایسا بشر جو رسول ہونے کا دعویٰ کر رہا ہو لیکن وہ دعویٰ زبان سے نہیں بلکہ اس کا عمل ہونا چاہیے۔

اب آپ سے سوال ہے اگر آپ اس را رہنمائی کا دروازہ ہی بند کر دیں تو نتیجہ کیا نکلے گا؟ اگر آپ اپنے را رہنمائی کو ہی قتل کر دیں یا اس سے را رہنمائی لینے سے ہی انکار کر دیں تو پھر کیا آپ دشمنوں کا شکار ہو کر پستیوں میں نہیں جا گریں گے؟ کیا آپ کے دشمن را رہنمایا لبادہ اوڑھ کر آپ کو ذلت و رسوانی سے دوچار نہیں کریں گے؟ آپ پستیوں میں نہیں جا گریں گے؟ جواب بالکل واضح ہے۔

یہی یوسف علیہ السلام کے بعد بنی اسرائیل نے کیا جس کا نتیجہ وہی تکا جو پہلے سے ہی طے شدہ ہے کہ بنی اسرائیل ذلت و رسوانی کا شکار ہو گئے جس کا اللہ نے سورۃ غافر کی آیت نمبر ۳۷ میں ذکر کیا جو اس وقت آپ کے سامنے ہے۔

وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِنْ قَبْلِ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا زَلْتُمْ فِي شَكٍّ مِمَّا جَاءَكُمْ بِهِ حَتَّىٰ إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَنْ يَعْلَمَ اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولًا  
كَذِلِكَ يُضْلِلُ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ۔ سورۃ غافر ۳۷

اور تحقیق کے یعنی تم اپنی طرف سے تحقیق کر لو اپنے گھوڑے دوڑا جو کہا جا رہا ہے یہی حق ہے یہ نتیجہ تمہارے سامنے آئے گا آگیا تم میں تھی سے یوسف اس سے پہلے ایجاد کیسا تھا یعنی یوسف نے آکر ہربات ہر معا ملے کو ہر لحاظ سے ہر پہلو سے کھول کھول کر رکھ دیا جب یوسف نے جو کچھ کھول کھول کر رکھا جو را رہنمائی کی اسے تسلیم کر کے اس پر عمل کیا گیا یوسف کے بعد یوسف کی طرف سے کی جانے والی را رہنمائی پر عمل کیا جاتا رہا تو تمہیں عزت دی یعنی بلند مقام عطا کیا لیکن جب تم اس مقام سے ذل ہوئے یعنی اس مقام سے گرتے گرتے ذلت و رسوانی کا شکار ہو گئے پستیوں میں جا گرے تو وہ اس وجہ سے کتم شکوک میں رہے یعنی یوسف کے بعد جب بھی کوئی اللہ کا بھیجا ہوا آکر تمہاری را رہنمائی کرتا تو تم اس کی دعوت کو تسلیم کرنے کی بجائے شک ہی کرتے اس کی دعوت کو تسلیم کرنے کی بجائے شکوک میں پڑتے ہوئے اللہ کے بھیجے ہوؤں کی تکذیب یا قتل کر دیتے یہاں تک کہ تم ہلاک ہوئے جب تم نے کہنا شروع کر دیا کہ ہر گز نہیں بعثت کیا اللہ نے اس کے بعد کوئی رسول یعنی یوسف پر نبوت کا دروازہ بند ہو چکا یوسف آخری رسول نبی تھا اس کے بعد کوئی رسول کوئی نبی نہیں یوں جب جب اللہ انہیں رسولوں کی صورت میں تمہاری را رہنمائی کے لیے آتا رہا تو تم رسولوں کو قتل یا ان کی تکذیب کر دیتے جس وجہ سے تم ہلاک ہو گئے تم پر ہلاکت عذاب محسین کی صورت میں ڈال دی گئی تم ذلت و رسوانی کا شکار ہو گئے مصر میں تمہاری بدترین حالت ہو گئی تم مصر میں حقیر ترین قوم کی صورت اختیار کر گئے یعنی موسیٰ کی بعثت کے وقت بنی اسرائیل کی جو حالت تھی جس کا قرآن میں تفصیل کیسا تھا ذکر کیا گیا بالکل وہی حالت جس حالت سے آج خود کو اللہ کے چہیتے سمجھنے والے خود کو امت محمدیا مسلمان کہلوانے والے دوچار ہیں، دنیا میں کتنا بھی مر جائے تو پوری دنیا چیخ اٹھتی ہے لیکن اگر خود کو مسلمان کہلوانے والوں کے کروڑوں کو کتنے سے بھی بدتر موت مار دیا جائے تو دنیا میں کسی کے بھی کان پر جوں تک نہیں رینگتی۔ جو آج اس قوم اس امت کی حالت ہے بالکل یہی حالت اس وقت بنی اسرائیل کی ہو چکی تھی۔

اور ایسی صورت میں اللہ نے بنی اسرائیل کے دعوے ان کے عقیدے کے یوسف آخری رسول تھا اس کے بعد کوئی رسول نہیں اس کے بالکل برعکس موسیٰ علیہ السلام کو نہ صرف بعثت کرتے ہوئے بنی اسرائیل کے اس عقیدے کی دھجیاں بکھیر دیں بلکہ موسیٰ کے ذریعے ایک بار پھر ذلت سے نکال کر دنیا میں بلند ترین مقام پر فائز کر کے یہ ثابت کر دیا کہ اگر اللہ کی طرف سے را رہنمائی کا دروازہ بند کرو گے تو نتیجہ کیا نکلے گا اور اگر اللہ کے بھیجے ہوؤں کی اطاعت و اتباع کرو گے تو دنیا و

آخرت میں اللہ کے مقربین میں سے ہو گے بلند ترین مقام تمہارا مقدر ہے۔ اسی کا اللہ نے سورۃ المائدہ کی آیت نمبر ۱۹ اور ۲۰ میں ذکر کر دیا جیسا کہ آیات آپ کے سامنے ہیں۔

یَا هَلَّ الْكِتَبِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَىٰ فَتْرَةٍ مِّنَ الرُّسُلِ أَنْ تَقُولُوا إِمَّا جَاءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَّلَا نَذِيرٍ فَقَدْ جَاءَكُمْ بَشِيرٌ وَّنَذِيرٌ  
وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ۔ المائدہ ۱۹

اے وہ جو الکتاب کے اہل ہو جنہیں الکتاب دی گئی الکتاب جو کہ آسمانوں وزمین ہیں وہ جو آسمانوں وزمین جو کہ اللہ کی امانت ہے اس کے اہل ہیں اور انہیں ان کی دیکھ بھال کی ذمہ داری دی گئی ان سے کہا گیا جو کہ اس وقت بنی اسرائیل تھے اور آج خود کو امت محمد کھلانے والے انہیں کہا گیا تم تحقیق کر لو آگیا تم میں تمہیں سے ہمارا رسول جو کھول کھول کر رکھ رہا ہے تمہارے لیے جو تم آخربن میں بھیجے جانے والے رسول سے افتاء کر رہے تھے یعنی اس کے متعلق طرح طرح کا جھوٹ گھٹ کر پھیلا یا ہوتا کہ تم کہہ رہے ہو کہ بالکل نہیں آنے والا کوئی ایک بھی بشیر اور نہ ہی کوئی ایک بھی نذر یعنی تمہارا کہنا ہے کہ اللہ نے نبوت کا دروازہ بند کر دیا اب کوئی رسول اور نبی نہیں آنے والا پس تم اپنی تحقیق کر لو گھوڑے دوڑالا گیا شہی میں سے تم میں بشیر اور نذر یا اور اللہ ہے ہر شے پر قدر یعنی آسمانوں وزمین میں جو کچھ بھی ہوتا ہے یا ہونا ہے وہ وہی ہو گا جو اللہ نے ہر شے قدر میں کر دی ایسا نہیں ہے کہ تم کوئی بات کہو اور اگر سارے کے سارے ہی اس پر متفق ہو جاؤ تو جو اللہ نے قدر میں کر دیا وہ بدل جائے گا انہیں بلکہ تم کچھ بھی کہو کچھ بھی مانو کسی پر بھی سارے کے سارے متفق ہو جاؤ پوری دنیا کسی بات پر اتفاق کر لے تو وہ نہیں ہونے والا جس پر تمہارا اتفاق ہے جو تم کہتے اور مانتے ہو بلکہ ہونا وہی ہے جو اللہ نے قدر میں کر دیا، ہر اس شے پر اللہ ہے جو اس نے قدر میں کر دیا یعنی جو اللہ نے قدر میں کر دیا اس کا جیسے ہی وقت آئے گا اللہ اسے کر کے ہی رہے گا خواہ کوئی کچھ ہی کیوں نہ کر لے۔

اگر تو اللہ نے قدر میں کر دیا کہ کوئی رسول اور نبی نہیں آئے گا تو خواہ کچھ بھی ہو جاتا دنیا میں کوئی ایک بھی رسول اور نبی نہ آتا لیکن کیا ایسا ہوا؟ نہیں بلکہ اس کے بالکل عکس ہوا کہ اللہ رسولوں کو نبیوں کو بھیجا رہا جس سے یہ بات بالکل محل کرواضح ہو جاتی ہے کہ اللہ نے رسولوں اور نبیوں کی بعثت قدر میں کر دی تو جو اللہ نے قدر میں کر دیا اسے کوئی کیسے ہونے سے روک سکتا ہے؟ اس لیے اگر تم ایسا کہتے ہو کہ کوئی رسول اور نبی نہیں تو اللہ تمہاری خواہشات کا غلام نہیں کہ وہ ویسا ہی کرے جو تم چاہتے ہو بلکہ اللہ تو وہی کرے گا جو اس نے قدر میں کر دیا۔

اللہ نے رسولوں اور نبیوں کا بعثت کیا جانا قدر میں کر دیا اس لیے یہ دروازہ بند ہو ہی نہیں سکتا یوں اس وقت جب بنی اسرائیل پر ذلت کا شکار ہو چکے تھے اپنے اس عقیدے کی وجہ سے یوسف کے بعد کوئی رسول اور نبی نہیں نبوت کا دروازہ بند ہو چکا تو ایسے وقت میں اللہ نے موسیٰ کو بعثت کر دیا جس نے آکر حق اس قدر کھول کھول کرواضح کر دیا کہ بنی اسرائیل میں سے کوئی بھی ملاں موسیٰ علیہ السلام کے سامنے اپنے اس عقیدے کا دفاع نہ کر سکا ان کے اس عقیدے کی دھیان بکھیر دیں موسیٰ نے۔

وَإِذْقَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَقُولُمْ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيْكُمْ أَمْنِيَاءً وَجَعَلَكُمْ مُلُوْكًا وَأَتَئُكُمْ مَالُمْ يُؤْتِ  
أَحَدًا مِنَ الْعَلَمِيْنَ۔ المائدہ ۲۰

اور تب کہا تم موسیٰ نے اس کی قوم کے لیے یعنی اپنی قوم بنی اسرائیل کو کہا اے میری قوم کیا یاد کر رہے ہو اس نعمت کو جو اللہ نے تم پر کی تھی؟ اگر یاد کر رہے ہو تو اللہ دوبارہ تم پر اپنی نعمت کیا تھی؟ وہ نعمت تھی کہ جب موسیٰ آئے اس وقت بنی اسرائیل پر ذلت و مسکنت مسلط تھی یہ ذیل ترین قوم بن چکی تھی لیکن یہ ہمیشہ سے ایسی نہیں تھی بلکہ ان کا ماضی عالمی شان تھا یہ قوم لمبے عرصے تک بلند مقام پر فائز رہی، مصری نہ ہونے کے باوجود بھی مصر میں ان کو بلند مقام حاصل تھا جو کہ یہ کوچکے تھے اور جتنے ماضی میں بلند مقام پر تھے اتنا ہی یہ پستیوں اور ذلت کا شکار ہو چکے تھے تو یہی موسیٰ نے کہا کہ یاد کرو اللہ نے وہ مقام تمہیں کیسے دیا تھا؟ اذْ جَعَلَ فِيْكُمْ أَمْنِيَاءً وَجَعَلَكُمْ مُلُوْكًا جب کیسے تھے تم میں انیاء جو تمہیں نبادیتے رہے یعنی وہ علم جو اللہ کے علاوہ کسی کے پاس نہیں اور کر دیا تمہیں ملک دیا گیا اقتدار دیا گیا تم مصر پر حاکم بن گئے تو وہ کیسے ہوا تھا ذرا غور کرو؟ اور آج تم کس حال میں ہو آج تم اس حالت

میں کیسے پہنچے؟ اسی وجہ سے کہ تم نے اللہ کی طرف سے راہنمائی کا دروازہ ہی بند کر لیا کہ نبوت کا دروازہ بند یوسف کے بعد کوئی رسول نہیں کوئی نبی نہیں اور جب تم نے یہ عقیدہ اخذ کر لیا تو غور کرو تب سے لیکر آج تک کیا تم ہلاکت کا شکار نہیں ہو گئے؟

جب تم میں انہیاء تھم ان کی اطاعت و اتباع کرتے رہے تو تمہیں بادشاہت حاصل تھی مصراً اقتدار تمہارے پاس تھا تم بلند مقام پر تھے اور جب تم نے نبوت کا دروازہ بند کر لیا کہ کوئی نبی نہیں تو تب یعنی آج تمہاری کیا حالات ہو چکی ہے؟ اب اگر تم اپنی بیماری اور اس کے علاج کی تشخیص ہونے کے بعد اس علاج کو اپنا تے ہو تو پھر یہ اللہ کا وعدہ ہے وَإِنَّكُمْ مَا لَمْ يُوْتِ أَحَدًا مِنَ الْعَلَمَيْنِ وَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يُنَزَّلُونَ میں سے کسی ایک کو بھی نہیں دیا جائے گا یعنی جیسے تمہیں پہلے ملک دیا گیا باکل ایسے ہی ایسا ملک دے گا جو عالمین میں سے کسی ایک کو بھی نہیں دیا جائے گا اور موئی علیہ السلام کے قول کے عین مطابق موئی کے بعد بنی اسرائیل نبیوں پر ایمان لاتے رہے جب جب کوئی نبی آیا تو اس کی اطاعت و اتباع کرتے رہے یہاں تک کہ اللہ نے بنی اسرائیل پر ایک بار پھر اپنی نعمت کی کہ انہیں ملک دیا یعنی انہیں زمین میں اقتدار و اختیار دیا پھر داؤد کے بعد سليمان علیہ السلام کو جو ملک دیا سليمان کے ذریعے بنی اسرائیل کو جو ملک دیا وہ عالمین میں اس کے بعد کسی ایک کے لیے بھی نہیں۔

بنی اسرائیل کو پوری دنیا میں بلند ترین مقام حاصل ہو گیا پوری زمین کے انگ انگ پران کی حکمرانی قائم ہو گئی پوری زمین ہی کو ان کا ملک بنادیا گیا یعنی ان کی سلطنت بنادیا گیا۔ لیکن سليمان کے بعد پھر وہی ہوا جو ماضی میں ہو چکا تھا سليمان کے بعد بنی اسرائیل نے اپنی خواہشات کی اتباع کرنا شروع کر دی جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ بنی اسرائیل میں یہ عقیدہ سامنے آگیا کہ موئی آخری رسول تھا موئی پر نبوت کا دروازہ بند ہو چکا اس کے بعد کوئی رسول نہیں کوئی نبی نہیں سوائے ایک مسح کے جس کا اللہ نے وعدہ کر رکھا ہے جس کا ذکر وہ اپنے مذہبی مواد میں پاتے ہیں جب بنی اسرائیل نے ماضی کی طرح ایک بار پھر یہ عقیدہ اخذ کر لیا تو ظاہر ہے اللہ کا قانون توبہ لئے سے ٹھہر اس لیے ان کا انجام بھی قدر میں پہلے سے ہی طے شدہ تھا وہی انجام جو موئی سے قبل دیکھ چکے تھے اسی کا اللہ نے ان آیات میں ذکر کر دیا۔

وَصُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الدِّلَةُ وَالْمُسْكَنَةُ وَبَاءُو بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُوْنَ بِاِلٰهٖ وَيَقْتُلُوْنَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ

الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوُا وَكَانُوا يَعْتَدُوْنَ . البقرة ۲۱  
صُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الدِّلَةُ اَيْنَ مَا ثُقِفُوا اَلَا يَبْحَلِ مِنَ اللَّهِ وَحْيَ مِنَ النَّاسِ وَبَاءُو بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ وَصُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الْمُسْكَنَةُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ

كَانُوا يَكُفُرُوْنَ بِاِلٰهٖ وَيَقْتُلُوْنَ الْاَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقٍّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوُا وَكَانُوا يَعْتَدُوْنَ . آل عمران ۱۱۲

ان آیات میں اللہ نے یہ بات بالکل کھول کر واضح کر دی کہ بنی اسرائیل پر جو ذلت و مسکنت ڈالی گئی وہ اس وجہ سے کہ وہ اللہ کی آیات سے کفر کرتے رہے اور نبیوں کو بغیر حق قتل کرتے رہے۔ اور ظاہر ہے جب آپ انہیں کو قتل کر دیں گے جو آپ کی راہنمائی کر سکتے ہیں جو آپ کو منزل کی طرف لے جاسکتے ہیں تو پھر ذلت و رسائی تو آپ کا مقدر ہے اس سے دنیا کی کوئی طاقت آپ کو نہیں بچا سکتی۔

بنی اسرائیل نے جب یہ عقیدہ اخذ کر لیا کہ موئی کے بعد کوئی رسول کوئی نبی نہیں تو پھر جو بھی ان کے سامنے آتا تو اس پر نبوت کے بند ہونے کے عقیدے کا انکار اور تو ہیں رسالت یعنی تو ہیں موئی کا فتویٰ لگا کر قتل کر دیا جاتا اور جس پر ایسا کوئی فتویٰ لگانے کے لیے کوئی بہانہ ہاتھ نہ آتا تو اس کی دعوت کو بالکل تسلیم نہ کیا جاتا اس کی تکذیب کر دی جاتی یہاں تک کہ بنی اسرائیل ایک بار پھر ہلاک ہو گئے ذلت کا شکار ہو گئے دوسری قوموں کو ان پر مسلط کر دیا گیا ان کی اینٹ سے اینٹ بجادی گئی۔

جیسے آج افغانستان، پاکستان، عراق، شام، لیبیا، یمن اور باقی مسلمان کھلوانے والے ممالک پر دوسری قومیں مسلط ہیں اور انکے خوف سے خود کو مسلمان کھلوانے والے کروڑوں کی تعداد میں پوری دنیا میں پھیل رہے ہیں بھرت کرنے پر مجبور ہیں ذلیل ورساہور ہے ہیں بالکل بھی بنی اسرائیل کیسا تھا کیا گیا بنی اسرائیل پر بھی دوسری قوموں کو مسلط کر دیا گیا جن کے ڈر سے بنی اسرائیل ادھر ادھر بھرت کرنے پر مجبور ہو گئے اور ذلیل ورساہور ہو گئے۔ جب ان کی ایسی حالت ہوئی تو یہ صرف اور صرف اپنے ماضی کو یاد کرتے اور جس مسح اللہ کے رسول کی بعثت کا وعدہ کیا گیا تھا اسی کا انتظار کرتے رہے اب چونکہ ان کی عادت

ہوچکی تھی نبیوں کو قتل کرنا تو کسی پر بھی نبوت کے دعوے کا ازام لگاتا تو اکثریت مشتعل ہو جاتی اور اس وقت تنک خاموش نہ ہوتی جب تک کہ اسے قتل نہ کر دیا جاتا اب ایسی صورت میں اگر اللہ کا رسول مسیح آبھی جاتا تو اس کا انعام کیا ہونا تھا یہ تو پہلے سے ہی ان کی جانب سے طے کیا جا چکا تھا کہ جو بھی رسالت و نبوت کا دعویٰ کرے اس کی صرف ایک ہی سزا ہے اور وہ ہے قتل اس سے کسی بھی فتنم کی دلیل بھی نہیں طلب کی جائے گی بہاں تک کہ اس سے دلیل طلب کرنے والا بھی کافر، اس کے کفر پر شک کرنے والا بھی کافر، جس وجہ سے ایسا ماحول بن چکا تھا کوئی رسول و نبی ہونے کا دعویدار سامنے آیا نہیں اور قتل کیا گیا نہیں۔ اب ایسی صورت میں اگر اللہ کا رسول مسیح بعثت کیا جاتا ہے تو بنی اسرائیل اس پر ایمان لے آتے یہ تو سوال ہی پیدا نہیں ہو سکتا تھا۔

پھر جب اللہ کے رسول مسیح جس کا وعدہ کیا گیا تھا جو کہ عیسیٰ ابن مریم تھے ان کی بعثت کا وقت آپ کا تھا تو اس وقت کیا ہوا بات کرتے ہیں اس پر اور حق ہر لحاظ سے کھول کھول کر آپ کے سامنے رکھتے ہیں۔

**هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَمِ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتَلَوَّ أَعْلَيْهِمْ إِيمَانُهُمْ وَيُزَكِّيْهِمْ وَيَعْلَمُهُمُ الْكِتَبَ وَالْحُكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ۔** الجمیعہ ۲

سورۃ الجمیع کی آیت نمبر ۲ جو کہ آپ کو نظر آ رہی ہے اس میں اللہ نے نہ صرف اپنے رسول کی پہچان واضح کر دی بلکہ یہ بھی واضح کر دیا کہ اللہ کب اپنے رسول کو بعث کرتا ہے وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ اور اگر تھے اس سے پہلے ان کے لیے ضلال مبین تھی وہ ضلال مبین میں تھے یعنی اگر ضلال مبین میں تھے تو اللہ نے رسول بعث کیا اگر ضلال مبین میں نہ ہوتے تو رسول بعث نہ کیا جاتا، ضلال مبین یعنی سو فیصد ہر لحاظ سے گمراہیاں نور کی ایک کرن بھی نہیں۔ اللہ نے اس آیت میں اور ایسی ہی باقی آیات میں یہ بات واضح کر دی کہ اللہ رسول کو صرف اور صرف تب بعث کرتا ہے جب دنیا میں ہر لحاظ سے سو فیصد گمراہیاں ہوتی ہیں لوگ سو فیصد گمراہیوں میں ہوتے ہیں ہدایت کی نور کی ایک کرن بھی نہیں ہوتی لیکن ایسا نہیں ہے کہ لوگ اپنی زبانوں سے اس بات کو تسلیم کر رہے ہوتے ہیں کہ وہ ضلال مبین میں ہیں بلکہ یہ تو اللہ واضح کر رہا ہے کہ لوگ ضلال مبین میں ہوتے ہیں اللہ کے برعکس انسانوں میں سے ہر ایک کا دعویٰ یہ ہوتا ہے کہ وہ حق پر ہیں حالانکہ حقیقت اس کے بالکل برعکس ہوتی ہے کوئی بھی حق پر نہیں ہوتا حق پر ہونا تو دور کی بات کسی کو حق کی رائی کا بھی علم نہیں ہوتا ہر کوئی ہر لحاظ سے سو فیصد گمراہیوں میں ہوتا ہے۔

اب ذرا غور کریں جب عیسیٰ ابن مریم اللہ کے رسول کی بعثت ہوئی تو جن کی طرف عیسیٰ ابن مریم کو بھیجا گیا یعنی بنی اسرائیل وہ ہر لحاظ سے سو فیصد گمراہیوں میں تھے نور کی ایک کرن بھی نہیں تھی اس کے باوجود وہ اہل حق ہونے کے دعویدار تھے اور پھر ان میں نبیوں سے متعلق جو عقیدہ پایا جاتا تھا ان سب کو سامنے رکھتے ہوئے فیصلہ کریں کہ ایسی صورت میں عیسیٰ ابن مریم سامنے آتا تو اس کیستا تھک کیا کیا جاتا؟ یہ فیصلہ کرنا کوئی مشکل نہیں حق ہر لحاظ سے خود بخود ہی واضح ہے۔ جب عیسیٰ ابن مریم کو بعثت کیا گیا تب بنی اسرائیل کی حالت کیا تھی اس کا ذکر اللہ نے ایک اور پہلو سے بھی واضح کر دیا۔

**مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا التُّورَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بِئْسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِأَيْتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهِدِي الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ۔** الجمیعہ ۵

اس آیت میں اللہ نے یہ بات واضح کر دی کہ جب بنی اسرائیل کے آخرین میں اللہ نے اپنے رسول عیسیٰ ابن مریم کو بعثت کیا تو اس وقت بنی اسرائیل کی حالت یہ تھی کہ وہ التورات کو اٹھائے ہوئے تھے پھر اٹھائے ہوئے ہونے کے باوجود نہیں اٹھائے ہوئے تھے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ایک شے کو اٹھائے ہوئے ہونے کے باوجود بھی نہ اٹھائے ہوئے ہونا اس کا مطلب کیا ہے تو اسی کا اللہ نے آگے جواب دے دیا کَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بالکل ایسے ہی اٹھائے ہوئے تھے جیسے گدھا اٹھائے ہوئے ہوتا ہے جو کہ اس کے لیے محض اور اق کا بوجھ ہوتا ہے لگھ کو یہم ہی نہیں ہوتا کہ اس نے جو اٹھایا ہوا ہے وہ اصل میں کیا ہے۔

التورات محض اور اق کا بوجھ نہیں تھا بلکہ التورات تو ذمہ داری تھی جو بنی اسرائیل نے اٹھائی تھی آسمانوں وزمین کی دیکھ بھال کی ذمہ داری، آسمانوں وزمین جو کہ اللہ کی امانت ہے اصل میں تو امانت کو اٹھانا تھا کہ محض اور اق کے بوجھ کو۔

جب عیسیٰ ابن مریم کو بعثت کیا گیا تو پہلی بات کہ اس وقت بنی اسرائیل سو فیصد گمراہیوں میں تھے اس وقت نور کی ایک کرن بھی نہیں تھی اور دوسری بات کہ وہ التورات کو اٹھائے ہوئے ہونے کے باوجود نہیں اٹھائے ہوئے تھے ان کا التورات کو اٹھانا بالکل گدھے کی مثل اٹھانا تھا انہوں نے تورات کے نام پر محض اوراق کو مزین کرنا اور انہیں ہی سب کچھ سمجھ رکھا تھا حقیقت کیا ہے کسی کو علم ہی نہ تھا اور جب علم نہ تھا اور جب جہالت ہو تو نتیجہ کیا نکلتا ہے یہ بھی بالکل واضح ہے۔

بنی اسرائیل اس وقت سو فیصد وہی صورت اختیار کر چکے تھے جس کا آج خود کو امت محمد، مسلمان کہلوانے والے شکار ہو چکے ہیں بنی اسرائیل فرقہ کا شکار تھے تمام فرقے ایک دوسرے سے اختلاف کر رہے تھے ہر کسی کا دعویٰ تھا کہ وہی حق پر ہے اور باقی سب باطل ہیں ہر کسی کا دعویٰ تھا کہ جس امتحن کا اللہ نے وعدہ کر رکھا ہے وہ ہمارے فرقے سے ہی ہوگا، فضول قسم کے بحث و مباحثوں میں اپنا کوئی ثانی نہیں رکھتے تھے کسی کو بھی حق کا علم نہیں تھا اس کے باوجود ہر کوئی حق ہونے کا دعویدار تھا، ہر فرقے نے آنے والے امتحن رسول کا اپنا اپنا عالیہ گھڑ رکھا تھا اپنی اپنی خود ساختہ علامات گھڑ رکھی تھیں اور لوگ بھی اپنے داغوں میں اپنے ملاوں کی بیان کردہ علامات و اشراط کی روشنی میں امتحن کا تصور قائم کیے ہوئے تھے کہ امتحن ایسا ہوگا ویسا ہوگا ہمارے گروہ سے ہوگا، ہمارے فرقے ہماری تنظیم سے ہوگا، اس کی پہچان یہ ہوگی اس کی پہچان وہ ہوگی حالانکہ حق تو یہ ہے کہ رسول کو بعثت کیا ہی تب جاتا ہے جب نور کی ایک کرن بھی نہیں ہوتی اب جب رسول امتحن کو بعثت کیا جانا تھا انتظار تو سب کر رہے لیکن کوئی بھی یہ ماننے کو تیار نہ تھا کہ وہ ضلال میں میں ہے بلکہ الٹا ہر کوئی حق کا دعویدار تھا۔ اب بھلا جب ہر کوئی ہے ہی حق پر تو پھر ان سے پوچھا جائے کہ امتحن کا انتظار کیوں کر رہے ہو کیونکہ امتحن کو بھینے کا مقصد ہے تمہاری ہدایت تمہاری راہنمائی اور جب تم پہلے سے ہی ہدایت یافتہ ہو تو پھر امتحن کی کیا ضرورت؟ اس لیے پھر امتحن کا انتظار کیوں کر رہے ہو؟ لیکن اس حق کا کسی کو بھی علم نہ تھا ہر کوئی اہل حق ہونے کا دعویدار بھی تھا اور امتحن کا منتظر بھی کہ وہ آئے گا تو ہم ذلت سے نکل کر دوبارہ عروج دیکھیں گے دنیا میں بلند مقام حاصل کریں گے ہمارا ماضی ایک بار پھر لوٹ آئے گا۔

یوں ہر فرقے نے امتحن کی پہچان کے لیے تصوراتی شخصیت گھڑ رکھی تھی اب اگر امتحن آتا ہے اور ان کی تصوراتی شخصیت کے بر عکس نظر آتا ہے تو وہ اسے کیوں اللہ کا رسول تسلیم کریں گے؟ وہ اسے اللہ کا رسول ہرگز تسلیم نہیں کریں گے۔

بنی اسرائیل سے جہاں ہر طرف ہر کوئی امتحن یعنی اللہ کے اس رسول کا انتظار کر رہا تھا جسے اس سے قبل ضلال میں کا ہونا شرط تھا تو وہیں ایک عورت ایسی تھی کہ جس پر حق واضح ہو گیا اور وہ باقیوں کی طرح انتظار کرنے والوں میں سے نہ ہوئی۔ کیونکہ اس پر یہ حق واضح ہو گیا تھا کہ امتحن اللہ کا رسول جس کا اللہ نے بنی اسرائیل سے وعدہ کر رکھا ہے وہ نہ صرف ہماری ہی طرح ایک بشر ہوگا بلکہ اس کو جنم دینے والے ایک مرد اور ایک عورت ہی ہوں گے تو کیوں نہ میں وہ عورت بن جاؤں میں ایسے بچے کو جنم دوں جس کا اللہ اس مقصد کے لیے منتخب کر لے اور اسی بات کو اللہ نے قرآن میں بھی اتنا دیا جیسا کہ درج ذیل آیت میں ہے۔

إذ قَالَتِ امْرَأُثُ عِمْرَانَ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلْ مِنِّي إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ۔ آل عمران ۳۵

نذر۔ کسی مخصوص کام کے لیے کسی کو کوئی شے دینے کا عہد کرنا۔

**مُحَرَّرًا** جس مقصد کے لیے شے کا ہونا اس کے علاوہ اسے ہر طرح کی پریشانیوں، الجھنوں و کاموں وغیرہ سے مکمل طور پر آزاد کر دینا اسے صرف اور صرف اسی مقصد کے لیے پروان چڑھانا جس مقصد کے لیے وہ ہے۔

اذ قَالَتِ امْرَأُثُ عِمْرَانَ تَبَ کَهَا عِمْرَانَ کَی عورت نے۔ تَبَ کَبَ کَهَا عِمْرَانَ کَی عورت نے سب سے پہلے اسے جانا ضروری ہے یہ بنی اسرائیل پر وہ وقت تھا جب بنی اسرائیل پوری دنیا میں بکھرے ہوئے ذلت کی زندگی گزار رہے تھے حالانکہ اس وقت بنی اسرائیل دنیا میں وہ واحد امت تھی جسے دنیا کے انسانوں کے لیے نکالا گیا تھا۔ موئی کے بعد داؤ دا اور اس کے بیٹے سلیمان کے ذریعے انہیں پوری زمین میں اقتدار دیا گیا انہیں بلند مقام دیا گیا لیکن بعد میں انہوں نے جب شکر کی بجائے کفر کیا یعنی اللہ نے انہیں جو بھی دیا تھا جس مقصد کے لیے دیا تھا اس مقصد کے لیے اس کا استعمال کرنے کی بجائے جب انہوں نے اپنی خواہشات کی ابتداء میں استعمال کرنا شروع کیا تو نہ صرف یہ آپ کے اختلافات و دشمنیوں کا شکار ہو گئے بلکہ ایک ایک کر کے علاقے ان کے قبضے سے نکلنے لگے یہاں تک کہ دوسری قومیں بد لے کی غرض سے ان پر ایسے مسلط ہو گئیں کہ ان کی اپنیٹ سے اپنیٹ بجادی گئی جیسے آج خود کو مسلمان کہلوانے والے لاکھوں نہیں

بلکہ کروڑوں کی تعداد میں شام و عراق سمیت مختلف خطوں سے بحیرت کرنے پر مجبور ہیں اور پوری دنیا میں بکھر رہے ہیں بالکل ایسے ہی اسرائیل بھی ذلیل و رسوا ہو گئے تھے، اپنے مفسد اعمال کی وجہ سے ذلت و رسوانی کی پستیوں میں جا چکے تھے۔ اور عیسیٰ ابن مریم کی بعثت سے چند دہائیاں قبل بنی اسرائیل کے دس قبائل دنیا کے مشرق میں بکھرے پڑے تھے اور تین قبائل یہودیوں اور اس کے علاقے میں آباد تھے اور اس وقت ان کے علماء نے دین کی حالت بہت بگاڑ دی ہوئی تھی حلال کو حرام اور حرام کو حلال قرار دیا ہوا تھا طیبات کی بجائے خبائش کی کثرت تھی خوراک میں بھی حد درج فساد کر دیا ہوا تھا۔ بنی اسرائیل اپنے شاندار ماضی کی تاریخ کو یاد کرتے اور دوبارہ دنیا میں اسی عروج کے خواب دیکھتے لیکن اس کے لیے ان میں سے کوئی بھی نہیں تھا کہ جو آگے بڑھ کر کچھ کرنے والا تھا بلکہ ہر کوئی اسی انتظار میں تھا کہ اللہ نے ایک مسیح کا وعدہ کر رکھا ہے وہ آئے گا اور نہ صرف ہمیں دنیا بھر سے اکٹھا کرے گا بلکہ اس کی قیادت میں ہمارا شاندار ماضی واپس لوٹ آئے گا یوں ہر کوئی اپنی اپنی دھن میں ملن مسیح کے انتظار میں تھا اور پھر کوئی بھی ان میں مسیح بننے کو تیار ہی نہ تھا کیونکہ ہر کسی کو اپنا انجام واضح نظر آ رہا تھا کہ اگر وہ قیادت کے لیے سامنے آتا ہے تو ان کے ملاں اور ان کے پیچھے ان کی اندھی مقلد عوام اس کی حالت کیا کریں گی یوں ہر کوئی مسیح کا انتظار ہی کر رہا تھا اذ قالت امراءُ عِمَّرَنَ تَبَكَّهَ عِمَّرَنَ كَعُورَتَنَ۔

تب بنی اسرائیل میں سے ایک واحد عورت ایسی تھی جس نے کہا کہ سب ہی مسیح کا انتظار کر رہے ہیں اگر ہر کوئی انتظار ہی کرتا رہے گا تو مسیح بھلا کیسے آ سکتا ہے؟ کیونکہ مسیح نہ صرف ہمارے ہی طرح بیشتر ہو گا بلکہ ہم ہی میں سے جنم لے گا اسے جنم دینے والے دو افراد ایک مرد اور عورت ہی ہوں گے وہ ہماری ہی طرح ہمارے درمیان پلے بڑھے گا اور جب اس ذمہ داری کو پورا کرنے کے قابل ہو جائے گا تو اللہ اسے ہماری راہنمائی کے لیے بعثت کرے گا اور اگر ہر کوئی انتظار ہی کرتا رہے گا تو مسیح کیسے آ سکتا ہے؟ اس لیے میں باقیوں کی طرح انتظار کرنے والوں میں سے ہونے کی بجائے ان لوگوں کی لائن اختیار کرتی ہوں جن پر اللہ نے انعام کیا جو کہ اللہ کے رسول ہیں ان کی اطاعت کرنے والے النبین، صدیقین، شہداء اور صالحین ہیں۔

جب بھی کوئی رسول آیا تو نہ صرف تب بعثت کیا گیا جب ہر طرف سو فیصد گمراہیاں تھیں بلکہ کسی کو بھی حق کا علم نہیں تھا اور انہی میں سے ایک بشر جب وہ باشمور ہوا تو اس نے اپنی آنکھیں اور کان بند کر کے انہوں کی طرح اپنے آباؤ اجداد کے پیچھے چلنے، جو نسل در نسل دین کے نام پر منتقل ہو رہا تھا سے ہی حق سمجھتے ہوئے اس پر چلنے کی بجائے غور و فکر کیا اور جب حق واضح ہوا تو اس پر قائم ہوا تو بالکل ایسے ہی میں بھی اکثریت کی لائن پر چلنے کی بجائے اللہ کے رسولوں کی لائن پر چلنے کو ترجیح دو گی۔

رَبِّ میرے ربِ لیعنی اے وہ ذات جس نے مجھے عدم سے وجود میں لا یا تو ظاہر ہے بغیر کسی مقصد کے وجود میں نہیں لا یا اور پھر مجھے جو سوچنے سمجھنے کی صلاحیت دی اور پھر اس کے مطابق عمل کرنے کی صلاحیت دی اور پھر مجھے عورت بنایا تو ظاہر ہے نہ تو تو نے بغیر مقصد کے مجھے یہ سب دیا اور نہ ہی بغیر مقصد کے عورت بنایا تو تو نے جس مقصد کے لیے مجھے وجود دیا مجھے تمام تر صلاحیتیں دیں اور مجھے عورت بنایا میں سب کا اسی مقصد کے لیے استعمال کروں گی اینی نذرُت لک اس میں کچھ شک نہیں میں تجھے اس مخصوص مقصد کے لیے لیعنی مسیح رسول کی بعثت کے لیے وہ بشدیدیں کا عہد کرتی ہوں جس کی بعثت کا تو نے وعدہ کر رکھا ہے مَافِيْ بَطْنِيْ جو میرے پیٹ میں ہے مُحَرَّرًا اسے صرف اور صرف اسی مقصد کے لیے وجود میں لاوں گی اور صرف اور صرف اسی مقصد کے لیے پروان چڑھاؤں گی اسے اس مقصد کے علاوہ ہر طرح کی الجھنوں، پریشانیوں و کاموں وغیرہ سے آزاد رکھوں گی اسے وجود میں لاوں گی تو صرف اور صرف اسی مقصد کے لیے، پروان چڑھا کر کچھ کرنے کے قابل بناؤں گی تو صرف اور صرف اسی مقصد کے لیے اسے اس کے علاوہ مکمل طور پر آزاد رکھوں گی اسے کسی فرقے اور گروہ وغیرہ کا شکار نہیں ہونے دوں گی اسے کوئی فرقہ پرست نہیں بناؤں گی اس پر کوئی نظریہ و عقیدہ مسلط نہیں کروں گی فَتَّقَبَلَ مِنِيْ پس قبول کر مجھ سے جو میں کر رہی ہوں إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ اس میں کچھ شک نہیں ٹو، تو ہی ہے جو سن رہا ہے علم رکھ رہا ہے۔

یہاں یہ بات بھی آپ پر واضح کرنا بہت ضروری ہے ایسا نہیں ہے کہ عمران کی عورت نے یہ سب زبان سے کہا بلکہ جیسے آج آپ دنیا میں موجود ہیں اور آپ طرح طرح کے واقعات سے گزر رہے ہیں، آپ کے ہاں جب اولاد پیدا ہونے والی ہوتی ہے تو آپ نہ صرف دل ہی دل میں طے کر لیتے ہیں کہ میرا بیٹا جو پیدا ہونے والا ہے اس کو فالان سکول، کالج اور یونیورسٹی میں تعلیم دلوا کر ڈاکٹر بناؤں گا، انجینئر بناؤں گا یا بنااؤں گی لیعنی آپ خود سے ہی طے کر لیتے ہیں کہ میرا اپچہ بڑا ہو کر کیا بنے گا اور پھر آپ ساتھ ہی یہ بھی طے کر لیتے ہیں کہ اس سے اس کے علاوہ اور کوئی کام نہیں کراوں گا تاکہ اس کی توجہ ادھر ادھر ہو کروہ اس میں ناکام

نہ ہو جائے اس لیے اسے ہر طرح کی فکروں، پریشانیوں، الجھنوں اور کاموں سے آزاد رکھوں گا اور پھر آپ اس کی پیدائش سے لیکر جب تک کہ وہ وہی بن نہیں جاتا جو آپ نے طے کیا تھا تب تک اسے آزاد رکھتے ہیں اور اس پر اسی مقصد کے لیے پوری توجہ خرچ کرتے ہیں بالکل ایسے ہی اس وقت جہاں ہر عورت کا خواب تھا کہ اس کا پچھہ ہو گا تو وہ فونج میں جائے گا، اعلیٰ افسر بنے گا وغیرہ وغیرہ تو وہیں ایک عورت ایسی تھی جب اس کے ہاں اولاد ہونے والی تھی وہ حاملہ تھی تو اس کی دون رات یہی خواہش و چاہت تھی کہ اس کے ہاں ایک لڑکا پیدا ہو اور وہ اپنے بیٹے کی اچھی سے اچھی تربیت کرے اور اس کو اس قابل بنائے کہ وہ بڑا ہو کر دین کی خدمت کرے، یہ جو دین کے ٹھیکیدار ملاؤں نے دین کے نام پر فرقہ پرستی کی دکانداریاں کھولی ہوئی ہیں جو لوگوں کو دین کے نام پر لoot رہے ہیں اور ان میں نفرت پھیلارہے ہیں بعض کو بعض کا دشمن بنارہے ہیں تو میرا بیٹا ان کے برعکس بغیر کسی لائق کے حق واضح کرے وہ لوگوں کو آپس میں جوڑے وہ لوگوں پر حق کھوں کھوں کرو واضح کرے۔ اور پھر وہ عورت دل ہی دل میں اپنے رب سے یہی کہتی رہتی کہ اے میرے رب میں تو اس بچے کو اسی مقصد کے لیے وجود میں لا کر پروان چڑھانا چاہتی ہوں کہیں ایسا نہ ہو کہ میری یہ مراد پوری نہ ہو تو سن رہا ہے تجھے سب علم ہے یعنی اگر تو کوئی کسی لائق کے تحت کچھ کرنے کا ارادہ کرتا ہے تو بھی اللہ کی ذات سن رہی ہے اسے علم ہے اور اگر کوئی بغیر کسی لائق کے اور خالص اللہ کے لیے ایسا کرنے کا ارادہ کرتا ہے تو ظاہر ہے اللہ سن رہا ہے اسے علم ہے اس لیے ایسے کسی بھی شخص کی محنت رایگاں کیسے جاسکتی ہے۔

عمران کی عورت کی چاہت تھی کہ اس کے ہاں بیٹا پیدا ہو اور وہ بڑا ہو کر دین کی خدمت کرے اور عین اس وقت امتح کا بھی انتظار کیا جا رہا تھا یوں اللہ کے قانون میں جانے انجانے میں عمران کی عورت اللہ کو وہی امتح دینے کا وعدہ کر رہی تھی۔

**فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أُنْثِيٌّ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الدَّكْرُ كَالْأُنْثِيٌّ وَإِنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِّي أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرِّيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ۔ آل عمران ۳۶**

وضعت۔ جو شے کسی کو دینے کا وعدہ کیا تھا وہ شے بنائے کر اس کو دے دینا، اس کے حوالے کر دینا۔

سمی، اسم۔ کسی میں پائی جانے والی صلاحیتیں، صفات و خوبیوں وغیرہ کو کہتے ہیں۔

مریم۔ جس میں سفید ہرن والی صفات پائی جاتی ہوں۔

مریم جملہ ہے جو کہ دو الفاظ کا مجموعہ ہے ”م اور ریم“ م موجودگی کا اظہار کرتا ہے اور ”ریم“ سفید ہرن کو کہتے ہیں جسے انگلش میں ایڈاکس (Addax) کہا جاتا ہے۔ یہ جانور زیادہ تر شمالی افریقہ کے صحرائی علاقے میں پایا جاتا ہے اس کی شکل ہرن سے مشابہ اور دھڑکیل سے مشابہ ہوتا ہے اور سر پر دو بل کھاتے ہوئے لمبے سینگ ہوتے ہیں سینگوں میں عموماً دو سے تین بل ہوتے ہیں۔ نزاکت ایک سو چھپیں کلوگرام کے درمیان ہوتا ہے اور مادہ کا وزن سانچھ سے نوے کلوگرام کے درمیان ہوتا ہے۔ جانوروں میں یہ مشاہدہ کے لحاظ سے ہرن کے قریب ترین ہے۔ صفات اور خوبیوں کے لحاظ سے جانوروں میں شاید ہی کوئی ایسا جانور ہو جس سے اس کا موازنہ کیا جاسکے۔ انتہائی شریف نفس ہونے کے ساتھ ساتھ اس کی سب سے بڑی خوبی یہ ہے کہ یہ جانور خوارک کے حوالے سے انتہائی نفاست پرست ہے یہ صرف اور صرف بارش سے اُگی ہوئی گھاس کھاتا ہے اللہ نے اس جانور کی ذات میں ایسی خصوصیت رکھ دی کہ کن علاقوں میں بارش ہوگی اس جانور کو اس کا پہلے سے ہی علم ہو جاتا ہے انہی وجوہات کی بنار پر یہ جانور زیادہ تر بارانی علاقوں میں نظر آتا ہے۔ رہنے کے اعتبار سے یہ جانور ایک ہی جگہ رہتے ہیں لیکن خوارک کی خاطر یہ وسیع علاقے کو رومنڈا لاتے ہیں اور ایسے علاقے سے کھاتے ہیں جہاں زیادہ سے زیادہ اور قدرتی طور پر اگاہ ہوا رزق موجود ہو یہی اس جانور کی سب سے بڑی خوبی ہے کہ خوارک کے حوالے سے یہ جانور نہ صرف فطرت پر انحصار کرتا ہے بلکہ ایسی گھاس وغیرہ کھاتا ہے جو خامیوں سے پاک ہوا اور قدرتی اجزاء سے بھر پور ہو، اگر یوں کہا جائے کہ یہ جانور اپنی خوارک کے حوالے سے کسی قسم کا سمجھوئی نہیں کرتا تو اس میں رائی برابر بھی کچھ غلط نہ ہو گا۔ اس جانور کا بہت ہی زبردست معاشرتی نظام ہے اس میں جارحانہ پن بالکل بھی نہیں ہے اور نہ ہی یہ جانور آپس میں یا اوروں سے لڑتے یا حملہ کرتے ہیں سوائے اس کے جب انہیں ان کی برداشت سے زیادہ تنگ کر دیا جائے اور برداشت کی حد بھی تعریف کے لائق ہے۔ گرمیوں میں اس کی رنگت سفید ہوتی ہے اور سردیوں میں اس کی رنگت تبدیل ہو کر خاکی مائل ہو جاتی ہے جیسا کہ آپ تصاویر میں دیکھ سکتے ہیں۔



اس جانور کی سب سے بڑی خوبی ہی یہ ہے کہ یہ خوراک پر کوئی سمجھوتہ نہیں کرتا صرف اور صرف خالص قدرتی اور اجزاء سے بھرپور بارشوں سے اُگی ہوئی گھاس کھاتا ہے یوں سمجھ لیں کہ ہر لحاظ سے قدرتی اور خالص خوراک کھانا ہی اس کی زندگی کا مقصد ہے۔ ایسی صفات جس میں پائی جائیں میں اسے مریم کہا جاتا ہے۔

فلماً پس جو کہ نذر کیا تھا یعنی جو خاص مقصد کے لیے وجود میں لا کر دینے کا وعدہ کیا تھا وَضَعْتُهَا اور وضع کیا یعنی اسے وجود دیا قَالَ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا اُنْثِي کہا میرے ربِ اس میں کچھ شک نہیں میں نے جو وضع کیا ہے لڑکی ہے یعنی جب بچپن پیدا ہوا تو وہ موٹہ یعنی لڑکی تھی جس وجہ سے عمران کی عورت کے دل میں یہ چل رہا تھا کہ میں نے تو سوچا تھا کہ لڑکا ہوگا جسے دین کی خدمت کی غرض سے پروان چڑھاؤں گی لیکن یہ لڑکی ہے اور لڑکی کیسے دین کی خدمت کر سکتی ہے یعنی لڑکی کیسے ملاؤں کے مقابلے پر لوگوں کو حق کی دعوت دے سکتے ہیں کیونکہ یہ کام تو مذکور ہی کر سکتا ہے۔ اب ایک طرف عمران کی عورت کے دل میں یہ سب چل رہا تھا یعنی ایسے ہی جیسے کہ آپ اگر کچھ چاہتے ہیں تو وقت آنے پر اس کے برکس ہو جائے تو آپ جس حالت کا شکار ہو جاتے ہیں بالکل دیسی ہی حالت عمران کی عورت کی تھی جہاں ایک طرف عمران کی عورت کے دل و دماغ میں یہ سب چل رہا تھا تو ہیں اللہ یعنی فطرت یہ جو وجود ہے وہ یہ جواب دے رہا تھا وَاللَّهُ اور اللہ ہے یعنی تو نے جو وضع کیا ہے یہ اللہ کا شریک نہیں وضع کیا بلکہ تو نے مومن ہی وضع کیا ہے أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ کیا وضع کیا ہے اس کیساتھ علم ہے اللہ کی یعنی اللہ کو علم ہے کہ کیا وضع کیا ہے وَ اور اللہ کو یہ بھی علم ہے کہ لَيْسَ الدَّجَرُ كَالْأُنْثِي هرگز نہیں مذکور جیسے کہ موٹہ ہوتی ہے یعنی اللہ نے یہ نہیں کہا کہ ”لَيْسَ الْأُنْثِي كَالْذَّكْرِ“ مونٹ مذکور جیسی نہیں ہوتی بلکہ اللہ نے یہ کہا کہ مذکور موٹہ جیسا نہیں ہوتا مطلب یہ کہ موٹہ ہوئی ہے تو موٹہ کا ہونا ہی لازم تھا کیونکہ اگر مذکرنے آنا ہوتا تو اللہ عمران کی عورت نہ کہتا بلکہ عمران کا نام لیتا۔

عمران کی عورت کا اس لیے کہا جا رہا ہے کہ عمران کا اس بچے کی پیدائش میں وہ کردار نہیں تھا جو اس کی عورت کا تھا عورت تو اپنی ذمہ داری بھر پورا حسن طریقے سے پوری کر رہی تھی لیکن مرد نے اس مقصد کے لیے بچہ نہیں چاہا تھا کیونکہ اگر مرد یعنی عمران بھی یہی چاہتا تو وہ طیب رزق کھاتا جس سے طیب کلمہ یعنی نظم و جود میں آتا اور طیب کلمے سے طیب بچہ ہی وجود میں آتا جو کہ رسول ہوتا اب جبکہ عمران کا وہ کردار نہیں تو ظاہر ہے جو نظم ہے اس سے رسول کی پیدائش تو نہیں ہو سکتی کیونکہ رسول کی پیدائش کے لیے نظم کا بھی طیب ہونا شرط ہے یہ وجہ ہے جس وجہ سے مومن کا پیدا ہونا ہی اللہ نے قدر میں کیا تھا کیونکہ مومن آگے چل کر طیب مرد سے مل کر طیب بچہ وضع کرے گی جو کہ اللہ کا رسول ہو گا۔

ایک طرف عمران کی عورت کے دل و دماغ میں باتیں چل رہی تھیں اور ما یو تی کی کیفیت تھی اور دوسری طرف اللہ جواب دے رہا تھا لیکن وہ جواب کانوں سے نہیں بالکل دل سے سنا جاسکتا تھا اور ساتھ ساتھ یہ بھی دل میں چل رہا تھا کہ اللہ کو کیا علم نہیں کہ مونث ہے؟ اللہ کو علم ہے اور کیا اللہ کو علم نہیں کہ مونث مذکور جیسی نہیں ہوتی؟ اللہ کو علم ہے اس کے باوجود اگر مذکور کر کی جائے مونث ہوئی ہے تو اسی میں اللہ کی حکمت ہے اس لیے مجھے ما یوس ہونے کی کیا ضرورت ہے میں تو ہی کر سکتی تھی جو میرے اختیار میں تھا جس کی میں مکلف تھی اور جس کی میں مکلف ہی نہیں جو میرے اختیار میں ہے ہی نہیں تو میں وہ کیسے کر سکتی ہوں۔ جو میرے اختیار میں تھا میں نے کیا اور جو اللہ کے اختیار میں تھا اللہ نے کیا اس لیے اللہ کوئی غلط نہیں کر سکتا بلکہ اللہ نے جو کیا اسی میں خیر ہے وَإِنَّمَا مَرْءَيْمَ اور اس میں کچھ

شک نہیں میں نے سمجھی کیا اسے مریم، مریم کے معنی پچھے بیان کیے جا چکے ہیں انہیں ذہن میں رکھنا بہت ضروری ہے سَمِّيَّتُهَا مَرْيَم۔ یعنی جس طرح سے حمل کے بعد تمام تر طیب مراحل سے گزر کر یہ لڑکی پیدا ہوئی ہے تو اس میں سفید ہرن کی صفات ہوں گی یعنی کچھ بھی ہو جائے خوارک پر سمجھوتہ نہیں کرے گی یہ صرف اور صرف طیب ہی کھائے گی اس کا رزق طیب ہو گا اور جب یہ جوان ہو گی تو ایک مرد کی صورت میں اس کا رزق طیب ہو گا یوں میری بیٹی اور اس کے خاوند سے جواب ادا پیدا ہوئی وہ بھی طیب ہو گی تو ہو سکتا ہے یقیناً اس سے پیدا ہونے والی اولاد لڑکا ہوا وہ لڑکا اس مقصد کو پورا کرے جس مقصد کو پورا کرنے کے لیے میں نے اللہ کے لیے وقف کرنے کا ارادہ کیا تھا وَإِنَّى أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرِّيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمُ۔ اور اس میں کچھ شک نہیں میں اسے یعنی اپنی بیٹی کو اور اس کی ذریت کو تیرے ساتھ تیرے ذریعے سے بچارہ ہی ہوں شیطان رجیم سے۔

اعیٰد۔ اس میں اصل لفظ ”عَذَ“ ہے جس کے معنی کو مثال سے آپ پر واضح کرتے ہیں مثلاً آپ کو پیاس لگی ہو تو کون سی شے ہے یا کیا ہے جس کے ذریعے سے آپ پیاس سے نج سکتے ہیں پیاس کو خود سے دور کر سکتے ہیں؟ وہ پانی ہے پانی کے ذریعے یعنی پانی کا استعمال کر کے آپ نے پیاس کو دور کر دیا اس طرح کسی کا سہارا لیکر کسی کے ذریعے یا کسی کے استعمال سے جس سے بچنا ہوا سے دور کیا جائے اسے ”عَذَ“ کہتے ہیں۔

الرَّجِيمُ۔ اس میں اصل لفظ ”رجم“ ہے جس کے معنی ہیں کسی کو دور کرنا یعنی اپنے قریب نہ آنے دینا اگر وہ قریب آئے تو اس کو کسی کے ذریعے یا کسی کا استعمال کرتے ہوئے دور کر دینا اور مسلسل کسی کو خود سے دور ہکلیتے رہنے کو کہ وہ آپ کے قریب نہ آپے رجیم کہتے ہیں۔

شیطان۔ دو الفاظ کا مجموعہ ہے پہلا لفظ ”شمی“ ہے جس کے معنی ہیں کچھ بھی جوانا و جو درکھتا ہے جیسے کہ آپ کو جو کچھ بھی نظر آ رہا ہے سب کی سب اشیاء ہیں اور دوسرا لفظ ”طان“ ہے جس کے معنی ہیں کسی کو اس کے مقصد، اس کی منزل کی طرف جانے سے روک دینا۔ روکائی طرح سے جاتا ہے مثلاً پیار سے بھی روکا جاتا، کسی کو اپنی طرف متوجہ کر کے اس کے مقصد و منزل سے غافل کر کے بھی روک دیا جاتا ہے، کوئی لائج وغیرہ دیکر، کسی کمزوری کا فائدہ اٹھاتے ہوئے یا پھر زور زبردستی سے بھی روکا جاسکتا ہے۔

شیطان کے معنی ہیں آپ کو جو کچھ بھی دیا گیا یعنی مال، اولاد، صلاحیتیں، ذہانت، جسم، کوئی عہدہ و رتبہ وغیرہ تو جس ذات نے یہ سب دیا ان سب کا یا ان میں سے کسی کا بھی استعمال صرف اور صرف اسی کے لیے کرنا ہے اور ہر وہ شے جو آپ کو اس مقصد کے لیے استعمال کرنے سے روک دے خواہ وہ پیار سے روک دے، کسی کمزوری کا فائدہ اٹھا کر روک دے، اپنے پچھے گا کر روک دے، آپ کو اپنی طرف متوجہ کر کے روک دے، لائج وغیرہ یا زبردستی روک دے وہ شیطان ہے۔ یعنی ہر وہ شے شیطان ہے جو آپ کو آپ کے دنیا میں بھیجے جانے کے اصل مقصد و مشن کو جانے اور جان کر اسے پورا کرنے سے روک دے جو آپ کو اللہ کی طرف جانے اللہ کی غلامی سے روک دے۔

عمر ان کی عورت کے ہاں جب لڑکے کی بجائے لڑکی پیدا ہوئی تو اس کے دل میں بھی آیا کہ اسی میں اللہ کی حکمت ہے اور اگر اللہ نے یعنی فطرت نے میری بیٹی کو قبول کر لیا تو یقیناً میری بیٹی سے ہی آگے چل کر ایسا لڑکا ہو گا جو اس مقصد کو پورا کرے گا جس مقصد کے لیے میں نے اللہ کو ایسا لڑکا دینے کا وعدہ کیا تھا اس لیے اب میری بیٹی کی زندگی کا مقصد و مشن صرف اور صرف یہی ہے کہ وہ آگے چل کر ایسا لڑکے کو جنم دے جو بڑا ہو کر اس مقصد کو پورا کرے۔

رسول کی پیدائش جس مرد اور عورت سے ہوتی ہے ان دونوں کا مومن ہونا شرط ہوتا ہے اور جب ان کے ہاں رسول کی پیدائش ہونا ہوتی ہے تو وہ دونوں طیب ہوتے ہیں ان کا طیب ہونا شرط ہوتا ہے یوں دنیاوی مال و متنایع ہو یا خبائش یہ سب کا سب ان کے لیے شیطان ہوتا ہے اور ان کا شیطان سے بچنے کا ایک ہی ذریعہ ہوتا ہے اور وہ ہے ان کا رت لیعنی فطرت۔ فطرت ہی ہے جس کے ذریعے سے وہ شیطان کو رجم کر سکتے ہیں یعنی فطرت کے استعمال سے ہی اس کی ضرر خبیث کو خود سے دور کر سکتے ہیں اور یہی اس وقت مریم کی ماں نے کہا تھا وَإِنَّى أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرِّيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمُ اور اس میں کچھ شک نہیں اے میرے رب یعنی فطرت میں تیرے ساتھ تجوہ سے تیرے ذریعے سے اپنی بیٹی کو جسے میں نے وضع کیا اور اسکی اولاد کو شیطان سے بچارہ ہوں تیرے ذریعے سے شیطان کو یعنی ہراس شے کو جو اسے اس کے مقصد سے رکاوٹ کا سبب بننے اسے دور کر رہی ہوں۔

یعنی مریم کی ماں نے مریم کے جنم کے بعد اپنی زندگی کا مقصد و مشن یہ بنا لیا کہ وہ اپنی بیٹی کو ہر لحاظ سے فطرت پر ہی رکھے گی اس کا رزق وہی ہو گا جو کہ اللہ ہے یعنی وہ رزق جو بغیر حساب ہوتا ہے جس کے بارے میں کل کو اللہ کوئی سوال نہ کرے کہ تم نے یہ رزق کیسے حاصل کیا اور وہ رزق تو صرف فطرتی ہے جب مریم

ہر لحاظ سے فطرت پر ہی انحصار کر کے پروان چڑھے گی تو اس کی اولاد بھی پھر اللہ کے قانون کے مطابق ہی پیدا ہو گی جو کہ پیدا ہوتے ہیں اللہ کی خالص عبد ہو گی۔

**فَتَّقِبْلَهَا رَبُّهَا بِقَبْوُلِ حَسَنٍ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا۔ آل عمران ۷۳**

فَتَّقِبْلَهَا پس جس مقصد کے لیے مریم کی ماں نے اسے وجود میں لا یا تھا اس مقصد کے لیے اسے قبول کر لیا رہا اس کے رب نے یعنی فطرت نے اسے اسی مقصد کے لیے قبول کر لیا جب تک مریم کی ماں زندہ رہی تو کبھی بھی ایسا نہ ہوا کہ مریم کے لیے طیب رزق کا کوئی مسئلہ پیدا ہوا ہو کہیں بھی بھی بھی ایسے حالات بنے ہوں کہ جن کی وجہ سے اس وقت یا کل کو بعد میں مریم اپنے مقصد سے ہٹ جاتی بِقَبْوُلِ حَسَنٍ ایسا ہترین قبول کرنے سے قبول کیا کہ جس سے بہتر ہو ہی نہیں سکتا اور آگے یہ بھی واضح کر دیا کہ قبول حسن کیا ہے وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا اور کیا کیا؟ اسے یعنی مریم کو گایا ایسی ہترین نباتات کی صورت میں کہ ان سے ہتر نباتات ہو ہی نہیں سکتیں وہ نباتات جو کہ بغیر کسی قیمت کے حاصل کی جاتیں بلکہ جو کہ احسان تھا یعنی جنہیں مکمل طور پر خالصتاً فطرت وجود میں لاتی۔ نبات حسن یعنی زمین سے اگنے والی نباتات جو کہ حسن ہیں وہ ہیں جو اللہ یعنی فطرت بارش کے ذریعے پانی اتارے اور اس پانی سے طیب زمین میں طیب نباتات اگیں اور اس طیب رزق سے وجود میں آ کر پروان چڑھنے والا بشر ہوتا ہی اللہ کا بھیجا ہوا ہے اللہ یعنی فطرت کا وجود میں لا یا ہوا جس میں کسی کی بھی کوئی مداخلت نہیں ہوتی یعنی اس کی خلقت میں اللہ کی ساتھ کوئی شریک نہیں ہوتا اور جس میں اللہ کا کوئی شریک نہ ہوا سے بہتر کوئی شے ہو سکتی ہے؟ ممکن ہی نہیں کہ اس سے بہتر کوئی شے ہو۔ یوں جب تک مریم کی ماں زندہ رہی تو انہوں نے مریم کی ایسی ہترین پروردش اور تربیت کی کہ اس سے بہتر پروردش اور تربیت ممکن ہی نہیں۔ اور پھر ایک وقت آیا جب مریم کافی بڑی ہو چکی تھی تب مریم کی ماں کی وفات ہو گئی اور مریم کے والد کی وفات تو مریم کی پیدائش سے قبل ہی ہو چکی تھی۔ مریم چونکہ والدین کی اکلوتی اولاد بھی اس لیے مریم اکیلی ہو گئی۔

مریم کے والد کی کچھ زمین تھی جس زمین پر کاشتکاری کر کے اور کچھ گائے اور بکریاں پال کر مریم کی ماں نے مریم کی پروردش کی تھی، مریم بچپن سے ہی اپنی ماں کی ساتھ اپنی اس زمین پر کاشتکاری اور جانوروں کو پالنے میں ہاتھ بٹاتی رہی جس وجہ سے مریم کی مکمل تربیت ہو چکی تھی۔ مریم کی ماں کی بھی وفات ہو جانے پر مریم کے رشتے داروں کی طرف سے مریم کو پیغامات موصول ہونا شروع ہو گئے کہ ہمارے پاس آ جاؤ ہم تم تہاری کفالت کرنے کو تیار ہیں جس کا درج ذیل آیت میں بھی ذکر موجود ہے۔

**ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَفْلَامَهُمْ أَيُّهُمْ يَكْفُلُ مَرِيمَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ۔**

آل عمران ۳۳

اللہ آج اس وقت اپنے اس رسول سے خطاب کرتے ہوئے کہہ رہا ہے جو آج حق کھول کھول کر واضح کر رہا ہے کہ ذلیک وہ یعنی جو ماضی میں ہوا تھا مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ اس میں سے کیا ہے جو تو ان پر کھول کر واضح کر رہا ہے جو تو انہیں پہنچا رہا ہے؟ یا اس پچھپے ہوئے علم میں سے ہے جو اللہ کے علاوہ کسی کے پاس نہیں جو آج ان پر ظاہر کیا جا رہا ہے نُوحِيهِ إِلَيْكَ ہم وحی کر رہے ہیں تیری طرف وَمَا كُنْتَ اور تو انہیں تھا لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَفْلَامَهُمْ أَيُّهُمْ يَكْفُلُ مریم ان کو جب خبر دی گئی کہ مریم کی ماں کی وفات ہو گئی ہے اور مریم اکیلی ہو گئی ہے تب وہ اپنے اقلام مریم کی طرف ڈال رہے تھے کہ کون ہے ان میں سے جو مریم کی کفالت کرے وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ اور انہیں تھا تو جب ان کو مریم کی ماں کی موت کی خبر دی گئی تب وہ جھگڑا رہے تھے۔ مریم کے والدین کے خاندان یعنی جتنے بھی رشتے دار تھے وہ نہ صرف دنیا پرست اور مطلب پرست، لالچی اور کمینے تھے بلکہ مریم کے والد کی وفات کے بعد ان سب نے مریم کی ماں سے اپنا تعلق ختم کر دیا اور ایسے چھوڑ دیا جیسے کہ کوئی وارث ہی نہ ہوا اس کی وجہ تھی وہ زمین جو مریم کے والد کی وفات کے بعد مریم کی ماں کو ملی۔ کسی کا بس نہیں چل رہا تھا ورنہ ہر کوئی یہی چاہتا تھا کہ وہ زمین اسے حاصل ہو جائے لیکن جب کسی کی یہ مراد پوری نہ ہوئی تو انہوں نے ضد، حسد اور بعض میں مریم کی ماں سے منہ موڑ لیا اور اسے اکیلا چھوڑ دیا۔

مریم کی ماں حاملہ تھی اور رشتے داروں کے انہی رویوں کی وجہ سے مریم کی ماں اپنے لیے ایک ہی سہارا بھیت تھی اور وہ تھا اللہ کی ذات اس لیے مریم کی ماں نے یہ طے کر لیا تھا کہ وہ اب صرف وہی کرے گی جو اس کا رب چاہتا ہے اور پھر جب مریم کی ماں کی وفات ہو گئی تو ان لوگوں کا لائق ایک بار پھر جاگ اٹھا اور اسی لائق میں ان میں سے ہر کسی کی میہی چاہت تھی کہ مریم کی کفالت کا ذمہ انہیں مل جائے اور جس سے زمین ان کے ہاتھ آجائے گی اور کل کو یا تو مریم کا

رشتہ کسی ایسی جگہ طے کر دیں گے جس سے زمین جائیداد انہیں حاصل ہو جائے یا پھر کہیں دور ایسی جگہ شادی کریں گے کہ مریم وہیں کی ہو کر رہ جائے جس سے من پسند قیمت کے عوض یا پھر بالکل مفت میں مریم کی جائیداد ان کے قبضے میں آجائے گی۔

یہی لائق تھا جس وجہ سے ہر کوئی یہی چاہ رہا تھا کہ مریم کی کفالت کا ذمہ انہیں مل جائے جس کے لیے وہ اپنی اپنی کوششیں کرتے رہے لیکن دوسرا طرف مریم کسی کی طرف نہ گئی بلکہ مریم اپنے گھر اور اپنی زمین پر ہی رہی اور صرف اور صرف بارشوں پر ہی انحصار کرتے ہوئے سو فیصد قدرتی طریقے سے رزق حاصل کرتی اور اپنا گزار کرتی۔

اور مریم کو جہاں بھی مدد کی ضرورت پیش آتی تو مریم کے ایک خالو تھے جو کہ انتہائی شریف اور سید ہے سادھے تھے وہ مریم کی مدد کر دیا کرتے یعنی مریم کو جس حد تک کفالت کی ضرورت تھی وہ مریم کے خالو نے ذمہ اٹھایا جس کا ذکر اللہ نے درج ذیل آیت میں کیا۔

**وَكَفَلَهَا زَكَرِيَاً كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيَا الْمُحْرَابَ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقًا قَالَ يَمْرِيمُ أَنِّي لَكِ هَذَا قَاتُلُ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ۔ آل عمران ۲۷**

المحراب۔ تین الفاظ کا مجموعہ ہے ان میں پہلا الفظ ”ال“ ہے جو کہ کسی بھی لفظ یا جملے کے شروع میں استعمال ہونے سے اسے مخصوص کر دیتا ہے۔ دوسرا الفظ ”م“ ہے جس کے معنی موجودگی کے ہیں اور تیسرا الفظ ”حراب“ ہے جو کہ حرب سے ہے اور حرب کے معنی ہیں جنگ کرنا کسی بھی شے میں یا کسی کیسا تحفہ چھیڑ چھاڑ کرنا کہ وہ خراب ہو جائے۔

الحراب کے معنی ہیں ایسا مقام جہاں ہر طرف حرب کیا جا رہا ہو یعنی جہاں ہر طرف فطرت میں چھیڑ چھاڑ کی جا رہی ہو فطرت کے ساتھ دشمنی کی جا رہی ہو یعنی فطرت کیسا تحفہ جنگ کی جا رہی ہو۔

مثلاً آج آپ اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں کہ اللہ کیسا تحفہ حرب یعنی جنگ کی جا رہی ہے ہر طرف فطرت میں چھیڑ چھاڑ کی جا رہی ہے فطرت میں تبدیلیاں کی جا رہی ہیں فطرت میں مداخلت کی جا رہی ہے یوں آج جہاں جہاں ہر طرف فطرت کیسا تحفہ دشمنی کی جا رہی ہے فطرت کیسا تحفہ جنگ کی جا رہی ہے وہ الحراب ہے۔ الحراب جہاں ہر طرف حرب ہی حرب ہے یعنی فطرت کیسا تحفہ جنگ ہی جنگ ہے فطرت میں خرابیاں کرنے والے اعمال کیے جا رہے ہیں۔ شاء۔ جو قانون وضع کر دیا گیا، جو قانون بنادیا گیا۔ اس لفظ کے معنی ذہن میں ہونا بہت لازم ہیں اس لیے کہ اس کا معنی مرضی اور چاہت کیا جاتا ہے جو کہ بالکل غلط ہے۔ مثال کے طور پر آپ نے ترجم میں پڑھا ہوگا کہ اللہ جسے چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے اور جسے چاہتا ہے گمراہ کرتا۔ اس آیت میں بھی یہی لفظ آیا ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر اللہ جسے چاہے گمراہ کرے تو پھر حساب کتاب، سزا و جزا کا توکوئی جواز ہی نہیں بتا کیونکہ اگر اللہ نے چاہا کہ ایک شخص گمراہ ہو تو پھر وہ شخص اللہ کی چاہت کے آگے کیا کر سکتا ہے؟ جب وہ اللہ کی چاہت کے آگے بے بس ہے تو اس کا مطلب تو یہ ہونا کہ اللہ نے جان بوجھ کر سے گمراہ کیا اپنی مرضی سے حالانکہ وہ تو چاہتا تھا کہ اسے ہدایت ملے۔ اس لیے یہ ہن میں ہونا چاہیے کہ شاء کے معنی چاہنا نہیں ہیں بلکہ شاء کے معنی ہیں جو قانون بنا دیا گیا شاء کے معنی ہیں قانون۔ اللہ نے جو قانون بنادیا اللہ اپنے قانون سے ہی ہدایت دیتا ہے اور اپنے قانون سے ہی گمراہ کرتا ہے۔ اختیار انسان کے ہاتھ میں ہے اگر تو وہ اللہ کے قانون پر عمل کرے گا تو ہدایت پاجائے گا اور اگر وہ اللہ کے قانون کے خلاف عمل کرے گا اللہ کے قانون پر پورا نہیں اُترے گا تو وہ گمراہ ہو گا۔

رزق۔ رزق کہتے ہیں ضروریات کو جو بھی آپ کی ضروریات ہیں یعنی جو بھی زندگی گزارنے کے لیے لازم ہے جیسے کہ سانس لینے کے لیے آسیجن، پینے کے لیے پانی، کھانے کے لیے بباتات و ثرات، گوشت و دودھ وغیرہ، بالغ ہونے پر مرد کے لیے عورت اور عورت کے لیے مرد اس کی ضرورت بن جاتا ہے ایسے ہی سفر کی ضرورت کو پورا کرنے کے لیے جو اسباب ہیں۔

**وَكَفَلَهَا زَكَرِيَاً** اور مریم کی کفالت زکریا نے کی یعنی مریم کو جب بھی مدد کی ضرورت ہوتی تو زکریا اس کی مدد کرتا۔ مثلاً جیسے کہ جب فصل اگانی ہے پھر جب تیار ہو جائے تو اس فصل کو محفوظ کرنا وغیرہ اور اس کے علاوہ اگر کسی ایسی شے کی ضرورت پیش آتی جو کہیں دور سے لانا پڑے یا کوئی زور کا کام ہوتا تو زکریا ایسے تمام کاموں میں مدد کر دیتے تھے **كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيَا الْمُحْرَابَ** جب بھی داخل ہوتے اس پر زکریا جو کہ مخصوص مقام تھا جس کے چاروں اطراف

اللہ سے جنگ کی جارہی تھی ہر کوئی فطرت میں چھیڑ چھاڑ کر رہا تھا تینی غیر فطرتی طریقوں سے اگار ہے تھے وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقًا پاتا اس کے ہاں کم سے کم رزق۔

جب بھی فصل سمیٹنے کا وقت آتا اور زکر یامد کے لیے آتے تو ہر بار یہی ہوتا کہ آس پاس ہر ایک کی فصل نظر آنے میں بہت اچھی اور بہت زیادہ ہوتی لیکن مریم کی فصل نہ صرف دیکھنے میں اتنی اچھی نہ ہوتی بلکہ کم سے کم ہوتی تو زکر یا انپی طرف سے بہت سے مشورے دیتے کہ ایسے ہی اگایا کرو جیسے باقی سب اگار ہے ہیں تو مریم اپنے خالوز کریا کی بات نہیں مانتی تھی بلکہ مریم وہی کرتی جو مریم نے اپنی ماں سے سیکھا تھا یعنی ہر لحاظ سے سو فیصد فطرت پر انحصار کرتی تو ایسی صورت میں زکر یا مریم کو یہ کہنے پر مجبور ہو گئے قَالَ يَمْرُيمُ أَنِّي لَكِ هَذَا زَكْرِيَّا نَعَمَ الَّهُمَّ إِنِّي لَكَ بِهِ جَانِي كہا۔ میریم بار بار کہے جانے کے باوجود بھی تجھے کوئی فرق نہیں پڑا تجھے یہ نہیں کرنا چاہیے یعنی تجھے ایسے رزق حاصل نہیں کرنا چاہیے جیسے تو کہا ہے تو اسی کے جواب میں مریم نے زکر یا کو کہا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مریم نے زکر یا کو کہا یا اور یہ اور یہ یعنی جو بھی رزق میں اگار ہی ہوں حاصل کر رہی ہوں یا اللہ کے ہاں سے ہے یعنی یہ جو ہر طرف ہر کوئی رزق اگار ہا ہے یہ سب کے سب اللہ کے ساتھ جنگ کر رہے ہیں ان کا رزق اللہ کے ہاں سے نہیں ہے کیونکہ انَّ اللَّهَ اس میں کچھ شک نہیں اللہ تھا جس کیسا تھی یہ سب کے سب حرب یعنی جنگ کر رہے ہیں یہ ہر طرف جو غیر فطرتی طریقوں سے اگایا جا رہا ہے فطرت میں چھیڑ چھاڑ کی جارہی ہے فطرت میں مداخلت کی جا رہی ہے اللہ تھا جس کیسا تھا حرب یعنی جنگ کی جارہی ہے يَرْزُقُهُ مَنْ يَشَاءُ اللَّهُ كے ہاں سے رزق وہ ہے اللہ کا رزق وہ ہے جو اس کے قانون کے مطابق خلق ہو رہا ہے جو اللہ نے قانون وضع کر دیا اس قانون کے مطابق اگار ہا ہے رزق حاصل کر رہا ہے وہ اللہ کا رزق ہے بِغَيْرِ حِسَابٍ جس کے بارے کسی قسم کی کوئی پوچھ کچھ نہیں ہو گی کوئی حساب نہیں لیا جائے گا۔

اور جس طرح ہر طرف رزق حاصل کیا جا رہا ہے نباتات اگائی جا رہی ہیں جو کہ فطرت میں مداخلت کر کے اگائی جا رہی ہیں تو یہ اللہ کی ذات تھی جس کو یہ چھیڑ رہے ہیں اللہ کیسا تھا حرب یعنی جنگ کر رہے ہیں اور اس طرح حاصل کیے جانے والے رزق کا حساب ہو گا اللہ حساب لے گا کہ بتاؤ کس نے تمہیں اس طرح رزق حاصل کرنے کا حکم دیا یا اجازت دی؟ کیا یہ میرے وضع کردہ قانون کے مطابق رزق حاصل کیا گیا؟ مریم نے واضح کیا کہ جب اللہ کیسا تھا حرب کی جائے گی یعنی جنگ کی جائے گی جو کہ فطرت پر انحصار کرنے کی وجہ سے فطرت میں تبدیلیاں کرنا ہے تو اس طرح حاصل کیا جانے والا رزق نہ صرف اللہ کے ہاں سے نہیں ہو گا بلکہ ایسے رزق میں برکات نہیں ہوں گی یعنی اس کے استعمال سے فائدے کی وجہ سے نقصانات کا ہی سامنا کرنا پڑے گا، اس سے طرح طرح کی بیماریاں لاحق ہوں گے، بچے مغلون پیدا ہوں گے، اللہ کے قانون میں بہرے، گونے اور انہے ہو جائیں گے، اللہ کے قانون میں الاموات ہو جائیں گے، حق کو کبھی نہیں سمجھ پائیں گے، اور یہ جو اولاد نہیں ہوتی اسی رزق ہی کی وجہ سے ہے یوں مریم نے اپنے خالو زکر یا پرحق کھول کھول کر واضح کیا اور پھر زکر یا نبھی الحراب میں صلی کرنا شروع کر دی یعنی جہاں ہر طرف غیر فطرتی طریقوں سے اگایا جا رہا تھا اللہ کیسا تھا حرب یعنی جنگ کی جارہی تھی تو وہیں زکر یا نبھی ہر شے کو اس کے اصل مقام پر رکھنا شروع کر دیا یعنی ہر طرف سے کٹ کر فطرت پر فائم ہو گئے جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ نہ صرف ان میں بچہ پیدا کرنے کی صلاحیت واپس پلٹ آئی بلکہ ان کی بیوی جو کہ بانجھتی اس کی بھی اصلاح ہو گئی یعنی فطرت پر فائم ہونے سے زکر یا کی بیوی کا بانجھ پین دور ہو کر ان کے ہاں اوہیڑ عمر میں بچے نے جنم لیا جسے بیجی کہا گیا۔

اور یہی وجہ بنی جس وجہ سے زکر یا نے مریم کو پہچانا کہ مریم باقی عورتوں کی طرح نہیں بلکہ مریم تو اللہ کے مقررین میں سے ہے مریم کی صورت میں اللہ تھا جس نے زکر یا سے کلام کیا ز کریا کی اور انہما کی اور اسی وجہ سے ہی مریم کو بھی احساس ہونا شروع ہو چکا تھا کہ وہ باقی عورتوں کی طرح نہیں ہے بلکہ اس کو اللہ نے علم و حکمت دی ہے تو بغیر مقصد کے نہیں دی۔ اگر اسے انفرادیت حاصل ہوئی ہے تو یہ انفرادیت بغیر کسی مقصد کے نہیں ہے اس کی پیدائش اور جو اس کی پرورش ہوئی ظاہر ہے جو اللہ نے قدر میں کیا تھا ویسے ہی ہوئی تو اللہ نے یہ قدر میں بغیر مقصد کے تو نہیں کیا تھا ضرور اس کا کوئی نہ کوئی مقصد ہے اور اسی کو اللہ نے قرآن کی درج ذیل آیات کی صورت میں اپنے الفاظ میں بیان کیا۔

وَإِذْ قَالَتِ الْمَلِئَكَةُ يَمْرُيمُ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَنِكِ وَطَهَرَكِ وَاصْطَفَنِكِ عَلَىٰ نِسَاءِ الْعَلَمِيْنَ . آل عمران ۲۶

وَإِذْ قَالَتِ الْمَلِئَكَةُ بِشْرٍ يَعْنَى آپ تین طرح کی مخلوقات کا مرکب ہیں ایک یہ مادہ ہے دوسری اس میں گرم انرجنی جنہیں جن کہا گیا اور تیسرا ٹھنڈی انرجنی، نور

جنہیں ملائکہ کہا گیا۔ گرم اور ٹھنڈی از جی جنہیں جن اور ملائکہ کہا گیا یہ مادے کی خصلتیں و خصوصیات ہیں لیکن مادہ جب پر اس ہوتا ہے لیکن کیمیائی عوامل سے گزرتا ہے تو اس میں دو طرح کی از جی لیعنی قوت وجود میں آتی ہیں جو کہ مادے کی صلاحیت ہوتی ہیں ایک گرم از جی ہوتی ہے اور دوسرا ٹھنڈی از جی اور ان دونوں کا انہما مادی وجود کے اعمال کی صورت میں ہوتا ہے۔

اگر آپ کے دل و دماغ میں کوئی خیال آتا ہے یا کوئی بات آتی ہے یا پھر آپ کوئی بھی عمل کرتے ہیں تو ان کے پیچھے انہی دو میں سے ایک از جی کا فرما ہوتی ہے۔

اگر آپ کے دل میں ثابت باتیں آ رہی ہوتی ہیں تو یہ ملائکہ لیعنی ٹھنڈی از جی کی وجہ سے ہوتا ہے اور ایسے ہی جب مریم کے دل میں ایسی سب باتیں چل رہی تھیں تو اسی کو اللہ نے قرآن میں جواس کی حقیقت ہے اسے ان الفاظ میں بیان کیا وَإِذْ قَالَتِ الْمَلَائِكَةُ يَمْرِيْمُ إِنَّ اللَّهَ اَصْطَفَنِكِ اور رب ملائکہ نے کہا اے مریم اس میں کچھ ٹنک نہیں اللہ تعالیٰ جس نے تجھے کسی خاص مقصد کے لیے چون لیا وَطَهَ رَكِ اور تجھے ہر طرح سے مکمل پاک کیا گیا خالص بنا یا گیا وَاصْطَفَنِكِ عَلَى نِسَاءِ الْعَالَمِينَ اور یہ جو تجھے پاک کیا گیا خالص کیا گیا اور تجھے اس وقت دنیا میں موجود تمام کی تمام عورتوں سے چون کر عالمین کی عورتوں پر عملی نمونہ بنانا کر رکھا جا رہا ہے کہ عورت کو دنیا میں لانے کا یہ مقصد ہے۔

لیکن مریم نے جب اپنے خالوز کریا کی راہنمائی کی جو کہ نہ صرف بوڑھے ہو چکے تھے بلکہ ان کی اولاد بھی نہیں تھی اور جب مریم نے ان پر حق واضح کیا کہ اولاد نہ ہونے کی وجہ کیا ہے آپ کی جو بیوی ہے لیکن مریم کی خالدہ بانجھ ہیں تو اس کی وجہ پر رزق ہے جو آج تک آپ استعمال کرتے رہے۔ یہ اللہ کا رزق نہیں ہے یہ غیر اللہ کا رزق ہے اور جب غیر فطرتی رزق کھایا جائے پھر یہار یاں تو لاحق ہوں گی اور پھر جب زکریا نے مریم کی طرف سے یہ سب حق کھل کر واضح ہونے پر الگر اب میں صلی کی یعنی ہر طرف اللہ کیسا تھے جنگ کی جارہی تھی فطرت میں چھیڑ چھاڑ کی جارہی تھی تو ہیں ان کے درمیان زکریا نے ہر شے کو اس کے اصل مقام پر قائم کرنا شروع کر دیا خود کو اسی مقام پر قائم کیا جو مقام اللہ نے طے کیا یعنی فطرت پر قائم ہو گئے تو جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ نہ صرف زکریا میں انتہائی بڑھا پے کے باوجود اولاد پیدا کرنے کی صلاحیت پلٹ آئی بلکہ ان کی بوڑھی اور بانجھ بیوی کی اصلاح ہو گئی اور ان کے ہاں پچہ پیدا ہوا۔ جب پچہ پیدا ہوا تو یہ غیر معمولی واقعہ تھا جس سے زکریا نے مریم سے کہا کہ مریم یہ سب تیری وجہ سے ہوا ہے تو باقی عورتوں کی طرح کوئی عام عورت نہیں بلکہ اللہ کی چندہ ہے جس وجہ سے مریم کے دل میں بہت سی باتیں آنا شروع ہو گئیں کہ ہاں ظاہر ہے میری پیدائش سے لیکر میری پروش و تربیت جو ہو گئی ہے یہ خالص اللہ کی طرف سے ہو گئی ہے اور مجھے جو علم و حکمت دی گئی یہ اللہ نے ہی سب دیا ہے تو ظاہر ہے اللہ نے یہ سب بغیر مقصد کے نہیں دیا مجھے بغیر مقصد کے وجود میں نہیں لایا بلکہ مجھے دنیا کی عورتوں کے لیے عملی نمونہ بنایا جا رہا ہے یہ جو عالمین کی عورتوں پر مجھے ترجیح دی گئی تو یہ بے مقصد نہیں ہے۔

يَمْرِيْمُ افْتَنْتُ لِرَبِّكَ وَاسْجُدْنِي وَأَرْكَعْنِي مَعَ الرِّكْعَيْنَ. آل عمران ۲۳

يَمْرِيْمُ افْتَنْتُ لِرَبِّكَ اللَّهُ هی تھا جو مریم کے دل میں ملائکہ کی صورت میں بول رہا تھا جو مریم کے اندر کی آواز سے کہہ رہی تھی کہ اے مریم قناعت کر لیعنی یہ جو تو صلی کر رہی ہے لیکن ہر شے کو اس کے اصل مقام پر رکھ رہی ہے فطرت پر قائم ہے جس کی وجہ سے تجھے تیری ضروریات پوری حاصل نہیں ہو رہی ہیں اور تجھے سختیوں اور مشکلات کا سامنا ہے تو تو کوئی شکوہ و شکایت نہ کر بلکہ اسی پر صبر کر تیرے رب کے لیے لیکن جب تو نے اللہ کو اپنا رب بنایا ہوا ہے تو پھر کیا اسے نہیں علم کے تجھے سخت حالات کا سامنا ہے مشکلات کا سامنا ہے، رزق کی قلت کا سامنا ہے اللہ کو سب علم ہے اس کے باوجود ایسا ہے تو پھر اس میں تیرے رب ہی کی حکمت ہے وہ تجھے سے کوئی بڑا کام لینے کے لیے تجھے تیار کر رہا ہے وَاسْجُدْنِي اور خود کو مکمل طور پر فطرت کے آگے جھکائے رکھ وَأَرْكَعْنِي مَعَ الرِّكْعَيْنَ اور رکوع کر رکوع کرنے والوں کیسا تھرکو ع کرنا کیا ہے اسے ایک مثال سے سمجھ لیجئے۔ آپ دیکھ ہیں آم کا درخت اس کی شاخ جب وجود میں آتی ہے تو وہ نہیں ہوتی ہے پھر وہ بڑھتے بڑھتے ایک وقت آتا ہے جب جو بن پر آ جاتی ہے اس کا رخ آسمان کی طرف ہوتا ہے یا وہ بالکل سیدھے اکڑی ہو گئی ہوتی ہے اس میں کوئی جھکاؤ نہیں ہوتا وہ قائم ہوتی ہے لیکن اسے جس مقصد کے لیے وجود میں لا کر پروان چڑھایا گیا وہ اس مقصد کو پورا کرنے کے قابل ہو جاتی ہے اس ذمہ داری کو اٹھانے کے قابل ہو جاتی ہے تب اس پر وہ ذمہ داری لا دی جاتی ہے جس کے لیے اسے وجود میں لا کر اس مقام تک لا یا گیا لیکن اس پر ذمہ داری عائد کی جاتی ہے کہ اس نے آم وجود میں لا کر اسے اس طرح پروان چڑھانا

ہے کہ وہ اس مقصد کو پورا کر سکے جس مقصد کے لیے اسے وجود میں لا یا گیا۔

جب شاخ پر آم کا بُرگلتا ہے تو شاخ ہلکی سے جھک جاتی ہے پھر جیسے جیسے آم بن کر بڑا ہوتا چلا جاتا ہے تو ویسے ویسے شاخ جھکتی چلی جاتی ہے یعنی جیسے جیسے شاخ کو اس پر لادی جانے والی ذمہ داری کا احساس ہوتا ہے تو شاخ اکٹھے رہنے کی بجائے ویسے ویسے ہی جھکتی چلی جاتی ہے یہاں تک کہ ایک وقت آتا ہے جب شاخ کا رخ مکمل طور پر زیمن کی طرف ہوتا ہے یعنی خود کو مکمل طور پر جھکائے ہوئے ہوتی ہے۔ اب ذرا غور کریں اگر شاخ جھکنے کی بجائے اکٹھی ہی رہے گی تو کیا وہ اس ذمہ داری کو پورا کر پائے گی جو اس پر لادی گئی؟ نہیں بالکل نہیں بلکہ اگر شاخ اکٹھی رہے گی تو آم جو کہ اس پر اس کی ذمہ داری ہے وہ ٹوٹ کر نیچے گرجائے گا اور شاخ اس مقصد کو پورا کرنے سے ناکام ہو جائے گی جس مقصد کو پورا کرنے کے لیے شاخ کو وجود میں لا یا گیا۔

آسمانوں وزمین میں جو کچھ بھی ہے سب کی سب مخلوقات ایسے ہی رکوع و وجود کر رہی ہیں تو مریم کو بھی یہی کہا گیا جو کہ مریم کے اندر سے ہی آواز تھی اور حالات یہ سب کہہ رہے تھے کہ اے مریم اپنے اندر اگر کوئی خامی ہے تو اسے بھی نکال دے خود کو مکمل طور پر جھکائے رکھا گرتوں عالمین کی عورتوں پر ترجیح دی گئی ہے تو اس کا مقصد ہے تجھے جس مقصد کے لیے وجود میں لا کر اس طرح پروان چڑھایا گیا اور آج تو اس کے قابل ہو چکی ہے تو جیسے جیسے تجھے تیری ذمہ داری کا احساس ہوتے جائے تو خود کو جھکاتی جا یعنی رکوع کر جیسے تمام عالمین رکوع کر رہے ہیں ان کیستھے۔

جیسے ہر عورت جب بالغ ہوتی ہے تو اس کی چاہت ہوتی ہے کہ اس کی کسی اچھے سے اچھے لڑکے سے شادی ہو اور پھر اس کی اولاد ہو تو وہ اپنی اولاد کی فلاں طرح سے تربیت کرے گی اسے یہ بنائے گی وہ بنائے گی بالکل ایسے ہی مریم بھی چونکہ کب کی بالغ ہو چکی تھی تو مریم کے دل میں بھی یہ سب باتیں آتی تھیں۔ مریم کے دل میں بھی آتا تھا کہ جب اس کی اولاد ہو گی تو اس کے ہاں لڑکا پیدا ہو اور مریم اس کی ایسی پرورش و تربیت کرے کہ اس کا بیٹا بڑا ہو کر حق کھول کر واضح کرے یعنی جو علم و حکمہ مریم کو اللہ نے عطا کی تھی وہ اپنے بیٹے کو دے گی اس کی ایسی تربیت کرے گی لیکن پھر جب مریم اپنے آپ کو بیکھتی تو اس کا یہ سارا خواب چکنا چور ہو جاتا ہے کہ جیسے اس کا کوئی اپنا نہیں ہے تو کیسے اس کی شادی ہو گی کون اس کی شادی کروائے گا یعنی جب اس کی شادی ہوئی ہی نہیں تو اس کے ہاں اولاد کھاں سے ہو گی جو اپنی اولاد کی ایسی تربیت کرے گی۔

یوں ایک طرف مریم کے دل میں اولاد کی شدید چاہت پیدا ہوتی تاکہ وہ اس کی مثالی تربیت کرے اور دوسرا طرف اکیلی اور غریب ہونے کی وجہ سے شادی نہ ہو پانے کی نا امیدی بھی تھی لیکن اس کے باوجود مریم پر امید تھی کہ اگر اللہ نے مجھے وجود میں لا کر اس مقام تک لا یا ہے تو وہ ضرور کوئی نہ کوئی بندوبست کرے گا یعنی ایسا ہی ہو گا نہ صرف میری شادی ہو گی بلکہ میری اولاد بھی ہو گی جس کو میں اسی مقصد کے لیے پروان چڑھاؤں گی اس کی تربیت کروں گی کہ وہ اللہ کا عبد بنے وہ کل کو اس مقصد کو پورا کرے جس مقصد کے لیے اسے دنیا میں لا یا گیا۔

اسی حوالے سے مریم کو بار بار ایک ہی خواب بھی آتارا کہ وہ ساری دنیا سے بلند بادلوں کے اوپر جاتی ہے اور اس کو ایک لڑکا دیا جاتا ہے اور پھر جب مریم کی آنکھ کھلتی تو وہی بات کہ میرے ہاں لڑکا کیسے ہو گا میری تو شادی نہیں ہوئی اور نہ ہی میں اللہ کی باغی ہوں جو کسی کے ساتھ جنسی تعلق قائم کیا ہو یا کروں جس سے میرے ہاں اولاد پیدا ہو جائے۔ اسی کو اللہ نے درج ذیل آیات کی صورت میں بیان کیا۔

إِذْ قَالَتِ الْمَلِئَكَةُ يَمْرِيْمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ اسْمُهُ الْمَسِيْحُ عِيسَى ابْنُ مَرِيْمٍ وَجِيْهَا فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمِنَ الْمُقْرَبِيْنَ .  
وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلًا وَمِنَ الصَّلِيْحِيْنَ . آل عمران ۲۵، ۳۶

إِذْ قَالَتِ الْمَلِئَكَةُ تَبَكَّهَا الْمَلَائِكَةُ نَأْوِيْلُ الْمَلَائِكَةَ كَاهِنًا كَیا ہے یہ پیچھے واضح کیا جا چکا مریم کے دل میں آنے والی باتیں تھیں یمْرِيْمُ إِنَّ اللَّهَ اے مریم اس میں کچھ شک نہیں اللہ تعالیٰ نے مریم کو جب اپنی پیدائش سے لیکر اس مقام تک پہنچنے کے دوران جن جن مراحل سے گزرنا پڑا جو کہ غیر معمولی حالات و واقعات تھے باقی تمام کی تمام عورتوں سے مختلف تھے تو ان سب سے گزارنے والا اس طرح وجود میں لا کر پروان چڑھانے والا جو بھی صلاحیتیں ہیں یہ سب دینے والا اللہ تعالیٰ یُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ اللَّهُ تَعَالَى جو دل میں ایسی باتیں آرہی تھیں مستقبل کے حوالے سے جو آگاہ ہیاں دل میں آرہی تھیں کلمات کیستھے اس سے یعنی جو حالات و واقعات پیش آتے رہے ان کے سبب جو دل میں باتیں آتی رہیں تب درج ذیل سب بھی دل میں آچکا تھا لیکن مریم کو اس کا اس وقت شعور نہیں تھا اسْمُهُ جس وقت موجود ہے اس میں جو صلاحیتیں و صفات ہیں الْمَسِيْحُ مخصوص مس کر رہا ہے یعنی اپنے علم و حکمہ سے

اپنے اعمال سے لوگوں پر انہائی ثابت اثر انداز ہو رہا ہے یعنی ابن مريم علیہ و جد میں آیا مريم سے واجیہا فی الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمِنَ الْمُقْرَبِينَ و جھہ ہے دنیا میں اور آخرت میں بھی اور مقربین سے ہیں یعنی دنیا میں بھی عیسیٰ ابن مريم کا معاملہ یہ ہے کہ اس کا ہر لمحے رخ اللہ کی طرف ہے اپنے رب کی طرف ہے اور اس کی کوئی بات رو نہیں کی جاسکتی یعنی وہ جو بھی چاہے جو بھی کہے وہ پورا کیا جانا طے ہے اور آخرت میں بھی اور اس کی وجہ یہ ہے کہ عیسیٰ مقربین سے ہے یعنی جو اللہ کے سب سے قریب ترین ہیں ان میں سے جو ہے جو کہ اس کے اپنے ہی اعمال کے سبب ہے جو وہ خالص اللہ کی غلامی کر رہا ہے و یُكَلِّمُ النَّاسَ اور لوگوں سے کلام کر رہا ہے یعنی ان سے انہٹائی علم و حکمہ پرمنی باتیں کر رہا ہے فی الْمَهْدِ الْمَحْدُ میں یعنی جبلہ و والدین کا محتاج ہے اپنے والدین پر ہی انحصار کر رہا ہے مطلب یہ کہ بچوں کی اکثریت ایسی ہوتی ہے کہ وہ خود سے اتنی عقل نہیں رکھتے اتنا علم و حکمہ نہیں رکھتے کہ وہ کوئی احسن فیصلہ کر سکیں یا علم و حکمہ پر منی باتیں کر سکیں وہ اس معاملے میں اپنے والدین کے ہی یا پھر دوسروں کے محتاج ہوتے ہیں جن پر وہ انحصار کر رہے ہوتے ہیں لیکن عیسیٰ کا معاملہ نہیں ہے جس عمر میں بچے اپنے نفع و نقصان کا شعور نہیں رکھتے وہ اپنے والدین کے محتاج ہوتے ہیں ان پر انحصار کرتے ہیں اس عمر میں عیسیٰ دوسرے بچوں کے مقابلے پر ایسی ایسی باتیں کرتا کہ بڑے بڑے علم و حکمہ والے بھی جیران رہ جاتے کہ یہ بچے کتنا عقل مند ہے چھوٹی سی عمر میں ایسی باتیں کر رہا ہے جیسے یہ کوئی بچہ نہیں بلکہ کوئی تاجر بکار شخص ہے یعنی عیسیٰ ابن مريم کا معاملہ یہ تھا کہ وہ باقی بچوں سے بالکل مختلف اور منفرد تھا چھوٹی سی عمر میں انہٹائی تجربہ کارانہ باتیں کرتا کہ لوگ متاثر ہوئے بغیر نہ رہتے و کھلاڑا اور بڑھاپے کی آخری حد جب موت بالکل سر پر آچکی ہوتی ہے تب بھی عیسیٰ کا معاملہ ایسا تھا کہ وہ انہٹائی علم و حکمہ پرمنی باتیں ہی کرتا حالانکہ آپ جانتے ہیں جب کوئی بوڑھا ہو جاتا ہے تو اس کا معاملہ بچوں جیسا ہو جاتا ہے ہلکٹ پن، بات میں وہ اڑنہیں رہتا، علم و حکمہ نہ ہونے کے برابر ہو جاتا ہے بالکل ایسے جیسے کہ بچپن دوبارہ لوٹ آیا ہو لیکن عیسیٰ کا معاملہ نہیں تھا عیسیٰ جب اپنی عمر کے آخری حصے کو پہنچ چکا تب بھی اسی طرح ہی لوگوں سے کلام کر رہا ہے ان کی راہنمائی کر رہا ہے ان پر حق کھول کھول کرواضح کر رہا ہے انہٹائی علم و حکیم ہے وَمِنَ الْصَّلِحِينَ اور صالحین سے ہے یعنی اصلاح کرنے والوں سے۔ عیسیٰ نے جب سے ہوش سننجاتا تب سے لیکر اپنی موت تک اصلاح ہی کی کہیں کوئی ایسا عمل نہ کیا جس سے آسمانوں وزمین یا ان میں کسی بھی خلق میں یا کہیں بھی کوئی خرابی ہو بلکہ خرابیوں کو دور کر کے انہیں ٹھیک ہی کرتا رہا خواہ لوگ مفسد کہتے رہیں۔

اب یہاں یہ بات ذہن میں ہونا بہت ضروری ہے کہ ایسا نہیں یہ سب مریم سے اللہ نے ایسے ہی کہا جیسے کہ دو بشر آپس میں بات کرتے ہیں یا پھر جب مریم کو یہ سب کہا تھا تو مریم کو ایسے ہی علم تھا جیسے کہ ابھی آپ کو بتایا جا رہا ہے تو آپ کو علم ہے یعنی ایسا نہیں ہے کہ مریم کو وہ سب کچھ پہلے ہی کھول کر بتا دیا تھا بلکہ اللہ کا قانون کیا ہے اسے آپ کو سمجھنا ہوگا۔

مثال کے طور پر آپ نے اکثر یہ مشاہدہ کیا ہوگا کہ آپ کیسا تھا کوئی حادثہ ہوتا ہے کوئی واقعہ پیش آتا ہے تو آپ اس واقعے کے ہو جانے کے بعد کہتے ہیں کہ مجھے پہلے ہی ایسا لگ رہا تھا کہ ایسا ہونے والا ہے ایسا ہی کچھ ہو گا۔ اب ذرا غور کریں آپ نے ایسا کیوں کہا؟ کیا آپ نے جھوٹ بولا یا پھر واقعاً حقیقت یہ ہے کہ اگر کچھ اچھا ہونے والا ہو تو پہلے سے ہی عجیب ساطمینان سامحسوس ہو رہا ہوتا ہے کہ کچھ اچھا ہونے والا ہے اور اگر کچھ برا ہونے والا ہو تو تب بھی ایسا ہی ہوتا ہے کہ پہلے ہی آپ کو محسوس ہونا شروع ہو جاتا ہے کہ کچھ برا ہونے والا ہے لیکن جب تک وہ واقعہ وقوع پذیر نہیں ہو جاتا تب تک آپ یقین سے نہیں کہہ سکتے لیکن جیسے ہی واقعہ ہو جاتا ہے حادثہ ہو جاتا ہے تو آپ کہتے ہیں دیکھا مجھے پہلے ہی لگ رہا تھا کہ ایسا ہو کر رہے گا ایسا ہی ہو گا۔ ایسا اس لیے کہ واقعاً آپ کو پہلے ہی آگاہ کر دیا جا چکا ہوتا ہے لیکن آپ کے دماغ کے پاس اتنے وسائل نہیں ہوتے کہ وہ ان معلومات کا صحیح سے نقشہ کھیج سکے اور جیسے ہی وہ حادثہ ہوتا ہے تو مشاہدہ ہونے پر دماغ فوراً گواہی دیتا ہے کہ یہی تھی وہ بات یا یہ تھا وہ واقعہ۔

بالکل ایسے ہی مریم پر بھی یہ سب پہلے ہی اتنا دیا گیا تھا لیکن مریم کا معاملہ ایسا تھا گویا کہ اسے کچھ علم ہی نہیں لیکن ان میں سے جب جب جیسے کوئی واقعہ وقوع پذیر ہوتا گیا تو مریم کے دل سے آواز آتی کہ یہ تھا یعنی مشاہدہ کر لینے پر یاد آ جاتا کہ اسی کا تو فلاں وقت سے احساس ہوتا رہا۔ مریم عیسیٰ کی وفات کے بعد تک زندہ رہیں اور جب بھی کوئی سخت حالات و واقعات کا سامنا کرنا پڑا یا عیسیٰ کیخلاف مجاز کھولا گیا عیسیٰ کیسا تھدشی کی گئی اسے قتل تک کرنے کی پوری کوشش کی گئی تو مریم کے دل کو ساطمینان تھا کہ نہیں اس کے بیٹے کو قتل نہیں کیا جا سکتا اور یہ اسی وجہ سے تھا کیونکہ عیسیٰ کی پیدائش سے لیکر عیسیٰ کی موت تک مکمل علم اللہ نے مریم پر اتنا دیا ہوا تھا فرق صرف یہ تھا کہ مریم کا معاملہ یہ تھا جیسے کہ وہ یہ سب مکمل طور پر بھول چکی ہے اور جیسے جیسے کوئی واقعہ وقوع پذیر

ہوتا تو مریم کو یاد آ جاتا۔ ان میں سے جب درج ذیل واقعہ وقوع پذیر ہوا اذ قَالَتِ الْمَلَكَةُ يَمْرِيمٌ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ تو اس کے بعد یہ ہوا  
فَقَالَتْ رَبِّي أَنِي يَكُونُ لِي وَلَدٌ وَلَمْ يَمْسُسْنِي بَشَرٌ قَالَ كَذَلِكَ اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ إِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ۔

آل عمران ۷۳

قالَ رَبِّ أَنِي يَكُونُ لِيْ وَلَدٌ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ كہا میرے رب یعنی یہ مریم اپنے رب فطرت سے کہہ رہی تھی اور فطرت سے کلام زبان سے نہیں کیا جاتا بلکہ آپ اپنے اعمال کے ذریعے ہر لمحے فطرت سے کلام کر رہے ہیں حالانکہ آپ کو اس کا شعور تک نہیں ہے مریم نے اپنے اعمال کی صورت میں اپنے رب یعنی فطرت سے کہا کہاں ہے کہ میرے لیے ہو رہا ہے جنم دینا اور نہیں مجھ پر اثر انداز ہواں مقصد کے لیے بشر قال کہا یعنی آگے سے رب نے جواب دیا فطرت نے جواب دیا کذلک بالکل اسی طرح ہو گا یعنی بشر مس کرے گا اور لڑکا پیدا ہو گا۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ایسا کون کرے گا تو آگے اسی کا جواب موجود ہے اللہُ اللہُ ہے يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ خلق کر رہا ہے جو اس کا قانون ہے یعنی تجھے اگر کوئی بشر مس نہیں کر رہا تو اس لیے کہ اللہ خلق کر رہا ہے جیسے اس کا قانون ہے اللہ کا قانون یہ ہے کہ طیب مردوں کے لیے طیب عورتوں کے لیے طیب مردوں جیسے اللہ تجھے خلق کر رہا ہے اس مقصد کے لیے ایسے ہی اللہ ایک مرد کو بھی اس مقصد کے لیے خلق کر رہا ہے اور بالکل ویسے ہی ہو گا جیسے کہ بچہ کو جنم دیا جاتا ہے یعنی بشر کے مس کرنے سے إذا قَضَى اَمْرًا تب جب کام کرنا ناگزیر ہو جائے گا یعنی جب اس کام کے کرنے کا وقت آجائے گا تب فَإِنَّمَا يَقُولُ پس اس میں کچھ شک نہیں جو کہہ رہا ہے لَهُ كُنْ فیكُونُ اس کو ہو جا پس گویا کہ خود ہی ہو رہا ہے۔

مریم جب بالغ ہو چکی تھی اور بالغ ہوئے بھی کئی سال گزر چکے تھے تو مریم چونکہ اکیلی تھی یہ بھی وجہ تھی کہ مریم کی شادی نہیں ہو رہی تھی اور اس کے علاوہ وہ غریب بھی تھی اس کی شادی نہیں ہو رہی تھی اب مریم کی تو چاہت تھی کہ اس کے ہاں لڑکا پیدا ہو اور وہ اس کو اللہ کا عبد بنائے اس کی پروش و تربیت ایسی کرے لیکن اس کے لیے شادی کا ہونا لازم تھا جو کہ بظاہر حالات و واقعات کی وجہ سے نہیں ہو رہی تھی لیکن اللہ نے وقت آنے پر اس کا جواب دیا یعنی پھر بالآخر وقت آیا جب مریم کو اس سوال کا جواب مل گیا کہ اس کی شادی کیوں نہیں ہو رہی تھی کیونکہ اللہ خلق کرتا ہے جیسے اس کا قانون ہے۔ اب ایک طرف اللہ نے مریم کو خلق کیا مریم خالص اللہ کی خلق تھی طیب تو پھر ایسا کیسے ممکن ہے کہ اللہ فرط کر دے یعنی اللہ کچھ خلق کر کے اس کی ضروریات کیا ہیں انہیں خلق کرنا بھول جائے یا انہی میں کسی بھی قسم کی کوئی کمی یا کجھی کر دے؟ یا پھر جسے اللہ نے خلق کیا اللہ اس کا رزق خلق کرنے کی بجائے رزق کے لیے جو اس کے شریک ہیں ان کا محتاج بنا دے؟ نہیں ایسا ممکن ہی نہیں توجب مریم اللہ کی خلق تھی اور مریم بالغ ہو چکی تھی اب اس کا رزق ایک مرد تھا تو پھر اللہ مریم کا رزق خلق کرنا بھول نہیں گیا تھا بلکہ اللہ تو اینا کام کر رہا تھا جیسے اس کا قانون ہے۔

ایک طرف اللہ مریم کو خلق کر رہا تھا جس مقصد کے لیے وجود میں لا یا اس مقصد کو پورا کرنے کے لیے اس مقام پر لارہا تھا تو ہیں اللہ دوسرا طرف اس کے مانع ہونے کا رزق ایک طب مرد بھی خلق کر رہا تھا۔

اللہ ایک طرف ایک طیب مرد کو جس مقصد کے لیے خلق کر کے پروان چڑھا رہا تھا تو عین اسی وقت دوسری طرف اللہ آگے چل کر اس کے باغ ہونے پر اس کا رزق طیب عورت بھی خلق کر رہا تھا جو کہ مریم تھی۔

مریم کی عمر کی تمام لڑکیوں کی شادیاں ہو چکیں تھیں ان کی اولاد بھی تھی لیکن دوسری طرف مریم تھی جس کی ابھی تک شادی بھی نہیں ہوئی تھی اور مریم جب انہیں دیکھتی تو مریم کے دل میں بھی شادی اور اولاد کی خواہش پیدا ہوتی ہے تو دل ہی دل میں اپنے رب سے شکوہ کرتی آگے سے رب کا جواب یہی تھا کہ بالکل ویسے ہی ہو گا یعنی شادی ہو گی اور اولاد بھی ہو گی۔

وَأَذْكُرْ فِي الْكِتَبِ مَرِيمَ إِذَا نَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرُقِيًّا . مَرِيمٌ ١٦

وَأَذْكُرْ أُوركِيَا كِرْنَا هِيْ؟ ذَكْرْ كِرْلِيْفِنِيْ يَا دَلَّا، آجْ اسْ وَقْتِ اللَّهِ دَلَّا پِنْ رَسُولَ سَعِيدَ رَهَا هِيْ كِهْ رَهَا هِيْ كِهْ جَوَانِجْ سَعِيدَ چُودَهْ صَدِيَاںْ قَبْلِ حَقِّ انْ پِرْ كِھُولْ كِھُولْ كِروْضِخْ كِيَا گِيَا تَحْتَا لِيْكِنْ انْهُوْنَ نَزَّ اسْ بَهْلَادِيَا سَعِيدَ دَلَّا، آسْ آجْ پَھْرَانْ پِرْ كِھُولْ كِھُولْ كِروْضِخْ كِرْدَيْ فِي الْكِتَابِ اسْ الْكِتَابِ مِيْںْ لِيْكِنْ اسْ مُخْصِصَ كِتَابِ مِيْںْ جَسْ كَ

بارے میں آج سے چودہ صدیاں قبل کہا گیا تھا کہ آگے چل کر تمہارے سامنے آئے گی یعنی یہ الکتاب آج جو آپ کے سامنے ہے مَرْيَمَ مریم تھی یعنی کیا تھی مریم؟ مریم کے بارے میں حق کیا ہے اصل حقیقت کیا ہے؟

إِذَا نَبَذْتُ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرْقِيًّا جَبَ مَرِيمَ جَوَاسَ كَيْ أَهْلَ تَحْتِي رَشْتَنَ دَارٍ وَغَيْرَهُ أَنَّهُمْ لَمْ يَجْعَلُوكَ رَجُلًا كَيْ أَكْرَكَكَيْ أَنْتَ بَلَى كَيْ مَرِيمَ آجَ سَعَيْتَ هَمَارَ لِيَ مَرْجَنِي۔  
وَهُوَ أَسْ جَدَّهُ چَلَّيْهِ جَسْ سَعَيْهُو نَسْ أَسْ سَعَيْتَ اخْتِيَارَ كَرْلَى كَيْ مَرِيمَ آجَ سَعَيْتَ هَمَارَ لِيَ مَرْجَنِي۔

فَاتَّحَدَتْ مِنْ دُونِهِمْ حِجَابًا فَأَرْسَلَنَا إِلَيْهَا رُوْحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا۔ مریم ۷۱

فَاتَّحَدَتْ مِنْ دُونِهِمْ حِجَابًا پُسْ جَوَوَهَا سَعَيْهُمْ لَمْ يَجْعَلُوكَ رَجُلًا كَيْ أَكْرَكَكَيْ أَنْتَ بَلَى كَيْ مَرِيمَ آجَ سَعَيْتَ هَمَارَ لِيَ مَرْجَنِي  
درمیان میں پردہ حائل ہو گیا یعنی ایسی جگہ کہ جہاں وہ اس تک نہیں پہنچ سکتے تھے فَأَرْسَلَنَا پُسْ کیا ہوا تھا؟ بھیجا تھا ہم نے إِلَيْهَا رُوْحَنَا جسے بھیجا تھا اس کی طرف ہماری روح تھی فَتَمَثَّلَ لَهَا پُسْ جَوَوَهِ طَبِيبٌ تَحْتِي حَسَنَهِ ہم نے مریم کی طرف بھیجا تھا مثل تھی اس کی یعنی مریم کی عیسے مریم کو ہم نے خلق کیا تھا وہ طبیب تھی بالکل ایسے ہی اسے بھی ہم نے خلق کیا وہ طبیب تھا بَشَرًا ایک بَشَرًا سَوِيًّا جسے اسی مقصد کے لیے وجود میں لا کر پروان چڑھایا تھا۔ ان آیات میں اللہ کا کہنا ہے کہ مریم اپنے رشتہ داروں کو چھوڑ کر چلی گئی تھی ایسی حالت میں کہ مریم کا پیچھا کیا گیا اس کی تلاش کی گئی اگر وہ مل جاتی تو اسے نقصان پہنچایا جاتا اور مریم ایک ایسے بشر کیسا تھا یعنی جو بالکل مریم کی مثل تھا یعنی جیسے مریم کی پیدائش ہوئی تھی ایسے ہی اس بشر کے کی بھی پیدائش ہوئی تھی جیسے مریم کا رزق طبیب تھا وہ اللہ کا رزق استعمال کرتی تھی اور وہ طبیب تھی بالکل ایسے ہی وہ لڑکا بھی طبیب تھا۔

یہ سارا واقعہ حقیقتاً تھا کیا اسے بالکل کھول کھول کر واضح کرنے کا اللہ نے کہا ہے تو ایسا کرتے ہیں اسے بالکل کھول کھول کر آپ کے سامنے رکھتے ہیں۔ زکر یا جو کہ مریم کی مدد کرتے تھے یعنی جب بھی فصل کو سمینے کا وقت آتا یا ایسی ہی کوئی مدد کی ضرورت پیش آتی جو مریم کے لیے کرنا مشکل ہوتا تو اس کے لیے زکر یا مریم کی مدد کیا کرتے تھے، ایک نوجوان تھا جو محنت مزدوری کی غرض سے اپنے علاقے کو چھوڑ کر یہاں رہتا تھا اس کی زکر یا سے ملاقات ہوتی رہتی تھی اور وہ بھی بالکل ویسی ہی باتیں کرتا تھا جیسی مریم کرتی تھی اور جب زکر یا کے ہاں بھی کی پیدائش ہوئی تب زکر یا نے مریم سے ذکر کیا کہ اس اس طرح ایک لڑکا ہے جو ہو بہو تمہاری طرح کی باتیں کرتا ہے اس کے نظریات بھی بالکل ایسے ہی ہیں جیسے تمہارے نظریات ہیں تو مریم کے دل میں اس لڑکے سے ملنے کی چاہت پیدا ہوئی اور یہ بات زکر یا اس لڑکے سے بھی کرتے تھے کہ اس طرح میری بیوی کی بہن کی بیٹی ہے جو بالکل تمہاری ہی طرح کی باتیں کرتی ہے یوں زکر یا جب مریم کی مدد کے لیے آیا کرتے تو اسے بھی ساتھ لے آتے تھے۔ جیسے مریم طبیب تھی ایسے ہی وہ لڑکا بھی طبیب تھا۔ کام کے دوران کوئی نہ کوئی بات ہوتی ہی رہتی ہے بات کا کوئی نہ کوئی بہانہ بن جاتا ہے۔ اب چونکہ مریم بھی طبیب تھی اور وہ لڑکا بھی طبیب تو ظاہر ہے طبیب تو ایک ہی وجود ہے طبیب طبیب کو اپنی طرف کھینچتا ہے یعنی جب کرتا ہے تو مریم اور وہ لڑکا ایک دوسرے کو چاہنے لگے ایک دوسرے کی طرف کھینچنے لگے۔

دوسری طرف مریم کے رشتہ داروں نے مریم کا رشتہ ایک ملاں سے طے کر دیا جو کہ ایک فرقہ پرست اور اعلیٰ درجے کا جاہل شخص تھا لیکن چونکہ اس وقت ایسا ہی ماحول اور معاشرہ تھا جیسا آج ہے ملاں کو سروں پر ٹھایا جاتا ہے تو بظاہر وہ دین دار تھا۔ اب مریم اس سے شادی نہیں کرنا چاہتی تھی اور مریم کی چاہت تھی کہ اس کی شادی اس لڑکے سے ہو جو کہ اس کی مثل ہے یعنی بالکل اسی کے جیسا ہے طبیب۔

مسلمہ یہ تھا کہ جیسے آج دین و مذہب کے نام پر رسم و رواج اور فرقہ واریت و فرقہ پرستی عام ہے بالکل یہی اس وقت بھی تھا۔ جیسے آج خود کو امت محمدیا مسلمان کہلوانے والے فرقوں میں تقسیم ہیں اور ہر فرقے کا گمان ہے کہ صرف اور صرف وہی حق پر ہے باقی سب کے سب کافروں شرک ہیں بالکل یہی حالت اس وقت امت بنی اسرائیل کی تھی۔ جیسے آج کسی دوسرے فرقے میں نکاح جائز نہیں اور اگر کوئی کرتا ہے تو وہ نکاح نہیں بلکہ زنا کہلانے گا بالکل یہی اس وقت بھی تھا نکاح کے لیے ذات پات، اور فرقہ سب سے اہم تھا۔ خواہ کچھ ہی کیوں نہ ہو جائے فرقے سے باہر نکاح کا کوئی تصور نہیں تھا اور اگر کوئی ایسا کرنے کی جسارت کرتا تو اس پر فتوے جاری کر دیے جاتے اس کی جان تنگ کر دی جاتی اسے معاشرے میں طعنوں کا سامنا کرنا پڑتا۔

جیسے آج دین و مذہب کے نام پر طرح طرح کے رسم و رواج عام ہیں بالکل ایسے ہی اس وقت بھی دین و مذہب کے نام پر آباؤ اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے رسم و رواج، عقائد و نظریات عام تھے جن کے خلاف سوچنا بھی بہت بڑا جرم تھا اور اگر کوئی ان رسم و رواج، عقائد و نظریات کے خلاف کرتا تو اس کو

کسی بھی صورت برداشت نہیں کیا جاتا تھا۔

جیسے آج کسی کو نہیں علم کہ اصل میں نکاح ہے کیا اور مذہبی رسم و رواج کے نام پر خرافات کو نکاح کا نام دیا جاتا ہے جو ان مذہبی رسم و رواج کو پورا نہیں کرتا تو اس کا نکاح نہیں کہلاتا بلکہ زنا کہلاتا ہے بالکل ایسے ہی اس وقت بنی اسرائیل میں یہ سب عام تھا۔ اگر کوئی مذہبی رسم و رواج کو پورا کرتا ہے تو وہ نکاح کہلاتے گا اور اگر کوئی ان رسم و رواج سے بغاوت کرتا ہے تو اسے نکاح نہیں مانا جاتا تھا بلکہ ایسا کرنے والے کو زانی کہا جاتا تھا۔

اب مسئلہ یہ تھا ایک تو مریم کا رشتہ طے کیا جاچکا ہوا تھا اور وہ بھی مذہبی گھرانے میں اور رشتہ کرنے سے پہلے مریم کو پوچھا بھی گیا تھا اور مریم نے دین دار ہونے کی شرط رکھی تھی اور انہوں نے اسی کو مذظر رکھتے ہوئے ایک ملاں سے رشتہ طے کر دیا تھا اور دوسرا بات کہ مریم کا خاندان جس ذات پات اور فرقے سے تعلق رکھتا تھا وہ لڑکا اس ذات پات اور فرقے کا نہیں تھا تو ایسی صورت میں مریم چاہ کر بھی اس لڑکے سے شادی نہیں کر سکتی تھی کیوں کہ اگر کسی کو اس بات کی بھنک بھی پڑ جاتی تو نہ صرف مریم کو قتل کر دیا جاتا بلکہ اس لڑکے کو بھی قتل کر دیا جاتا۔

مریم کی اس ملاں سے شادی کی تیاری زور و شور سے جاری تھی اور جب شادی کا دن سر پر آگیا تو مریم نے اور اس لڑکے نے جو کہ اللہ کا بھیجا ہوا تھا دونوں نے یہ طے کر لیا تھا کہ وہ شادی کر لیں گے اور یہاں رہتے ہوئے تو ان کی شادی کا تو سوال ہی پیدا نہیں ہوتا تھا بلکہ انہیں قتل کرنے سے بھی گریز نہ کیا جاتا اور بالآخر دونوں کو وہاں سے بھاگنا پڑا۔ اور پھر جب پتہ چلا کہ مریم غائب ہے تو پورے علاقے میں دور دور تک سورج مج گیا کہ مریم ایک لڑکے کی ساتھ بھاگ گئی ہے مریم کی تلاش کے لیے رات دن ایک کر دیا گیا خاندان تو خاندان پورے علاقے کی جاہل عوام نے یہ طے کر لیا کہ انہیں پکڑ کر جرم کیا جائے گا انہوں نے یہ بہت بڑا جرم کیا ہے یہ حرام کام کیا ہے۔

وہ لوگ مریم کو تلاش کرتے رہے اور مریم اس لڑکے کی ساتھ اسی علاقے میں تھی لیکن ایسی جگہ پر کہ ان کے درمیان پرده حائل تھا یعنی جہاں مریم اور وہ لڑکا چھپ گئے تھے کسی کے وہم و گمان میں بھی نہ تھا یوں جب وہ تلاش کر کے تھک ہار گئے مریم نہ ملی تو انہوں نے یہ طے کر لیا کہ آج سے وہ لڑکی ہمارے لیے مرگی ہمارا اس کی ساتھ کوئی تعلق نہیں، اس نے ہماری ناک کٹوادی ہمیں معاشرے میں ذلیل و رسوا کر دیا۔

مریم کے وہم و گمان میں بھی نہ تھا کہ ایسا ہو گا بلکہ مریم نے تو یہی سوچا تھا کہ فی الحال نہ صرف شادی سے بچ جاؤں گی بلکہ بعد میں حالات معمول پر آجائیں گے تو کسی نہ کسی طریقے سے مسئلہ حل ہو ہی جائے گا ہو سکتا ہے رشتہ دار یہی سوچیں کہ جو یہ کرنا چاہتی ہے کرے لیکن آپ جانتے ہیں جیسے کہ آج مذہبی معاشرے میں اگر کوئی لڑکی لڑکا ایک دوسرے سے حب کرتے ہیں اور وہ شادی کرنا چاہتے ہیں تو اسے پسند نہیں کیا جاتا اور اگر کوئی لڑکی لڑکا ایسا قدم اٹھاتے ہیں تو ان کے خاندان والے بالخصوص لڑکی کے خاندان والے سمجھتے ہیں کہ ان کی ناک کٹ گئی انہیں ان کی لڑکی نے اپنے اس اقدام سے معاشرے میں ذلیل و رسوا کر دیا کہیں کا نہیں چھوڑا اور لوگ ساری زندگی انہیں طعنے دیتے ہیں بالکل یہی حالت اس وقت تھی اور اسی وجہ سے مریم کی توقعات کے برکس ہوا۔ اللہ نے کہا کہ وہ ہماری روح تھی جو کہ بالکل مریم کی مثل بشرطہ جو اللہ نے اسی مقصد کے لیے وجود میں لا کر پروان چڑھایا تھا اور اللہ نے بھیجا تھا اسے مریم کی طرف۔ اب جب آپ پراللہ کیا ہے ہر لحاظ سے کھل کر واضح ہو چکا ہے تو آپ کو یہ سمجھنے میں کوئی مشکل نہیں ہو گی کہ اللہ نے اسے کیسے بھیجا، اللہ تو فطرت ہے تو غور کریں فطرت کیسے آپ کو ایک جگہ سے دوسری جگہ لے جاتی ہے؟ حالات ہی ایسے بن جاتے ہیں کہ آپ ایک جگہ سے دوسری جگہ جانے پر مجبور ہو جاتے ہیں جیسے آپ کو نہیں علم ہوتا کہ کل آپ کو کہاں جانا ہے یا آپ کو نہیں علم ہوتا کہ آپ نے اپنی زندگی میں کہاں کہاں کا سفر کرنا ہے کیا کیا کرنا ہے لیکن جیسے جیسے وقت گزرتا ہے تو حالات آپ سے کرواتے چلے جاتے ہیں یہ ہے اللہ کا کروانا اللہ کا کسی کو ایک جگہ سے دوسری جگہ لے جانا۔

جیسے یعقوب کو پورے خاندان سمیت اللہ ہی اسرائیل سے مصر لے گیا تو غور کریں کہ کیسے لے گیا؟ حالات ہی ایسے بن گئے کہ بھرت کرنے پر مجبور ہو گئے، اللہ یعقوب اور اس کی ساری اولاد کو مصر میں یوسف کے پاس لے گیا یہ ہے اللہ کا لے کر جانا۔ ایسے ہی حالات اس لڑکے کو مریم کی طرف لے آئے تھے نہ کہ ایسا ہوا کہ کسی نے آکر اس لڑکے کو کہا کہ جاؤ مریم کی طرف۔

مریم کے اس لڑکے کی ساتھ چلے جانے کے بعد اس کا مورد الزام زکر یا کوٹھرایا گیا کہ یہ سب زکریا کی وجہ سے ہوا ہے اس کا ذمہ دار زکریا ہے یہ زکریا ہی ہے جو اس لڑکے کو مریم کے پاس لے جایا کرتا تھا یہ سب زکریا کی ناک کے نیچے ہوا یعنی زکریا کو مقدسین میں سے قرار دیا گیا لیکن اللہ نے قرآن میں گواہی دی ہے

جیسا کہ درج ذیل آیت میں ہے۔

وَزَكَرِيَا وَيَحْيَى وَعِيسَى وَالْيَاسَ كُلُّ مِنَ الصَّلِحِينَ. الانعام ٨٥

زکر یا مفسدین میں سے نہیں تھا بلکہ زکر یا صالحین یعنی اصلاح کرنے والوں میں سے تھا وہ بگاڑ کرنے والوں میں سے نہیں بلکہ بگاڑ کو دور کر کے اصلاح کرنے والوں میں سے تھا فساد یعنی بگاڑ تو تم لوگ کر رہے تھے طیب لڑکی کا نکاح غبیث مشرک کیسا تھا کہ رہے تھے اگر یہ سب زکر یا کی وجہ سے ہوا تو یہ فساد یعنی بگاڑ نہیں بلکہ تمہارے کیے ہوئے فساد یعنی بگاڑ کو زکر یا نہیں دو رکیا مریم طیب تھی تو اس کا رزق بھی طیب ہونا چاہیے جو کہ زکر یا کی وجہ سے اسے اس کا طیب رزق ملا۔ اور اسی کا ذکر اللہ نے ایک اور پہلو سے سورۃ مریم میں بھی کیا۔ زکر یا کو مریم کے لیے اس کے رب کی رحمہ یعنی حفاظت قرار دیا یعنی زکر یا نے مریم کو تباہی و نقصان سے اس کا مقابل فراہم کر کے محفوظ کر دیا جسیسا کہ درج ذیل آیت میں ہے۔

ذُكْرَ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِيَاً۔ مریم ۲

جو بھول چکے اسے یاد کر رہے ہو تیرے رب کی رحمت اپنے رب کا غلام زکر یا یعنی زکر یا نے اپنے رب اللہ جو کہ فطرت ہے اس کی غلامی کی تو زکر یا تیرے رب کی طرف سے مریم کے لیے رحمت بنا یعنی مریم کو لاحق ہونے والی تباہی و نقصان سے اس کا مقابل فراہم کر کے محفوظ کر دیا۔

مریم کے رشتہ دار اس کا عقد ایک مشرک ملاں کیسا تھا کرنے والے تھے لیکن زکر یا نے مریم کو اس کا مقابل طیب لڑکا فراہم کر کے اسے اس تباہی سے محفوظ کر دیا۔ وہاں سے بھاگنے کے بعد مریم اور وہ لڑکا دونوں اکیلے تھے نہ تو کوئی کام کا ج تھا اور نہ ہی وقت گزارنے کا کوئی اور ذریعہ یوں دونوں ایک دوسرے کے قریب آنے لگے تو جو ہوا اللہ نے درج ذیل آیت کی صورت میں اس کی تاریخ اتاری۔

قَالَتْ إِنِّي أَعُوذُ بِالرَّحْمَنِ مِنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقِيًّا۔ مریم ۱۸

جیسا کہ پیچھے واضح کر دیا گیا کہ جیسے آج نکاح کے نام پر طرح طرح کے مذہبی رسم و رواج عام ہیں اور اگر کوئی ان کی خلاف ورزی کرتا ہے یا انہیں پورا نہیں کرتا مثلاً ایک مولوی کا ہونا اس کے علاوہ گواہوں کا ہونا، ولی کے نام پر کسی کا ہونا وغیرہ اگر ان کا انکار کیا جاتا ہے ان رسم و رواج کو پورا نہیں کیا جاتا تو وہ نکاح نہیں بلکہ زنا سمجھا اور کھلایا جاتا ہے بالکل ایسے ہی اس وقت بھی مذہبی رسم و رواج عام تھے جن پر پورا اتنا ہی نکاح ورنہ زنا سمجھا جاتا تھا۔ جب وہ لڑکا مریم کے قریب آنے لگا تو مریم کے دل و دماغ میں یہی سب آیا کہ ہمارا تواب بھی نکاح نہیں ہوا یعنی جو رسم و رواج عام تھے ہم نے وہ پورے نہیں کیے اس لیے ابھی میرے قریب مت آؤ۔

یہ ہے آعُوذُ بِالرَّحْمَنِ مِنْكَ مریم سمجھ رہی تھی کہ نکاح کے لیے کم از کم جو دین کے نام پر کیا جاتا ہے یعنی گواہوں کا ہونا اور مولوی وغیرہ کا ہونا یا الرحمن ہے الرحمن کا عائد کردہ ہے اس لیے اس کا ہونا لازم ہے اگر اس کے بغیر ہم ایک دوسرے کے قریب آتے ہیں تو یہ حرام ہو گا اس لیے مریم نے اسے اپنے قریب آنے سے منع کر دیا اُنْ كُنْتَ تَقِيًّا تو جو کہ رہا ہے نہیں الرحمن سے نجاح ہے یعنی ہم پر لازم ہے کہ ہم پہلے نکاح کے نام پر جو رسم و رواج پورے کے جاتے ہیں جو کہ لازم تصور کیے جاتے ہیں انہیں پورا کریں پھر ایک دوسرے کے قریب آئیں۔

قَالَ إِنَّمَا آنَا رَسُولُ رَبِّكِ لَا هَبَ لَكِ غُلَمًا زَكِيًّا۔ مریم ۱۹

قَالَ إِنَّمَا آنَا رَسُولُ رَبِّكِ جواب دیا اس میں کچھ شک نہیں جو میں کہ رہا ہوں میں بھیجا ہوا ہوں تیرے رب یعنی فطرت کا اور کس مقصد کے لیے بھیجا ہوا ہوں آگے یہ بھی واضح کر دیا لَا هَبَ لَكِ غُلَمًا زَكِيًّا اس لیے بھیجا ہوا ہوں تیرے رب کی طرف سے تجھے ہر طرح سے آزمائ جب کہ تو اس کی اہل ثابت ہو چکی تو تجھے ایک لڑکا دینے کے لیے جو کہ پاکیزہ یعنی ہر طرح کی خباثت سے پاک ہو فطرتی لڑکا یعنی جو خالص اللہ کی خلق ہو گا۔ جب مریم نے کہا قَالَتْ إِنِّي أَعُوذُ بِالرَّحْمَنِ مِنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقِيًّا تو مریم کی مثل اس طیب بشر نے جواب دیا قَالَ إِنَّمَا آنَا رَسُولُ رَبِّكِ کہا اس میں کچھ شک نہیں میں تیرے رب الرحمن کا ہی بھیجا ہوا ہوں یعنی میں ایسا کچھ نہیں کرنے والا بلکہ وہی ہو گا جو الرحمن نے کہا جس کی الرحمن نے اجازت دی۔ مریم کے ذہن میں اس وقت تک بھی تھا کہ الرحمن کو رب بنانا یہ ہے کہ جو مذہبی رسم و رواج ہیں ان کو پورا کریں گے تو نکاح ہو گا لیکن حق اس کے بالکل بر عکس تھا جو کہ مریم پر ابھی واضح کیا ہی جانے والا تھا۔ مریم کے ذہن میں نکاح کے لیے یہی مذہبی رسم و رواج کا خاکہ تھا جس کو ذہن میں رکھتے ہوئے مریم نے کہا

فَالْأَنْ يَكُونُ لِيْ غُلَمٌ وَلَمْ يَمْسِسْنِي بَشَرٌ وَلَمْ أَكُ بَغَيْاً۔ مریم ۲۰

مریم نے کہا کہاں سے ہو رہا ہے میرے لیے اڑکا اور نہیں اس مقصد کے لیے اثر انداز ہوا مجھ پر بشر اور نہ ہی تو کوئی ایسا کام کرنے والا ہے جس میں رب الرحمن سے ذرا بھی بغاوت ہو۔

یعنی مریم نے کہا کہ نہ تو میں ایسی ہوں کہ مجھ کوئی بشر بغیر شادی کے چھوئے اس مقصد کے لیے اور میں اڑکے کو جنم دوں اور اب تو ویسے بھی ممکن نہیں رہا کیوں کہ ولی کے بغیر نکاح ہوتا نہیں اور میں تمہارے ساتھ آچکی ہوں اور میرے سب رشتے دار میرے دشمن بن چکے ہیں اب تو اگر ان کے ہاتھ لگائی تو ایک ہی انجام ہے وہ غیرت کے نام پر قتل کر دیں گے اور دوسرے تم بھی ایسے نہیں کہ الرحمن سے رائی برابر بھی بغاوت کرو یعنی بغیر شادی کے مجھے مس کرو تو کیسے اب ہو سکتا ہے کہ میں اڑکے کو جنم دوں؟

واپس اب جانہیں سکتی اگر رشتے داروں کے ہاتھ لگائی تو وہ قتل کر دیں گے اور تمہارے ساتھ وہ میری شادی کر دیں گے نہیں اب بغیر ولی کے جب نکاح ہی نہیں تو پھر اڑکا کیسے ہونے والا ہے؟ اس لیے یہ توبہ ممکن نہیں رہا۔

اب مریم ایک طرف تو اپنے عمل سے اس بات کا ثبوت دے رہی تھی کہ وہ ایسی عورت نہیں ہے کہ وہ رائی برابر بھی اللہ سے بغاوت کرے اور دوسری طرف مریم یہ سمجھ رہی تھی کہ اس کے لیے اب نکاح کے تو دروازے ہی بند ہو گئے ہیں ولی کے بغیر نکاح نہیں اور جو میرے ولی ہیں وہ کسی بھی صورت اس سے نکاح تو کر دیں گے نہیں اور اس سے نکاح کرنا تو دور کی بات اگر ان کے ہاتھ لگ جاتی ہوں تو وہ قتل کر دیں گے۔ تو مریم کی انہی باتوں کا جواب اس بشرطے دیا  
قالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَىٰ هَيْنَ وَلَنَجْعَلَهُ آيَةً لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِنَا وَكَانَ أَمْرًا مَقْضِيًّا۔ مریم ۲۱

قالَ كَذَلِكَ کہا بالکل اسی طرح ہو گا یعنی جیسے الرحمن نے بچ کو جنم دینے کے لیے قانون بنایا ویسے ہی ہو گا قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَىٰ هَيْنَ کہا تیرے رب پر یہ اور وہ اور وہ سب کا سب بالکل آسان ہے انتہائی سimpl سادہ۔ یعنی تو جو سمجھ رہی ہے کہ نکاح کے جو قوانین معاشرے میں پائے جاتے ہیں دین و مذہب کے نام پر یہ تیرے رب کے قوانین ہیں ایسا نہیں ہے یہ اتنی مشکلیں تیرے رب کی کھڑی کر دہ نہیں ہیں بلکہ تیرے رب پر تو یہ سب کا سب بالکل آسان ہے انتہائی سادھا ہے سimpl۔ وَلَنَجْعَلَهُ آيَةً لِلنَّاسِ اور ہم نے یہاں لیے کیا لوگوں کے لیے آیت کردی یعنی جب لوگ اس معاملے میں مریم کے نکاح و بچ کے جنم والے واقعے میں غور کر دیں تو ان کی ان معاملات میں راہنمائی ہو کہ انہیں کس سے اور کیسے نکاح کرنا ہے اور کیسے اولاد کو جنم دینا ہے وَرَحْمَةً مِنَا اور ہم سے رحمہ یعنی جو نکاح اور اولاد کے جنم کے لیے طرح طرح کے سختیوں، تکالیف و مصائب بنا دیئے گئے رسم و رواج اور دین و مذہب کے نام پر قوانین کے ذریعے ان سے محفوظ ہونا کہ یہ ہے طریقہ جس طریقے سے تم ان تمام تر پریشانیوں، مصیبوں اور سختیوں سے محفوظ رہ سکتے ہو وَكَانَ أَمْرًا مَقْضِيًّا اور قدر میں یعنی اللہ کے قانون میں یہ کام ہو چکا تھا اس لیے اس کا ہونا ناگزیر تھا یعنی ہو کر رہنا تھا۔

یہاں پھر یہ بات ذہن میں ہونا لازم ہے ایسا نہیں ہے کہ اس اڑکے نے ان الفاظ کا استعمال کیا تھا بلکہ اس وقت جو ہوتا اس کو اللہ نے اپنے الفاظ میں بیان کیا۔ اس وقت جو ہوا وہ یہ تھا کہ جب مریم نے کہا کہ ہمیں پہلے نکاح کرنا چاہیے یعنی نکاح کے نام پر جو مذہبی رسم و رواج ہیں انہیں پورا کرنا چاہیے اس کے بعد ہم ایک دوسرے کے قریب آسکتے ہیں ورنہ یہ حرم ہو گا ہم اللہ کے باغی کہاں میں گے تو جواب میں اس اڑکے نے واضح کیا کہ جسے نکاح کہا یا سمجھا جاتا ہے اس کی کوئی حقیقت ہے ہی نہیں یہ تو بالکل بے بنیاد و باطل ہے۔

اللہ کے بھیجے ہوئے یعنی فطرت کی منصوبہ بندی سے مریم کو ملنے والے بشر نے مریم پر ہر لحاظ سے کھول کرو واضح کیا کہ نکاح کیا ہے۔

آج بھی یہ سمجھا جاتا ہے کہ نکاح مذہب کے نام پر کی جانے والی رسومات کا نام ہے لیکن کسی کو نہیں علم کہ نکاح ہے کیا۔ نکاح کو سمجھنے کے لیے آپ کو پہلے یہ جانتا ہو گا کہ دین کیا ہے جو کہ آپ پر کھول کھول کرو واضح کیا جا چکا کہ دین فطرت پر ہی قائم ہونا اصل مقصد ہے۔ جب دین فطرت پر قائم ہونا ہے تو پھر آپ خود غور کر دیں کہ کیا فطرت نے ایک بالغ مرد اور ایک بالغ عورت کے ملاپ کے لیے ایسی کوئی شرائط عائد کی ہیں؟ اگر نہیں تو پھر یہ مذہبی رسومات کے نام پر جو کچھ بھی آج ہو رہا ہے جو صدیوں سے چلتا آرہا ہے کیا یہ حق ہو سکتا ہے؟ بالکل نہیں۔

جیسے ایک گھر میں میاں بیوی اور ان کے بچے ہوتے ہیں بچے ہر اس شے کی طرف بھاگتے ہیں جو انہیں اچھی لگتی ہے خواہ وہ آگ ہی کیوں نہ ہو اور والدین بچوں کی دلکشی بھال کرتے ہیں ان کے نفع و نقصان کا خیال رکھتے ہیں وہ بچوں کو ہر اس کام سے روکتے ہیں جس میں بھی ان کے لیے نقصان چھپا ہوتا ہے لیکن بچوں کو وہ نظر نہیں آ رہا ہوتا، والدین بچوں کو پیار سے بھی روکتے ہیں اور اگر پیار سے نہ رکیں تو پھر سختی کیسا تھا بھی روکتے ہیں خواہ بچوں کو لکھتا ہی ناگوار کیوں نہ گزرے۔ اگر والدین اپنی ذمہ داری ترک کر دیں تو بچے نہ صرف گھر میں ہر شے درہم برہم کر دیں گے بلکہ وہ خود اپنے آپ کو بھی نقصان پہنچا میں گے اور جو بھی اس گھر میں ہو گلا محالہ اسے بھی اس تباہی و نقصان کا سامنا کرنا پڑے گا۔

بالکل یہی مثال اس دنیا میں جتنے بھی بشر ہیں ان کی ہے۔ دو طرح کے بشر ہیں ایک وہ جو کہ انسان ہیں یعنی وہ خود اپنے ہی آپ کو بھولے ہوئے ہیں انہیں کچھ نہیں علم کہ وہ کون ہیں کیا ہیں ان کا اول و آخر کیا ہے وہ اس دنیا میں کیوں اور کس مقصد کے لیے آئے یوں انہیں جو بھی اچھا لگتا ہے انہیں جس میں بھی اپنے لیے فائدہ نظر آتا ہے وہ بچوں کی طرح اس کے پیچھے لگ جاتے ہیں اس کے حصول کے لیے جو بھی کرنا پڑے کرتے ہیں انہیں جو صلاحیتیں دی گئیں ان کا اسی کے پیچھے استعمال کرتے ہیں اور اگر انہیں کوئی رونکے والا نہیں ہو گا تو وہ آسمانوں وزمیں میں سب کچھ درہم برہم کر دیں، آسمانوں وزمیں میں کچھ بھی سلامت نہ رہے اور دوسری طرح کے بشر وہ ہیں جن پر حق کھل کر واضح ہو جاتا ہے جو اپنی حقیقت کو پا لیتے ہیں اور یوں ان پر بالکل کھل کر واضح ہو جاتا ہے کہ اس دنیا میں ان کی موجودگی کا مقصد کیا ہے۔ ان کی ذمہ داری و مقصد بالکل وہی ہے جو مقصد ذمہ داری گھر میں والدین کی ہوتی ہے جب ان کے بچے چھوٹے ہوتے ہیں ان کے محتاج ہوتے ہیں۔

یعنی دنیا میں جتنے بھی بشر ہیں ان کی دو قسمیں ہیں ایک وہ جو انسان یعنی بھولے کے بھولے ہی ہیں اور دوسری وہ جو انسان نہیں یعنی خود اپنے ہی آپ کو بھولے ہوئے نہیں رہے بلکہ انہوں نے غور و فکر کے وہ یاد کر لیا جو وہ خلق ہی بھولے ہوئے ہوئے۔

جو انسان ہیں یعنی خود اپنے ہی آپ کو بھولے ہوئے ہیں انہیں نہیں علم کہ ان کی حقیقت کیا ہے وہ کون ہیں کیا ہیں اس دنیا میں آنے کا ان کا مقصد کیا ہے ان کا معاملہ بچوں کی طرح ہے انہیں جو بھی اچھا لگتا ہے اس کے حصول کے لیے اس کے پیچھے پڑ جاتے ہیں حالانکہ ان کے پاس کچھ علم نہیں ہوتا کہ جس میں وہ اپنے لیے فائدے دیکھا اور سمجھ رہے ہیں حقیقت میں اگر وہ کام کیا گیا اس شے کو حاصل کرنے کے لیے انہیں دی گئی صلاحیتوں کا استعمال کیا گیا تو آسمانوں وزمیں میں ہر شے میں خرابیاں ہو جائیں گی اور وہ بلا خوف و خطر اسی میں اپنا فائدہ سمجھتے ہوئے اس کے پیچھے لگ کر آسمانوں وزمیں میں فساد کرتے ہیں یعنی مخلوقات کو ان کے مقامات سے بدلتے ہیں فطرت میں تبدیلیاں کرتے ہیں۔

آپ پر یہ بھی کھول کھول کر واضح کر دیا گیا کہ آسمانوں وزمیں کی مثال بالکل آپ کے جسم کی سی ہے یا پھر یوں کہیں کہ ایک مشین کی سی اگر کوئی ایک بھی شے اپنے مقام سے بٹے گی تو پورے وجود میں خرابیاں ہو جائیں گی یعنی مخلوقات میں جو ربط قائم ہے وہ ربط ٹوٹ کر تسلسل میں تعطل آجائے گا جس سے نظم برقرار نہیں رہے گا یوں آسمانوں وزمیں میں ہر شے میں خرابیاں ہو کر بتاہیاں آئیں گی۔

دوسری طرح کے بشر جو کہ انسان نہیں ہیں یعنی وہ خود کو بھولے ہوئے نہیں رہے بلکہ انہوں نے اپنے آپ کو یاد کر لیا تو جب انہوں نے غور و فکر کے اپنی ہی ذات کو یاد کر لیا تو ان کی اپنی ذات اللہ نکلی یعنی جو کچھ بھی نظر آ رہا ہے یہ ان کا اپنا ہی وجود ہے لیکن اس وقت وہ بطور امتحان اس بشر کی صورت میں اس دنیا میں موجود ہیں اگر تو وہ اپنے آپ کو اللہ ثابت کر دیتے ہیں تو آخرت میں ان کی حقیقت اللہ ہی ہے اور اگر نہیں تو جو درجہ اس دنیا میں کمائیں گے آخرت میں وہی درجہ ملے گا۔

اب جب کہ اپنی حقیقت اللہ ہے تو پھر اب بھلا کوئی اپنے ہی وجود کو نقصان کیوں پہنچائے گا؟ اور اگر کوئی اپنے ہی وجود کو نقصان پہنچانے دیا جائے گا یا پھر اسے روکا جائے گا تو یہی ذمہ داری اس دنیا میں دوسری قسم کے جو بشر ہیں ان کی ہے۔

ایسے تمام کے تمام بشر گویا کہ ایک ہی وجود ہے تو وہ ایک وجود بن کر دنیا میں آنے کے اس مقصد کو پورا کرتے ہیں یعنی آسمانوں وزمیں کی دلکشی بھال کرتے ہیں انہیں نقصان نہیں پہنچانے دیتے ہر مخلوق کو اس کے اپنے مقام پر رہنے دیتے ہیں اور جو انہیں ہٹانے والے ہیں یعنی انسان انہیں بھی ان کے مقام پر قائم کرتے

ہیں جسے قرآن میں الصلاۃ کہا گیا۔

الصلاۃ صل سے ہے جس کے معنی ہیں شے کا اپنے اصل مقام پر ہونا اپنی لائے پر ہونا اور الصلاۃ کا معنی ہے اس زمین میں ہر مخلوق کو اس کے اصل مقام اس کی اصل لائے پر رہنے دینا اور اگر کوئی اپنے مقام سے اپنی لائے سے ضل ہے یعنی ہٹی ہوئی ہے تو اسے اس کے مقام اس کی اصل لائے پر لانا اس کے اصل مقام پر قائم کرنا جس سے یہ ہو گا کہ اگر زمین میں کہیں کوئی خرابیاں ہیں تو وہ دور ہو کر زمین کی اصلاح ہو جائے گی اور اگر یہ ذمہ داری پوری نہ کی گئی تو ظاہر ہے اگر والدین گھر میں بچوں کو بالکل آزاد چھوڑ دیں گے اپنی ذمہ داری کو بھول جائیں گے تو نتیجہ کیا تکے گا؟ بچے گھر کی حالت کیا کریں گے؟ نتیجہ سامنے دیوار پر لکھا ہے۔ یوں دوسری فتح کے جو بشر ہیں جو کہ انسان نہیں بلکہ ان کی صورت میں اللہ ہی کا وجود ہے اللہ ہے تو وہ ایک وجود کی صورت اختیار کرتے ہیں جیسے وجود میں یعنی جسم میں ایک دماغ ہوتا ہے جو کہ پورے وجود کو چلاتا ہے تمام کے تمام اعضاء اس کے ٹوٹر ہوتے ہیں وہ ان کے ذریعے انہی پر مشتمل اپنے وجود کی دلکشی بھال کرتا ہے پورے وجود کا خیال رکھتا ہے ایسے ہی ان میں ایک بشر کو اپنادماغ یعنی امام بنا لیا جاتا ہے اور پھر جیسے نفس یعنی دماغ آنکھوں سے دیکھتا ہے، کانوں سے سنتا ہے، زبان سے بولتا ہے، ہاتھوں سے کرتا ہے، پاؤں سے چلتا ہے وغیرہ ایسے ہی باقی بشر اپنی صلاحیتوں کے اعتبار سے کوئی اس کی آنکھیں بن جاتا ہے، کوئی اس کے کان، کوئی اس کی زبان، کوئی اس کی ٹانگیں اور کوئی اس کے ہاتھ اور انسان وجود میں ایسی ہی اہمیت و حیثیت رکھتے ہیں جیسے کہ باقی مخلوقات کی اہمیت و حیثیت ہے۔

جو بشر آنکھوں، کانوں، زبان، پاؤں اور ہاتھوں کی حیثیت رکھتے ہیں وہ اس کے وزراء کہلاتے ہیں یوں ایک حکومتی ڈھانچہ وضع ہو جاتا ہے بالکل وہی حکومتی ڈھانچہ جو آپ کو نظرت کی ایک ایک خلق میں ملے گا، جو چھوٹی سے چھوٹی خلق سے لیکر کل کے کل وجود میں ملے گا جو آپ کے اپنے ہی اس وجود میں آپ کو ملے گا۔

ان کا کام ہے انسانوں کو ان کے اصل مقام پر رکھنا جیسے والدین گھر اور بچوں کی دلکشی بھال کرتے ہیں بالکل ایسے ہی ان کا کام ان کی ذمہ داری ہے کہ وہ اس گھر یعنی زمین اور اس میں بچوں کی مانند جو انسان ہیں ان کا خیال رکھنا انہیں ہر اس کام سے روکنا جس سے اس گھر زمین میں کہیں بھی کوئی خرابی ہو، انسانوں کا کام ہی یہی ہے کہ وہ ہر اس شے کے پیچھے بھاگتے ہیں اسے حاصل کرنے کی کوشش کرتے ہیں جس میں بھی انہیں اپنے لیے فائدہ نظر آتا ہے خواہ وہ حقیقت میں آگئی کیوں نہ ہو۔ انسان صرف اور صرف ظاہر کو دیکھتے ہیں باطن سے بالکل بے خبر ہوتے ہیں جب تک کہ وہ سامنے نہیں آ جاتا اور تب دیکھنے کا کوئی فائدہ بھی نہیں ہوتا۔

دوسری فتح کے بشر یعنی جو انسان نہیں ہیں وہ الْمَيْزَان یعنی آسمانوں وزمین میں جو بہترین اور پیچیدہ ترین توازن وضع کیا گیا ہے اس کو فقط کے ساتھ قائم رکھتے ہیں یعنی زمین میں اگر اشیاء کو صرف استعمال ہی کرتے جائیں گے واپس ان کا مقابلہ نہیں رکھیں گے تو میزان میں خسارہ ہو کر زمین میں تباہیاں آئیں گی جنہیں روکنے کے لیے میزان کا قائم رہنا لازم ہے تو وہ انسانوں کو فقط کے ساتھ قائم کرتے ہیں یعنی مثال کے طور پر اگر کلڑی کی ضرورت ہے تو اس کے لیے درخت کا ٹا جائے گا اب اگر درخت کا ٹکر کلڑی حاصل کر لی اور واپس وہاں اتنا ہی وزن قسط کیسا تھا نہ رکھا یعنی تھوڑا تھوڑا کر کے واپس وہاں درخت نہ رکھا تو جو توازن وضع کیا گیا ہوا ہے اس میں خسارہ ہو جائے گا اور بالآخر تباہیاں آئیں گی اور سب کچھ درہم برہم ہو جائے گا تباہ و بر باد ہو جائے گا اس لیے وہ لوگوں پر ان کی ذمہ داری نہ صرف کھول کھول کرو ضخ ہ کرتے ہیں پہلی بات کہ کون کون سی اشیاء کو وہ زمین میں استعمال کر سکتے ہیں اور پھر جب ان میں سے کچھ بھی استعمال کرنا ہے تو اسے قسط کیسا تھا واپس بھی رکھنا ہے اور اگر کوئی ایسا نہیں کرتا تو پھر اس کے لیے وہ سختی کرتے ہیں ڈنڈے کا استعمال کر کے قسط کیسا تھا الْمَيْزَان کو قائم کرتے ہیں۔ یہ ہے ذمہ داری دوسری فتح کے جو بشر ہیں ان کی۔

اب جب ایک بشر بڑھا ہو جاتا ہے جس سے وہ اپنی ذمہ داری کو پورا کرنے کے قابل نہیں رہتا تو اس پر لازم ہے کہ وہ اپنا نائب وہاں چھوڑ کر جائے یعنی اگر وہ اپنے مقام سے ہٹے گا تو میزان میں خسارہ ہو جائے گا اس لیے اس پر یہ لازم تھا کہ وہ قسط کیسا تھا وہاں اپنا مقابلہ رکھ کر دنیا سے جائے جس کے لیے اسے اپنے جیسے نوجوان بشر کی ضرورت ہے۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ اپنا مقابلہ بشر کہاں سے لائے؟ تو اسی کے لیے کہا کہ قسط کیسا تھا یعنی وہ تھوڑا تھوڑا کر کے اپنا مقابلہ بشر لیکر آئے، جس کے لیے

اللہ نے یعنی اسی وجود فطرت نے یہ نظام بنادیا کہ مرد اور عورت کے اختلاط سے نخاسابش رو بود میں آتا ہے جسے آہستہ آہستہ یعنی قسط کیسا تھ پروان چڑھا کر اس مقام پر لایا جاتا ہے کہ جس مقام پر آ کر وہ آپ کا مقابل بن سکے۔

مرد اور عورت کے اختلاط کا مقصد ہے بشرط دنیا میں لانا نہ کہ مرد اور عورت کے اختلاط کا مقصد جنسی لذت ہے۔ اللہ نے یہ عظیم احسان کیا کہ اللہ نے اس میں لذت رکھ دی اگر لذت نہ رکھی ہوتی تو یہی عمل ہر بشر کے لیے بوجھ ہوتا جسے کوئی بھی نہ کرتا۔

آپ جو طرح طرح کے ثمرات کھاتے ہیں جو کہ آپ کا رزق ہے اس کا مقصد ذائقے کا حصول نہیں ہوتا یعنی آپ لذت کے لیے نہیں کھاتے بلکہ ان کے کھانے کا اصل مقصد ہے جسم کو اس کی ضروریات فراہم کرنا جو کہ انتہائی قلیل مقدار میں وہ عناصر ہوتے ہیں جن عناصر سے جسم کو خلق کیا گیا۔ جیسا کہ لوہ، تانبہ، گندھک سمیت ایسے ہی طرح طرح کے عناصر ہیں۔ یہ عناصر انتہائی قلیل مقدار میں آپ کے جسم کی ضرورت ہوتے ہیں اتنی قلیل مقدار کہ اسے کپڑا نا تو دور کی بات برداشت آنکھ سے دیکھا بھی نہیں جاسکتا۔

اللہ نے یعنی فطرت نے انتہائی عظیم احسان کر دیا کہ ان عناصر کو طرح طرح کے رنگوں اور ذائقوں سے مزین کر دیا ان میں لذت رکھ دی تاکہ آپ اپنی مرضی اور خوشی سے نہ صرف اپنے جسم کو اس کی ضروریات فراہم کریں بلکہ اس میں آپ کے لیے لذت بھی رکھ دی۔ اب اصل مقصد لذت کا حصول نہیں بلکہ اصل مقصد تو جسم کو وہ عناصر فراہم کرنا ہے جو جسم کی ضروریات فراہم کرنے سے جسم بالکل صحیح رہے اور اس جسم سے اس مقصد کو پورا کیا جاسکے جس مقصد کے لیے اسے وجود میں لا یا گیا۔

اور اگر کوئی اس مقصد سے غافل ہے یا اسے اس مقصد کا علم ہی نہیں تو پھر ظاہر ہے اس کے لیے اصل مقصد تو لذت ہو گی اور وہ لذت ہی کو اپنا اصل مقصد و مشن سمجھتے ہوئے اس کے پیچھے لگا رہے گا یوں لذت فتنہ یعنی امتحان ثابت ہو جاتی ہے یعنی آپ لذت کے دھوکے کا شکار ہو کر اسے ہی اصل مقصد و مشن بنا بیٹھے اور جو اصل مقصد و مشن ہے اس کا آپ کو علم ہی نہیں آپ اس سے غافل ہو کر مجرم بن جاتے ہیں۔

بالکل ایسے ہی ایک مرد اور ایک عورت کے اختلاط کا اصل مقصد لذت کا حصول نہیں ہے بلکہ اصل مقصد تو قسط کے ساتھ المیز ان قائم رکھنے کے لیے اپنا مقابل بشر لانا ہے۔ اور اگر کوئی لذت کے پیچھے پڑتا ہے اسے ہی اصل مقصد سمجھ لیتا ہے تو وہ اس فتنے کا شکار ہو کر دنیا و آخرت میں ذلیل و رسوا ہو جائے گا ہلاکت کا شکار ہو جائے گا۔

اللہ جو کہ اسی کا ہی وجود آپ کو ہر طرف نظر آ رہا ہے یعنی فطرت، فطرت اپنے شریک یعنی اپنے علاوہ کسی بھی دوسرے وجود کو قبول نہیں کرتی اس لیے اگر کوئی بچہ دنیا میں آتا ہے اور وہ فطرتی نہیں ہے یعنی خالص اللہ کا خلق کردہ نہیں ہے تو فطرت اسے قبول نہیں کرتی، فطرت صرف اور صرف اپنے وجود یعنی فطرت کو ہی قبول کرتی ہے۔

اس لیے اللہ نے جو آپ کا رزق ہے اس کے لیے طیبات کو حلال کیا ہے۔ حلال کہتے ہیں جس کی اجازت دی گئی اور اس کی ضد حرام ہے جس کے کرنے یا جس کے استعمال کی اجازت نہیں دی بلکہ منع کر دیا۔

جب ایک بڑی بالغ ہوتی ہے تو اس کا رزق ایک بالغ بڑا بن جاتا ہے یعنی اس کی ضرورت ایک بالغ بڑا ہوتا ہے اور ایسے ہی جب ایک بڑا بالغ ہوتا ہے تو اس کا رزق یعنی اس کی ضرورت ایک بالغ بڑی بن جاتی ہے اور اللہ نے حلال کیا ہے طیبات کو۔

طیب کہتے ہیں اس شے کو جو فطرت کے قوانین کے تحت نہ صرف وجود میں آئی یا لائی گئی بلکہ اس کے استعمال کیے جانے تک اس میں کسی بھی قسم کی کسی دوسرے نے مداخلت نہیں کی یعنی ہر لحاظ سے سو فیصد فطرتی شے اور وہ فطرتی شے جس کے استعمال سے استعمال کرنے والے کے نفس یعنی دماغ پر کسی قسم کا کوئی منفی اثر مرتب نہ کرے، نہ ہی اسکے جسم پر، نہ ہی خاندان، گلی، محل، معاشرے یہاں تک کہ آسمانوں و زمین میں اس کے استعمال سے کہیں بھی منفی اثرات مرتب نہ ہوں بلکہ فائدہ ہی فائدہ ہو۔

اب جب ایک بڑی بالغ ہوتی ہے تو اس کا رزق ایک طیب مرد ہونا چاہیے اگر دونوں طیب ہیں تو ان سے وجود میں آنے والی ان کی اولاد حلال اولاد ہو گی یعنی جس کی اجازت دی گئی بالکل اسی طرح اسے وجود میں لا یا گیا اسے جنم دیا گیا اور اگر والدین طیب نہیں ہیں تو ان کے اختلاط سے وجود میں آنے والی اولاد حلال

نہیں بلکہ حرام ہوگی انہوں نے جو کیا وہ حلال نہیں بلکہ حرام کیا جسے عربی میں زنا کہا جاتا ہے۔

اب اگر کوئی طیب نہیں تو وہ دنیا میں انسانوں کے بنائے ہوئے خواہ کتنے ہی رسم و رواج کو پورا کرے، وہ دین و مذہب کے نام پر خواہ کچھ ہی کیوں نہ کر لے وہ اللہ کے قانون میں نکاح نہیں بلکہ زنا ہو گا اور اگر کوئی مرد و عورت دونوں طیب ہیں اور وہ یہ فیصلہ کرتے ہیں کہ وہ جس مقصد کے لیے دنیا میں لائے گئے اس مقصد کو کو پورا کرتے ہوئے قطع کے ساتھ الہمیز ان قائم کرنے کے لیے اپنے مقابل کے طور پر مرد و عورت وجود میں لا کر انہیں اس مقام پر لا سُمیں گے کہ وہ اس مقصد کو پورا کرنے کے قابل بن جائیں اور وہ اس کے لیے دنیا میں کسی ایک کو بھی اپنا گواہ مقرر نہیں کرتے وہ دنیا کے کسی بھی قانون کو فالنہیں کرتے وہ کسی ایک بھی رسم کو پورا نہیں کرتے یہاں تک کہ وہ کسی کو بھی اس بارے میں آگاہ نہیں کرتے تو وہ اللہ کے قانون میں حرام یعنی زنا نہیں بلکہ حلال ہو گا نکاح ہو گا۔ ایک طیب مرد اور ایک طیب عورت اگر وہ پہلے سے کسی کے نکاح میں نہیں تو وہ اس کے لیے دنیا میں کسی بھی انسان قانون یا رسم و رواج کے پابند نہیں ہیں خواہ وہ دین و مذہب کے نام پر ہو یا پھر کسی بھی نام پر۔

فطرت نے صرف طیب ہونے کی شرط عائد کی ہے اس کے علاوہ اللہ نے کوئی شرط عائد نہیں کی۔ یہی حق اس مریم کی مثل طیب بشر نے مریم پر واضح کیا تو مریم نے فوراً اس حق کو قبول کر لیا اور مریم جو پہلے ڈرہی تھی اور وہ سمجھ رہی تھی کہ اگر اس نے بغیر منہجی رسومات کو پورا کیے تعلق قائم کیا تو وہ اللہ کی باغی بن جائے گی اس کی حقیقت مریم پر بالکل کھل کر واضح ہو گئی اور مریم کو اطمینان ہو گیا۔

یہی وہ وجہ تھی کہ جب مریم واپس آئی اور اس کیستھا اس کا بیٹا عیسیٰ تھا تو مریم پر زنا کا بہتان عظیم باندھا گیا کے اے مریم ٹو بغیر شادی کیے ایک بڑے کیستھ بھاگ گئی تھی تو نے کہیں کوئی نکاح نہیں کیا جو اس بڑے کے کیستھ تھوڑے تعلق قائم کیا تو یہ تو نے زنا کیا تو زانی ہے اور اس کا نتیجہ تیرا یہ بیٹا زنا کی پیداوار ہے۔ یہ وہ وجہ تھی جس وجہ سے مریم پر زنا کا بہتان عظیم لگایا گیا کیونکہ ان لوگوں کے نزد یہ جو مذہبی رسم و رواج کو پورا نہیں کرتا اور بغیر ان رسوم کو پورا کیے جنسی تعلق قائم کر لے یا کیستھ میں رہے تو وہ زنا کہلاتا ہے بالکل ایسے ہی جیسے آج ہورہا ہے۔ کسی کو بھی علم نہیں کہ یہ دین و مذہب کے نام پر فضول فتم کے رسم و رواج اور قوانین اللہ کے عائد کردہ نہیں بلکہ یہ تو انسان کے تراشیدہ ہیں اور اللہ کا تو ایک ہی قانون ہے اور وہ ہے طیب ہونا اگر کوئی طیب نہیں تو وہ دنیا کے کسی بھی قانون پر پورا ترے، دین و مذہب کے نام پر اللہ سے منسوب کر کے کتنا ہی قوانین اور رسم و رواج کی پابندی کر لے وہ اللہ کے قانون میں زنا ہے۔ اور انسان اللہ کی پروانہ نہیں کرتا بلکہ وہ انسانوں کی پرواہ کرتا ہے وہ انسانوں کی ملامتوں سے بچنے کے لیے، انسانوں کی باتوں سے بچنے کے لیے، انسانوں کے ازمات و بہتانات سے بچنے کے لیے ان کو اپنا اللہ بنایتا ہے اور اللہ کے اللہ ہونے کا کفر کر دیتا ہے۔

مریم پر جب یہی حق واضح ہوا تو مریم نے لوگوں کی پرواہ نہ کی، مریم نے یہیں سوچا کہ لوگ کیا کہیں گے، کیا تھیں وہ ملتیں کریں گے مریم نے انسانوں سے بچنے کے بارے میں نہیں سوچا، مریم نے زمانے کی سختیوں سے بچنے کے بارے میں نہیں سوچا بلکہ مریم نے اللہ کی پرواہ کی اللہ سے بچنے کو پسند کیا خواہ پوری دنیا ہی دشمن کیوں نہ بن جائے۔ مریم پر واضح ہو چکا تھا کہ ایک طرف اللہ کا قانون ہے اللہ کی چاہت ہے اور دوسری طرف اللہ کا کفر کرتے ہوئے انسانوں کی چاہت انسانوں کے قوانین، اگر انسانوں کی پرواہ کرتی ہے تو اسے ایک خبیث مرد کیستھ شادی کرنا پڑے گی جس کا نتیجہ یہ نکلے گا کہ اللہ کے قانون میں حرام اولاد پیدا ہو گی اور دوسری طرف انسانوں کے قوانین و ملامتوں کا کفر کرتے ہوئے اللہ کے قانون پر پورا ترلوں گی تو جس مقصد کے لیے مرد و عورت کے اختلاط کا نظام وضع کیا وہ مقصد پورا ہو گا ایک طیب بچہ وجود میں آئے گا جو کہ بڑا ہو کر اس مقصد کو پورا کرے گا جس مقصد کے لیے اسے وجود میں لایا گیا۔ یہی وہ حق تھا جو مریم کی مثل طیب بشر نے مریم پر واضح کیا تو مریم مان گئی، اس نے کہا تھا کہ اگر ہماری اولاد ہوئی ہے تو وہ طیب اولاد ہو گی وہ بیدائش اللہ کی بھیجی ہوئی ہو گی اور یہیں جس مقصد کے لیے دنیا میں لایا گیا ہم وہ مقصد پورا کر کے دنیا و آخرت میں کامیاب و کامران ہو جائیں گے ورنہ اگر ہم نے دنیا والوں کی پرواہ کی تو ہم دنیا و آخرت میں ہلاک ہو جائیں گے۔

یہ تھا حق کہ جب مریم نے کہا تھا قائل ہے اُنیٰ اَعُوذُ بِالرَّحْمَنِ مِنْكَ اِنْ كُنْتَ تَقِيًّا مریم نے ایسا اس لیے کہا تھا کیوں کہ مریم بھی تب تک یہی سمجھ رہی تھی کہ معاشرے میں جو نکاح کے نام پر مذہبی رسم و رواج پائے جاتے ہیں جو شرائط پائی جاتی ہیں وہ الرحمن کی طرف سے ہیں اور مریم نے اسی وجہ سے کہا تھا کہ وہ الرحمن کے وضع کردہ قانون کے خلاف تعلق قائم نہیں کرے گی اور پھر اللہ کے بھیج ہوئے اس مریم کی مثل طیب بشر نے جواب دیا قالَ كَذَلِكَ کہا بالکل اسی

طرح ہوگا یعنی جیسے الرحمن نے کہا جیسے الرحمن کا قانون ہے بالکل اسی طرح ہی ہوگا الرحمن کے خلاف نہیں ہوگا اور پھر واضح کیا کہ الرحمن کا قانون کیا ہے یعنی الرحمن کے ہاں نکاح کیا ہے قالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَىٰ هِينَ كَهَا تِيرَے رب پر یہ اور یہ اور وہ غیرہ وغیرہ سب کا سب بالکل سادہ اور آسان ہے یعنی یہ جو نکاح کے نام پر مذہبی و معاشرتی رسم و رواج ہیں، جو بندشیں ہیں، جو مشکلات ہیں یہ سب کا سب الرحمن کی طرف سے نہیں ہے بلکہ الرحمن کے ہاں تو نکاح بالکل سادہ اور انہائی آسان ہے جو کہ مریم پر کھول کھول کرواضح کر دیا اور جب مریم پر حق واضح ہوا تو مریم نے صرف اور صرف الرحمن کی ہی پرواہ کی نہ کہ الرحمن کے نام پر شیاطین کی۔

فَحَمَلْتُهُ فَانْبَدَثَ بِهِ مَكَانًا قَصِيًّا۔ مریم ۲۲

پس مریم اپنے رب فطرت کے بھیج ہوئے اسی کی مثل طیب بشر سے حاملہ ہوئی پس اس کیسا تھی یعنی اسی بشر کیسا تھا دور سے دور جگہ چلی گئی۔

مریم اور مریم کی مثل طیب بشر جو کہ فطرت کی ہی منصوبہ بندی سے مریم سے ملا تھا پہلے تو دونوں مریم کے آبائی علاقے کے قریب ہے ایک مقام پر چھپے رہے لیکن جب یہ واضح ہو گیا کہ کسی بھی صورت حالات معمول پر نہیں آنے والے اور اگر ان کے ہاتھ پڑھ گئے تو قتل کر دیئے جائیں اور پھر مریم حاملہ بھی ہو چکی تھی تو دونوں نے فیصلہ کیا کہ مستقل طور پر یہ علاقہ چھوڑ کر کھیں دور جا کر آباد ہو جاتے ہیں اور یوں مریم جو کہ حاملہ تھی اور اس کا زوج یعنی فطرت کا منتخب کردہ اس کا جوڑا جو کہ اسی کی مثل طیب تھا دونوں وہاں سے بھرت کر کے جتنے دور سے دور جا کر آباد ہو سکتے تھے جا کر آباد ہوئے۔ دونوں نے جب بھرت کی تو بالکل خالی ہاتھ تھے یعنی جیسے کوئی لٹ لٹا کر کھیں جا کر آباد ہوتا ہے بالکل نئے سرے سے زندگی کا آغاز کرتا ہے بالکل ایسے ہی دونوں نے دور سے دور جا کرنے سرے سے زندگی شروع کی جس کے لیے انہیں ابتداء میں بستیوں سے دور جنگل سے مماثلت رکھتے علاقے میں رہنا پڑا اور ہنہ کے لیے انہوں نے کھجور کی شاخوں سے جھگی نما گھر بنایا جس کا ذکر درج ذیل آیت میں ہے۔

فَاجَأَهَا الْمَخَاصِيلِيِّ جِدْعُ النَّخْلَةِ قَالَتْ يَلِيَّتِنِي مِثْ قَبْلَ هَذَا وَكُنْتُ نَسِيًّا مَنْسِيًّا۔ مریم ۲۳

پس کیا ہوا؟ آگے اسی کا جواب ہے کہ المخاص کے آنے تک یعنی بچ کو جنم دینے جانے کا وقت آنے تک مریم کھجور کے پتوں سے بنے جھونپڑے میں رہی، اس دوران مریم نے کافی سخت سے سخت حالات کا سامنا کیا اور پھر اوپر سے بچ کو جنم دینے کا وقت بھی آ جا تھا۔ وہ عورتیں جن کی اولاد ہے وہ جانتی ہیں کہ جب پہلے بچے کا جنم ہوتا ہے تو نہ صرف باقی بچوں کو جنم دینے کی نسبت درد بہت زیادہ ہوتا ہے بلکہ وقت بھی زیادہ لگتا ہے اور زیادہ تر عورتیں بالخصوص ایسی عورت جن کے پاس کوئی تجربہ رکھنے والی عورت یا کوئی ایسا نہ ہو جو اسے تسلی دینے والا ہو عورت گھبرا جاتی ہے اور یہی سمجھتی ہے کہ بس ابھی اسے موت آئی اب وہ نہیں بچنے والی۔ اور پھر یہ ایسا وقت ہوتا ہے اگر کوئی عورت اللہ سے بچنے والی ہو تو ایسی صورت میں اس کے دل و دماغ میں اس کے ماضی کے غلطیاں یا جنہیں وہ گناہ سمجھتی ہے جو اس سے ماضی میں سرزد ہوئے ہوتے ہیں وہ یاد آتے ہیں اور وہ سمجھتی ہے کہ اس وقت جس حالت سے وہ دوچار ہے یہ ضرور اس کے کسی گناہ ہی کی سزا ہے جو اسے مل رہی ہے۔

پہلی بار جب کوئی عورت بچ کو جنم دیتی ہے تو چوبیں گھنٹے تک کا وقت بھی لگ جاتا ہے درد کو برداشت کرنے میں اور ایسی درد کہ اس وقت عورت چاہتی ہے کہ اس سے بہتر تھا کہ اسے موت آ پچکی ہوتی اور یہی وجوہات تھیں جن کی بنا پر مریم بھی اسی سے دوچار تھی جس کا ذکر اللہ نے یوں کیا قَالَتْ يَلِيَّتِنِي مِثْ قَبْلَ هَذَا وَكُنْتُ نَسِيًّا مَنْسِيًّا مریم اپنے آپ کو ملامت کرنے لگی اور غم کرنے لگی کہ اس نے جو کیا وہ نہیں کرنا چاہیے تھا یعنی درد کی شدت کی وجہ سے مریم یہی سمجھ رہی تھی کہ اس سے گناہ سرزد ہوا ہے جو اسے نہیں کرنا چاہیے تھا اسے اسی کی سزا مل رہی ہے اور ایسی سوچ آتی بھی کیوں نہ کیونکہ نہ تو مریم کو اس بارے میں پہلے کوئی علم تھا کہ بچے کو جنم دینے میں کس قدر تکلیف کا سامنا کرنا پڑتا ہے اور نہ ہی مریم کے زوج مریم کی مثل بشر کو علم تھا اس لیے مریم تو اس وقت یہی سمجھ رہی تھی کہ اس سے گناہ سرزد ہوا ہے اور یہ اسی کی سزا اسے مل رہی ہے اور یہی کہہ رہی تھی کہ اس سے بہتر تھا کہ اس سے پہلے ہی مجھے موت آ جاتی یعنی درد اس قدر شدید تھا کہ اسے برداشت کرنا انہائی مشکل تھا۔

فَنَادَنَهَا مِنْ تَحْتِهَا أَلَا تَحْزَنِي فَلَذَ جَعَلَ رَبُّكَ تَحْتَكِ سَرِيًّا۔ مریم ۲۴

پس مریم کی مثل بشر نے مریم کو پکارا جن مراحل سے وہ گزر رہی تھی کہ نہ غم کر تحقیق کر دیا تیرے رب نے تیرے نچے سے پانی۔ یعنی درد کی شدت کی وجہ سے مریم رو اور کراہ رہی تھی دونوں اکیلے تھے کوئی ایسا بھی نہیں تھا جو انہیں تسلی ہی دینے والا ہوتا۔ مریم کے زور لگانے اور درد کی وجہ سے بار بار ایسا لگتا کہ مریم گویا کہ مرنے ہی والی ہے اور ابھی صورت میں مریم کا زوج اسے بلند آوازوں میں پکارتا اور تسلیاں دینے کی کوشش کرتا اور بہر حال نچے کو جنم دینے کا مرحلہ مکمل ہو گیا۔

دوران جنم کے مراحل درد کی شدت کی وجہ سے مریم غم کر رہی تھی لیکن جب نچے کا جنم ہو گیا تو درد فوری غائب ہو گیا جس سے مریم کو اطمینان ہو گیا کہ اس سے کوئی جرم نہیں ہوا تھا جو اس کو اس کی سزا میں رکھتا ہی تھا ایسے ہے اس کے بعد مریم اپنے نچے عیسیٰ کیستھ مصروف ہو گئی اس کی پروش و تربیت میں لگ گئی یہاں تک کہ اپنی سال کی مدت تک وہیں رہی جس کا درج ذیل آیات میں ذکر ہے۔

وَهُزْرِي إِلَيْكَ بِحِدْعِ النَّخْلَةِ تُسْقِطُ عَلَيْكَ رُطْبًا جَنِيًّا。 فَكُلِّي وَأَشْرِبِي وَفَرِّي عَيْنًا فَإِمَّا تَرَيْنَ مِنَ الْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِي إِنِّي  
نَذَرُت لِلرَّحْمَنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكَلِّمُ الْيَوْمَ أَنْسِيًّا۔ مریم ۲۵، ۲۶

ان آیات میں مریم کے رب کی طرف سے مریم کو کہا گیا لیکن اس کا مطلب ایسا ہرگز نہیں ہے کہ رب نے بالکل ایسے ہی مریم سے کہا جیسے کہ کوئی دو بشر آپس میں بات کرتے ہیں بلکہ مریم تو بہت مشکل سے وہاں اپنا وقت گزار رہی تھی کیوں کہ ایک تو اکیلا پن سوائے اپنے نچے اور زوج کے کوئی اور نہیں اور دوسرا بھروسہ کے درخت اور پانی کا چشمہ ہی نمایادی رزق تھا اور مریم تو یہی سمجھ رہی تھی کہ اسے زندگی بھر بیہیں اسی حالت میں رہنا پڑے گا لیکن حالات و واقعات یہ واضح کر رہے تھے کہ زندگی بھرنہیں بلکہ ایک مخصوص مدت تک بیہیں رہنا پڑے گا اس لیے جیسے کیسے وہ مدت گزاری جائے یوں مریم اسی امید پر وقت گزارتی کہ ایک دن وہ ان حالات سے نکل جائے گی اور زندگی میں آسانی آجائے گی۔

یہ تھا مریم کے رب کی طرف سے مریم کو ان آیات میں کہا گیا اور مزید یہ کہا گیا کہ کوئی بشر اگر نظر آئے تو اسے یہی کہے کہ اِنِّي نَذَرُت لِلرَّحْمَنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكَلِّمُ الْيَوْمَ أَنْسِيًّا اس میں کچھ بہت نہیں میں نے نذر کیا ہوا ہے الرحمن کے لیے رکنا پس اس مدت کوئی بات نہیں کرنی گویا کہ سب کچھ بھول چکی ہو یعنی جتنی مدت وہاں ٹھہرنا ہے اس مدت کے دوران اگر کوئی بھی بشر وہاں آتا ہے کسی کیستھ سامنا ہوتا ہے تو اسے اپنے بارے میں کچھ بھی نہیں بتانا بالکل ایسے رہنا ہے گویا کہ اپنے بارے میں کچھ بھی نہیں جانتی مکمل طور پر بھولی ہوئی ہے بس اپنے کام سے کام رکھنا ہے اور تیرا کام تیرا مقصد یہ ہے کہ ٹو الرحمن کو خاص مقصد کے لیے دی گئی ہوئی ہے یعنی جو مریم کی ماں نے مریم کے جنم سے پہلے اپنے رب سے وعدہ کیا تھا کہ جو میرے پیٹ میں ہے میں اسے تیرے لیے نذر کرتی ہوں اس لیے اے مریم ٹو الرحمن کے لیے نذر کی گئی ہوئی ہے اور جس مقصد کے لیے تیری ماں نے تھے الرحمن کے لیے نظر کیا ابھی ٹو جن مراحل سے گزر رہی ہے یہ وہی مقصد ہے جو ٹو پورا کر رہی ہے جس مقصد کے لیے ٹو تیرے رب کے لیے نذر کی گئی۔

یوں مریم اپنے بیٹے عیسیٰ کو جنم دینے کے بعد انہیں سال کی مدت جسے الیوم کہا گیا مخصوص مدت وہیں رہی اور پھر اس کے بعد جب مریم کے زوج اور عیسیٰ کے والد کی وفات ہو گئی تو مریم اکیل پڑھنے اب مریم کے پاس صرف اور صرف ایک ہی رستہ بچا تھا کہ وہ واپس اپنے آباؤ اجداد کے علاقے میں اپنے رشتہ داروں کے پاس چلی جائے، کافی سال گزر جانے کے بعد اب حالات بدل چکے ہوں گے اس لیے اب واپسی میں ان حالات کا سامنا نہیں کرنا پڑے گا جن کی ماضی میں توقع تھی اور پھر بالآخر مریم اپنے بیٹے کیستھ واپس اسی علاقے میں آگئی اور پھر جو ہوا اس کا درج ذیل آیات میں ذکر کر دیا گیا۔

فَاتَّثِي هِيَ قَوْمَهَا تَحْمِلُهُ قَالُوا يَمْوِيمُ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا فَرِيًّا۔ مریم ۷

پس آگئی اس کیستھ یعنی اپنے بیٹے عیسیٰ کیستھ جو اس کی قوم تھی اسے یعنی اپنے بیٹے کی ذمہ داری اٹھائے ہوئے، اس کی قوم نے کہا اے مریم تحقیق کے لیے یہ بات طے شدہ ہے یہ بات تو قانون میں ہے تو لای ہے ایک فریاشتے۔ فریا کہتے ہیں عجیب، حیران کن، غیر متوقع، قابل ذکر یعنی جس کے بارے میں چہ مگویاں کی جائیں، غیر معمولی، حیرت انگیز، پریشان کن اور مضحكہ خیز وغیرہ۔

یعنی مریم جب اپنے بیٹے عیسیٰ کیستھ واپس اپنے آباؤ اجداد کے علاقے میں آ کر آباد ہوئی تو جب بھی موقع ملتا تو لوگ مریم سے اسی بارے میں بات کرتے، کچھ لوگ مذاق اڑاتے، تھمارت کی نگاہ سے دیکھتے، آپس میں چہ مگویاں کرتے جیسا کہ اگر معاشرے میں کوئی ایسا قدام اٹھائے جو بالکل غیر متوقع ہو تو لوگ کرتے

ہیں بالکل ایسا ہی کیا جانے لگا اور کچھ لوگ مریم سے بحث کرتے کہ تمہیں ایسا نہیں کرنا چاہیے تھا تمہارا بچہ زنا کی پیداوار ہے، دین اس کی اجازت نہیں دیتا جو تم نے کیا ہے وغیرہ وغیرہ۔

یعنی تصور کریں کہ جیسے آج اگر کوئی بڑی معاشرے میں رانچِ رسم و رواج اور مذہب کے نام پر قوانین و پابندیوں کے خلاف کوئی قدم اٹھاتی ہے تو معاشرے میں اسے کس نگاہ سے دیکھا جاتا ہے اور اس کے بارے میں کیاچ گویاں کی جاتی ہیں؟ بالکل ایسا ہی معاشرہ اس وقت موجود تھا اور بالکل ایسے ہی حالات و واقعات کا مریم کو سامنا کرنا پڑا۔

۲۸ یاُخَتْ هَرُونَ مَا كَانَ أَبُوكَ امْرَأً سَوْءٍ وَّمَا كَانَ أُمُكَ بَعِيًّا۔ مریم

ان میں سے کچھ لوگوں نے مریم کو کہا کہ اے مریم نہ تو تیرے ابو نے ایسا کوئی برا کام کیا اور نہ ہی تیری ماں با غی لیعنی بد کردار اور بد چلن تھی اور جب قرآن میں اللہ نے اس واقعہ کی تاریخ اتاری تو اللہ نے ”یااخت هارون“ کے الفاظ استعمال کیے۔ حارون نام کا کوئی بشر مریم کا سگا بھائی نہیں تھا بلکہ یہ حارون وہی ہیں جو موسیٰ کیستھ تھے جو کہ موسیٰ کے بھائی نہیں تھے اس کے باوجود انہوں نے موسیٰ کا مکمل ساتھ دیا تو جو کردار موسیٰ کے وقت ہارون نے ادا کیا تھا ویسا ہی کردار مریم نے عیسیٰ کی بعثت میں ادا کیا جس وجہ سے مریم کو ہارون کی بہن کہا گیا۔

یعنی مریم سے جب بھی لوگ بحث کرتے مریم نے جو اقدام اٹھایا تھا اس بارے میں بات کرتے تو ان میں سے وہ لوگ جو معاشرے میں عزت کی نگاہ سے دیکھتے تھے ان کی طرف سے مریم کو یہی کہا جاتا کہ اے مریم ٹو نے یہ بہت برا کام کیا لیعنی ٹو نے زنا کیا ہے تیرے ماں باپ تو ہرگز ایسے نہیں تھے بلکہ وہ تو بہت مذہبی اور تقویٰ والے تھے لیکن ان کے برکس ٹو یہ کیسی نکلی۔ اپنی طرف سے وہ یہی کہنا چاہتے کہ اے مریم تیرے ماں باپ تو بہت مذہبی تھے دینی تھے وہ تو بہت متقدی تھے اور ان کی اولاد ایسی کیسے ہو سکتی ہے جیسی ٹو ہے جو ٹو نے کیا ہے تو ان کے جواب میں مریم ان پر حق واضح کرتی کہ جسے آپ لوگ نکاح سمجھتے ہیں وہ حق نہیں ہے نکاح کا مقصد ایسی اولاد دنیا میں لانا ہے جو آگے چل کر اس مقصد کو پورا کرے جس مقصد کو پورا کرنے کے لیے دنیا میں بھیجا گیا اور اس کے لیے اللہ نے ایسی کوئی شرائط عائد نہیں کیں ایسا کوئی قانون نہیں بنایا جن شرائط و قوانین کو آپ لوگ اللہ سے منسوب کر کے ان میں قید ہیں اور اگر کوئی ان کے خلاف کرے تو اس پر فتوے لگاتے ہیں۔ اللہ نے تو ایک ہی شرط عائد کی اور وہ ہے طیب، اگر بڑا اور بڑی کی طیب ہیں تو ان سے وجود میں آنے والی اولاد حلال اولاد ہوگی اور اگر بڑا اور بڑی طیب نہیں بلکہ خبیث ہیں تو خواہ لا کہ خود ساختہ قوانین و رسم و رواج کو پورا کر لیں ان سے وجود میں آنے والی اولاد حلال نہیں بلکہ حرام ہو گی۔

حلال کہتے ہیں جس کی اللہ نے اجازت دی اور حرام کہتے ہیں جس کی اللہ نے اجازت نہیں دی بلکہ اس سے روک دیا تو دیکھیں اور غور کریں کیا آپ کی اولاد حلال ہے یا پھر میری؟ نکاح کا مقصد حنفی لذت کا حصول نہیں ہے بلکہ نکاح کا مقصد ہے کہ جس مقصد کے لیے آپ کو دنیا میں بھیجا گیا اس مقصد کو پورا کرنے کے لیے اپنے نائب کے طور پر اپنا مقابل دنیا میں لانا تاکہ جب آپ دنیا سے جائیں یا آپ اس ذمہ داری کو پورا کرنے کے قابل نہ ہیں تو آپ کی اولاد ذمہ داری کو سنبھال لے اور اس مقصد کے لیے اللہ نے طیب ہونا شرط عائد کی ہے۔ اللہ طیب ہے اس لیے اللہ نے طیب رزق کا حکم دیا جب ایک بڑی باخ ہوتی ہے تو اللہ نے جو قانون بنایا ہے جو شرط عائد کی ہے وہ صرف اور صرف یہ ہے کہ اس کا نکاح طیب مرد سے ہو، دونوں طیب ہوں اس کے علاوہ اللہ نے کوئی بھی شرط عائد نہیں کی اب اگر طیب مرد اور طیب عورت سے اولاد وجود میں آتی ہے تو وہ اولاد اللہ کی بھیجی ہوئی ہوگی جو کہ احسن ہوگی اور وہ پروان چڑھ کے اس مقصد کو بخوبی پورا کرنے والی ہوگی جس مقصد کو پورا کرنے کے لیے اسے دنیا میں لایا گیا۔

نکاح اسے نہیں کہتے جسے آپ لوگ نکاح سمجھتے، کہتے اور کرتے ہو، آپ لوگ اللہ کی پرواہ کرنے کی بجائے اللہ سے بچنے کی بجائے انسانوں کو اللہ کا شریک مقرر کرتے ہوئے ان سے بچتے ہو انسانوں کی پرواہ کرتے ہوئے اللہ سے منسوب کردہ انسانوں کے بنائے ہوئے قوانین اور رسم و رواج کو پورا کر کے سمجھتے ہو کہ تم لوگوں نے بہت بڑا معرکہ مار لیا، جان لو یہ انسانوں کی نظر و میں تو حلال ہو سکتا ہے لیکن اللہ کے ہاں یہ حلال نہیں بلکہ حرام ہے نہ ہی اللہ نے اس کی اجازت دی اور نہ ہی اللہ نے اس طرح سے اولاد وجود میں لانے کی اجازت دی تو جس کی اللہ نے اجازت ہی نہیں دی یعنی حرام فرار دیا تو اس کے باوجود اگر یہ کیا جائے گا تو ایسا کرنا اور ایسی اولاد دونوں حرام ہوں گے وہ کبھی بھی اس مقصد کو پورا نہیں کر سکتے جس مقصد کو پورا کرنے کے لیے ہی انہیں دنیا میں لایا گیا بلکہ وہ

الثاتھاری ہی مثل اللہ کیسا تمھر کریں گے۔

اور اسی فرق کو واضح کرنے کے لیے مریم اپنے بیٹی کی طرف اشارہ کرتی کہ وہ ان لوگوں سے دین پربات کرے جیسا کہ درج ذیل آیت میں ہے۔

**فَاشَارَتِ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيًّا.** مریم ۲۹

اس آیت میں دو الفاظ کو جانتا ہہت ضروری ہے کیونکہ آج تک ان میں سے ایک لفظ کا خود ساختہ ترجمہ کر کے نہ صرف آج تک دھوکہ دیا جاتا رہا بلکہ دوسرے لفظ کو توسرے سے غائب ہی کر دیا گیا۔ ان میں پہلا لفظ ہے ”المَهْدِ“ اور دوسرے لفظ ہے ”صَبِيًّا“

المَهْدِ جس کا ترجمہ ماں کی گود کیا جاتا ہے یہ بالکل بے بنیاد و باطل ترجمہ و معنی ہے، محدث کہتے ہیں مکمل طور پر کسی پرانا حصار کرنا کسی کا ڈپینڈنٹ ہونا جیسے کہ بچ جب تک والدین کے محتاج ہوتے ہیں ان پرانا حصار کرتے ہیں تو انہیں المَهْدِ میں کہا جاتا ہے اور دوسرے لفظ ”صَبِيًّا“ کے معنی ہیں نوجوان، جسے انگلش میں یو تھ کہتے ہیں یعنی جو عموماً تقریباً میں سے پہنچ سال کے بچے کی عمر ہوتی ہے جب تک کوئی لڑکا اپنے والدین کا محتاج ہوتا ہے اس کے فعلے اس کے والدین کرتے ہیں وہ اپنے والدین پرانا حصار کرتا ہے۔

اللہ نے کہیں بھی یہ نہیں کہا کہ عیسیٰ دودھ پینا پچھہ تھا جب اس کی ماں نے اسے ان لوگوں سے کلام کرنے کا کہا بلکہ اللہ نے تو بالکل واضح الفاظ میں اسے نوجوان قرار دیا لیکن آج تک اللہ کے شمنوں نے اکثر یہ کوئی دجل و دھوکے کا شکار کیے رکھا۔

آج تک ان لوگوں نے المَهْدِ کا ترجمہ و معنی ماں کی گود دیا پالنا کیا اور اگلے لفظ ”صَبِيًّا“ کو مکمل طور پر چھپا دیا اس کا نہ تو کوئی ترجمہ کیا گیا نہ ہی کوئی معنی کیا گیا گواہ کہ یہ لفظ اللہ کی غلطی کی وجہ سے قرآن میں استعمال ہو گیا اور بعد میں جب اللہ کو اپنی غلطی کا احساس ہوا تو ان مجرمین شیاطین اپنے شریکوں کو وحی کی کہ دیکھو اس لفظ کو چھپا دینا کیونکہ مجھ سے غلطی ہو گئی۔

اب اگر ان لوگوں کی اس بات کو مان لیا جائے کہ عیسیٰ اس وقت ماں کی گود میں یا پانے میں تھا بھی اس کی پیدائش کو ایک آدھوں ہی گزرا تھا تو اس کا مطلب کہ زکریا کے بیٹے بھی کو جب اللہ نے الکتاب والحمدہ دی اور اسے الکتاب کو مضبوطی سے پکڑنے کا حکم دیا تو تب بھی ماں کی گود میں تھا کیونکہ بھی لفظ ”صَبِيًّا“ قرآن میں ایک دوسرے مقام پر بھی استعمال کیا گیا جو کہ درج ذیل آیت میں آپ دیکھ سکتے ہیں

**يَعْلَمُ يَحْيَى خُدِّ الْكِتَبِ بِقُوَّةٍ وَّ اتَّيْنَاهُ الْحُكْمَ صَبِيًّا.** عیسیٰ ۱۲

اللہ نے اس وقت بھی سے کلام کرتے ہوئے بھی کو کہا جب بھی نہ صرف ایک نوجوان تھا بھر پور جوان تھا بلکہ لوگوں پر حق واضح کرنے کی پاداش میں اسے لوگوں، ملاؤں اور ان کے بیروں کا طرف سے مخالفت و دشمنی کا سامنا تھا اور اس عمر کے لیے اللہ نے اس آیت میں وہی لفظ استعمال کیا جو عیسیٰ ابن مریم کے لیے استعمال کیا۔

اب اگر تو عیسیٰ ابن مریم اس وقت ماں کی گود میں تھا پانے میں تھا تو بھی کو الکتاب اور الحکمہ دی اور الکتاب کو پوری قوت کے ساتھ پکڑنے کا کہا تو بھی اس وقت ماں کی گود میں پانے میں تھا اور اگر ایسا نہیں بلکہ تب بھی نوجوان تھا تو پھر یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو جاتی ہے کہ تب عیسیٰ ابن مریم بھی ماں کی گود دیا پانے وغیرہ میں نہیں تھا بلکہ ایک نوجوان تھا اور آج تک مجرمین شیاطین نے جو دین کے ٹھیکیدار بننے رہے اپنے مشرک آباؤ اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے عقائد و نظریات کو سچا ثابت کرنے کے لیے حق کو چھپاتے رہے۔

فَاشَارَتِ إِلَيْهِ لِبْنُ مَرِيمٍ اپنے بیٹے عیسیٰ کی طرف اشارہ کرتی کہ ان لوگوں سے بات کرو تو ان لوگوں کا آگے سے جواب ہوتا **قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيًّا** آگے سے جواب دے رہے ہیں کہ ہم کس طرح اس نوجوان لڑکے سے بات کریں جو کہ بھی المَهْدِ میں ہے یعنی اپنی ماں کا محتاج ہے جو اپنے بھلے برے کا شعور نہیں رکھتا، جو اپنے فعلے خود نہیں کر سکتا وہ ہمیں دین سکھائے گا؟

یعنی مریم بھی کہتی کہ اپنی اولادوں کو بھی دیکھو اور میری اولاد کو بھی دیکھو لوز رامیرے بیٹے کیسا تھکوئی بات کر کے دیکھو تب تمہیں اس بات کا اندازہ ہو گا جو میں کہہ رہی ہوں تو ان لوگوں کا آگے سے بھی جواب ہوتا کہ ہم اس لڑکے سے کیسے بات کریں جو کہ اپنے بھلے برے کا بھی شعور نہیں رکھتا جو کہ اپنی ماں کا محتاج ہے اپنی ماں پر بھی انحصار کر رہا ہے بات تو اس سے کی جاتی ہے جو نہ سرف بڑی عمر والا ہو بلکہ اس کے پاس علم و تجربہ بھی ہو تو یہ کل کا لونڈا جو اپنے بھلے برے کا بھی شعور

نہیں رکھتا یہ ہمیں دین سکھائے گا؟ اور اپنے منہ سے جھاگ نکالنا شروع کر دیتے، عیسیٰ جو کہ اس وقت انہیں سال کا نوجوان تھا اس کیسا تھد دین پر بات کرنا اپنی توہین سمجھتے کہ یہ کل کا لوٹا ہم سے دین پر بات کرے گا ایسا نہیں ہو سکتا۔

جیسا کہ آج آپ خود اپنی آنکھوں سے دیکھتے ہیں وہ لوگ جو خود کو بڑے عالم و عاقل سمجھتے ہیں اگر کوئی نوجوان ان کے سامنے آئے ان کے سامنے کوئی سوال اٹھائے یا بحث کرنے کی کوشش کرے تو آگے سے اس پر چڑھ دوڑتے ہیں اسے طرح طرح کی باتیں سناتے ہیں کہ کل کا لوٹا آیا ہمیں دین سکھانے یا ہم سے بات کرنے اور پھر اپنی توہین سمجھتے ہیں بالکل یہی حال اس وقت کے ایسے لوگوں کا تھا جو خود کو دین کے ٹھیکیدار اور عالم و عاقل سمجھتے تھے۔ لیکن جب مریم کا بیٹا عیسیٰ کسی بھی موضوع پر بات کرتا تو ان لوگوں کی زبان میں گویا کہ کٹ ہی گئی ہیں وہ عیسیٰ کے کسی بھی سوال کا نہ تو جواب دے پاتے اور نہ ہی ان کے پاس کوئی ایسا سوال ہوتا کہ جس سے وہ عیسیٰ کو لا جواب کرسکیں۔

یوں عیسیٰ کا کردار یہ بات بالکل کھول کھول کر واضح کر دیتا کہ عیسیٰ الرسول ہے یعنی اس کی زبان پر اللہ بول رہا ہے کیونکہ ایسا کیسے ممکن ہے ایک نوجوان جس نے کسی سکول، کالج، مدرسے و استاد وغیرہ سے کچھ نہیں سیکھا اور وہ علم و حکمہ میں اس قدر ماہر ہے کہ اس چھوٹی سی عمر میں بھی اس کا کوئی ثانی نہیں۔ عیسیٰ اپنے اعمال و کردار سے کہہ رہا تھا کہ

قَالَ إِنَّى عَبْدُ اللَّهِ الْتَّنِيَ الْكِتَبَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا۔ مریم ۳۰

کہا اس میں کچھ شک نہیں میں اللہ کا عبد یعنی غلام ہوں، کیا ہے جو دیا گیا مجھے؟ الکتاب تھی جو مجھے دی گئی اور کر دیا مجھے ایک نبی۔

وَجَعَلَنِي مُبَرَّكًا أَيْنَ مَا كُنْتُ وَأَوْصَلَنِي بِالصَّلَاةِ وَالزَّكُوْةِ مَا دُمْتُ حَيًّا۔ مریم ۳۱

اور کر دیا مجھے برکات والا جہاں بھی میں ہوں وہاں برکات ہوں گی اور وصیت کی گئی مجھے الصلاۃ سے اور الزکاۃ سے جب تک میں لوگوں میں زندہ موجود ہوں۔

وَبَرَّا بِوَالِدَتِي وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَارًا شَقِيًّا۔ مریم ۳۲

اور جو مجھے جنم دیئے والی ہے اس کیسا تھا ایسا ہی سلوک کرنے والا جیسا سلوک کرنے کا اللہ نے حکم دیا اور نہیں کیا مجھے رائی برابر بھی شقیا یعنی ایسا رویہ اختیار کرنے والا کہ جس سے کسی کو تکلیف ہو، کسی کے ساتھ زیادتی ہو، براسلوک کرنے والا، بدمعاش وغیرہ

وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمِ الْمُرْدَثِ وَيَوْمِ الْمُؤْتُ وَيَوْمِ الْأُبْعَثِ حَيًّا۔ مریم ۳۳

اور سلام ہو مجھ پر تو لید کیا گیا میں جس یوم اور میری موت کے یوم پر اور زندہ اٹھائے جانے کے یوم پر۔ درج ذیل آیات جو کہ ابھی چیخچے گزری ہیں۔

قَالَ إِنَّى عَبْدُ اللَّهِ الْتَّنِيَ الْكِتَبَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا۔ مریم ۳۰

وَجَعَلَنِي مُبَرَّكًا أَيْنَ مَا كُنْتُ وَأَوْصَلَنِي بِالصَّلَاةِ وَالزَّكُوْةِ مَا دُمْتُ حَيًّا۔ مریم ۳۱

وَبَرَّا بِوَالِدَتِي وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَارًا شَقِيًّا۔ مریم ۳۲

وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمِ الْمُرْدَثِ وَيَوْمِ الْمُؤْتُ وَيَوْمِ الْأُبْعَثِ حَيًّا۔ مریم ۳۳

یہ آیات ایسا نہیں کہ اس وقت عیسیٰ نے دیکھتے ہی دیکھتے عربوں کی زبان میں چند ہی لمحوں میں یہ سب اپنی زبان سے کہہ دیا بلکہ عیسیٰ نے جب دعوت دینا شروع کی لوگوں کیسا تھا بات کرنا شروع کی تباہ سے لیکر عیسیٰ کی موت تک کی تاریخ ہے جو اللہ نے ان چند آیات میں بیان کی۔

عیسیٰ کا یہ سب کہنا زبان سے نہیں بلکہ اس کی موت ہونے تک کے جو اعمال ہیں جو اس کا کردار تھا اس کو اللہ نے آج سے چودہ صدیاں قبل ان چند آیات کی صورت میں اتنا تھا جنہیں آج اللہ آپ پر کھول کھول کر واضح کر رہا ہے۔

جب عیسیٰ لوگوں کو دعوت دیتا تو عیسیٰ کو سب سے بڑے اسی بہتان کا سامنا کرنا پڑتا کہ اس کی والدہ کو زانی کہا جاتا اور عیسیٰ کو ابھارا جاتا کہ بڑا دین دار بنتا ہے پہلے اپنی ماں کو تور جم کر اس نے زنا کیا تھا اور تو اسی زنا ہی کی پیداوار ہے یعنی اس وقت کے ملاں جو کہ دین کے ٹھیکیدار بنے ہوئے تھے جب ان کے پاس عیسیٰ کے کسی سوال کا جواب نہ ہوتا جب وہ عیسیٰ کے سامنے ذلیل و رووا ہوتے تو وہ ذاتیات پر اتر آتے اور عیسیٰ اور اس کی والدہ پر الزامات و بہتانات باندھتے جیسا کہ

بالکل اسی طرح آج یہ ملاں کرتے ہیں۔

بہر حال ان آیات میں عیسیٰ کی اپنی قوم کو دعوت کی ابتداء سے لیکر عیسیٰ کی موت تک کی تاریخ ہے جسے قرآن سے ہی ہر لحاظ سے اور ہر پہلو سے کھول کرو واضح کرتے ہیں۔

وَيَعْلَمُهُ الْكِتَابُ وَالْحُكْمَةُ وَالْتَّوْرَثَةُ وَالْأُنْجِيلُ۔ آل عمران ۳۸

اور اس نے یعنی عیسیٰ ابن مریم نے سیکھی الکتاب اور الحکم یعنی علم کا استعمال اور التورات اور الانجیل۔

وَرَسُولًا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنِّي قَدْ جِئْتُكُمْ بِآيَةً مِنْ رَبِّكُمْ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهْيَةَ الطَّيْرِ فَانْفُخْ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا يَادُنِ اللَّهِ وَأَبْرِئُ الْأَكْمَةَ وَالْأَبْرَصَ وَأُحْيِي الْمَوْتَى بِأَذْنِ اللَّهِ وَأَنْشِكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدْخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذِلِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ۔ آل عمران ۲۹

یہ وہ آیت ہے جس آیت کے تراجم و تفاسیر کو بنیاد بناتے ہوئے کہا جاتا ہے کہ عیسیٰ ابن مریم مٹی سے پرندے کی مورت بناتے پھر اس میں پھونک مارتے تو وہ پرندہ بن جاتا، مادرزاداں ہے کا اور کوڑھ یعنی جدام کے مریضوں کو ٹھیک کر دیتے، مردوں کو زندہ کر دیتے یعنی جو قبروں کے نام پر گڑھوں میں مدفن ہیں انہیں دوبارہ پہلے جیسا جیتا جا گتا کر دیتے کہ تم کیا کھا کر آئے ہو یعنی دال کھائی ہے، گوشت یا کیا کھایا ہے بتا دیتے اور کیا گھروں میں ذخیرہ کیا ہوا ہے وہ بھی بتا دیتے یوں کہا جاتا ہے کہ دیکھو عیسیٰ ابن مریم کے پاس مجوزات تھے۔

اور یہیں سے پھر دلیل اخذ کی جاتی ہے کہ اللہ اپنے رسولوں کو مجوزات کیسا تھا بھیجا ہے لیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا حقیقت یہی ہے یا پھر حقیقت اس کے بالکل عکس کچھ اور ہے؟ حقیقت کیا ہے اسے ہر لحاظ سے کھول کھول کر آپ پر واضح کرتے ہیں۔

سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ یہ آیت ہے اور آیت کے معنی یہیں اصل حقیقت جو کہ مکمل وجود ہے مکمل بات کو چھپا دیا گیا اور اس کا تھوڑا سا پہلو چھوٹا سا حصہ سامنے رکھا گیا جسے آیت کہتے ہیں جب تک آیت میں غور نہیں کیا جائے گا یعنی اس کے پیچے پڑ کر اس کی آخری حد تک گہرائی میں نہیں جایا جائے گا تب تک حقیقت کیا ہے وہ کھل کر سامنے نہیں آئے گی۔

اب جب کہ ہر کسی کو علم ہے کہ یہ آیت ہے تو پھر ایسا کیسے ممکن ہے کہ جو سامنے نظر آ رہا ہے وہی کھلم کھلا حقیقت ہو؟ ایسا ممکن ہی نہیں بلکہ حقیقت اس کے بالکل عکس ہے جو کہ اس وقت تک سامنے نہیں آئے گی جب تک کہ اس کی آخری حد تک گہرائی میں نہیں جایا جاتا۔

اور دوسری بات یہ ہے کہ آیت میں بھی ایسی کوئی بات نہیں کہی گئی جو تراجم و تفاسیر کی بنیاد پر دعوے کیے جاتے ہیں جیسا کہ انتہائی مختصر معنی آپ کے سامنے رکھتے ہیں۔

وَرَسُولًا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ اور ایک رسول تھابنی اسرائیل کی طرف جسے تب بعث کیا گیا جب کہ وہ اس سے پہلے ضلائل میں میں تھے یعنی ہر لحاظ سے سو فیصد کھلم کھلا گرا ہیوں میں تھے تو کری ایک کرن بھی نہیں تھی اُنیٰ قَدْ جِئْتُكُمْ بِآيَةً مِنْ رَبِّكُمْ اس نے کہا اس میں کچھ شک نہیں میں تم میں تھے سے آیا ہوں آیات کیسا تھیں اسے رب سے اُنیٰ أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهْيَةَ الطَّيْرِ فَانْفُخْ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا يَادُنِ اللَّهِ اس میں کچھ شک نہیں کیا کر رہا ہوں؟ خلق کر رہا ہوں تم کو طین سے جیسے کہ مخصوص فضا میں اڑنے والا پس اس میں نُخ کیا جا رہا ہے پس ہو رہا ہے فضا میں اڑنے والا اللہ کے اذن کیسا تھا وَأَبْرِئُ الْأَكْمَةَ وَالْأَبْرَصَ اور بری کر رہا ہوں یعنی دور کر رہا ہوں پیدائشی انداھا پن اور کوڑھ کے امراض وَأُحْيِي الْمَوْتَى بِأَذْنِ اللَّهِ اور مخصوص موت کو جیسی کرتا ہوں اللہ کے اذن سے وَأَنْشِكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ اور تمہیں وہ علم دے رہا ہوں جو علم اللہ کے علاوہ کسی کے پاس نہیں اس سے جو تم بطور رزق استعمال کر رہے ہو وَمَا تَدَخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ اور اس کے بارے میں بھی وہ علم دے رہا ہوں جو اللہ کے علاوہ کسی کے پاس نہیں جو تم بطور رزق یعنی ضروریات کے نام پر گھروں میں رکھے ہوئے ہو اُن فی ذِلِكَ لَآيَةً اس میں کچھ شک نہیں اس میں اللہ کی آیت ہے لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ تمہیں سننے کے لیے کان، دیکھنے کے لیے آنکھیں اور سمجھنے کے لیے دماغ دیا، اور جو کانوں سے سنانیں جا سکتا جو آنکھوں سے دیکھانیں جا سکتا اور دماغ سے سمجھانیں جا سکتا اسے سننے

ویکھے اور سمجھنے کے لیے تمہارے قلوب میں یہ صلاحیتیں رکھ دیں اگر تم ہو اللہ کی اس دعوت کو دل سے تسليم کرتے ہوئے اس پر عمل کرنے والے۔ عیسیٰ نے یہ کہیں نہیں کہا کہ میں مٹی سے مورت بناتا ہوں کیونکہ مٹی کو تو عربی میں تراب کہا جاتا ہے لیکن آیت میں ”طین“ کا ذکر کیا گیا۔ پھر جو تراجم و تفاسیر میں کہا جاتا ہے کہ پیدائشی آنکھوں سے اندر ہے کی آنکھوں پر ہاتھ پھیرتے تو بینائی آجائی، کوڑھ کے مریضوں کے جسم پر ہاتھ پھیرتے تو چھومنتر کر کے بیماری غائب ہو جاتی تو ایسا بھی آیت میں کہیں نہیں کہا گیا۔ پھر تراجم و تفاسیر کی بنیاد پر کہا گیا کہ مردوں کو یعنی جو قبروں کے نام پر گڑھوں میں مدفن ہیں انہیں گڑھوں سے نکال کر زندہ کر دیتے تھے اللہ کے اذن سے تو ایسا بھی آیت میں کہیں نہیں کہا گیا بلکہ آیت میں تو أُحْيِ الْمَوْتَىٰ کے الفاظ ہیں اور پھر انہیں تراجم و تفاسیر کی بنیاد پر کہا جاتا ہے کہ لوگ جو کھا کر آتے تھے وہ بتا دیتے تھے کہ تم کیا کھا کر آئے ہوا ورگروں میں کیا رکھا ہوا ہے ایسا بھی آیت میں کہیں نہیں کہا گیا بلکہ آیت میں تو وَأَنِسِكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَ مَا تَدْخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ کے الفاظ آئے ہیں اُنِسِكُم نباصے ہے جس کے معنی ہیں شے کے بارے میں وہ علم جو اللہ کے علاوہ کسی کے پاس نہیں جب اللہ وہ علم انسان کو دیتا ہے تو نباہلاتا ہے۔ اور ویسے بھی اس میں اللہ کی کیا حکمت ہے کہ کوئی کچھ کھا کر آئے تو اسے بتا دینا کہ بھائی تم فلاں شے کھا کر آئے ہوا ورتم نے گھر میں فلاں شے رکھی ہوئی ہے کیا اسے نہیں علم کروہ دال یا گوشت ہی کھا کر آیا ہے؟ کیا اسے نہیں علم کے اس نے گھر میں کتنی گندم اور لقین دالیں وغیرہ رکھی ہوئی ہیں؟ جب اسے علم ہے تو پھر اس میں بناوالی کون سی بات ہے؟ پھر اس کے علاوہ آج اللہ نے قرآن میں واضح کر دیا کہ اللہ نے جو اتار تھا وہ متشابہ ہے جیسا کہ درج ذیل آیت میں آپ کے سامنے ہے۔

اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَبًا مُّتَشَابِهًا مَثَانِي . الزمر ۲۳

اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ اللَّدُنْ جَوَاتِرَاتِهِ اپنے نزول سے لیکر الساعت کے قیام تک کی ایسی بہترین تاریخ ہے کہ اس سے بہتر کوئی تاریخ ہو، نہیں سکتی۔ کتبًا ایک ہی کتاب ہے، مُتَشَابِهًا ایسی ہے کہ وہ ہے تو سب کے سامنے ہر کوئی اسے دیکھ پڑھ اور سن رہا ہے لیکن اس کا علم سو فیصد چھپا دیا گیا علم اللہ کے علاوہ کسی کے پاس نہیں جو سامنے نظر آ رہا ہے وہ حقیقت نہیں ہے بلکہ حقیقت کیا ہے حقیقت کا علم صرف اور صرف اللہ کے پاس ہے مَثَانِي مثانی ہے یعنی ایسی ہے جیسے ایک کے بعد دو، دو کے بعد تین، تین کے بعد چار وغیرہ، اس میں ہر لفظ کا اگلے لفظ کے ساتھ ایسے ہی ربط ہے جیسے مشین کے پزوں میں ربط ہوتا ہے یا جسم میں ہر عضو و سرے سے مربوط و مشروط ہوتا ہے ایسے ہی اس میں آیات کا آپس میں گہرا ربط اور تسلسل قائم ہے۔

لَا تُحِرِّكْ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ . القيامة ۱۶

نہ حرکت دے اپنی زبان کو اس کیساتھ یعنی یہ جو تو قرآن کو سمجھنے کے نام پر اپنی زبان کو حرکت دیتا ہے اس قرآن کیساتھ یہ جو تو قرآن پڑھتا ہے اسے پڑھنا سیکھنا ہے تو تجھے اپنی زبان تک کو حرکت دینے کی ضرورت نہیں ہے تو بالکل ایامت کر لِتَعْجَلَ بِهِ عجلت یعنی جلد بازی کرنے کے لیے اس کیساتھ مطلب یہ کہ قرآن کیساتھ اپنی زبان کو حرکت وہی لوگ دیتے ہیں جو عجلت پسند ہیں

إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَةً وَ قُرْآنَه . القيامة ۱۷

اس میں کچھ شک نہیں ہم پر ہے اس کا جمع کرنا یعنی ترتیب میں لانا کہ کب کون سی آیت آتی ہے اور کون سی نہیں اور اس کا قرا کرنا بھی ہم پر ہے کہ کیسے قرا کرنا ہے۔

فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبَعْ قُرْآنَه . القيامة ۱۸

پس جب ہم اسے قرا کریں یعنی تم میں تھی سے ایک بشر کے ذریعہ تم پر کھول کھول کرو واضح کریں کہ کیسے اسے قرا کیا جاتا ہے تو پس کیا کرنا ہے؟ اس کی اتباع میں قرا کرنا ہے اسے یعنی ویسے ہی تم نے بھی قرا کرنا ہے۔

ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَه . القيامة ۱۹

پھر اس میں کچھ شک نہیں ہم پر ہے اس کو ہر لحاظ سے ہر پہلو سے کھول کھول کرو واضح کرنا۔

كَلَّا بَلْ تُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ. القيمة ٢٠

ہرگز نہیں بالکل نہیں کسی بھی لحاظ سے کسی بھی پہلو سے کھول کرواضح کریں گے بلکہ ان پر بالکل نہیں کھول کرواضح کریں گے جو حب کر رہے ہیں العجلہ سے یعنی جو قریب ہے جو جلد حاصل ہونے والا ہے جو کہ دنیا ہے دنیاوی زندگی ہے دنیاوی مال و متاع ہے اس کی طرف کھینچ چلے جا رہے ہیں۔

وَتَدَرُّونَ الْآخِرَةَ. القيمة ٢١

اور آخرت کو چھوڑے ہوئے ہیں۔

اب آپ سے ہی سوال ہے ذرا غور کریں کہ اللہ نے کیا کہا؟ اگر تراجم و تفاسیر حق ہیں تو پھر اللہ نے کسے یہی کرنے یعنی ہر لحاظ سے ہر پہلو سے کھول کھول کرواضح کریں گے بلکہ ان پر ہی کیا جائے گا جو دنیا کی بجائے آخرت کی طرف کھینچ چلے جانے والے ہیں۔

اللہ کہہ رہا ہے کہ قرآن متشابہاً ہے جس کا مطلب بالکل واضح ہے متشابہ کہتے ہیں اس شے کو جو ہوتا بالکل سامنے آپ کو اپنی آنکھوں سے نظر آ رہی ہو لیکن اس کے بارے میں علم چھپا دیا گیا ہو اور اللہ خود اسی قرآن میں کہہ رہا ہے کہ اس نے جواتا را تھا وہ متشابہاً ہے یعنی وہ سامنے تو سب کے ہے لیکن اس کے بارے میں علم اللہ کے علاوہ کسی کے پاس نہیں اللہ نے اس کے بارے میں علم مکمل طور پر چھپا دیا اور پھر اللہ نے سختی کیسا تھا اس قرآن کو تجھنے یا کسی بھی غرض سے پڑھنے سے منع کر دیا اور یہ بھی واضح کر دیا کہ اس قرآن کو وہی پڑھتے ہیں جو دنیا پرست ہیں اور اللہ نے یہ بھی واضح کر دیا کہ جو دنیا پرست ہیں جو دنیاوی مال و متاع دنیاوی زندگی کے طلب گار ہیں ان پر تو کسی بھی صورت قرآن کھول کرواضح نہیں کیا جائے گا خواہ کچھ ہی کیوں نہ ہو جائے۔

اب جب اللہ نے یہ کہا تو پھر دیکھیں کیا تراجم متشابہاً ثابت ہوتے ہیں؟ کوئی ایک بھی ترجمہ و تفسیر ایسی نہیں جو متشابہاً ثابت ہی نہ ہو وہ اللہ کا اتارا ہوا ہو ہی نہیں سلتا کیونکہ اللہ نے جواتا را وہ متشابہاً ہے۔

پھر اس کے علاوہ من پسند تراجم و تفاسیر کر کے آج تک یہ بات پھیلادی گئی کے رسول مجذرات کیسا تھا آتے ہیں لیکن حقیقت کیا ہے جب حقیقت آپ کے سامنے آئے گی تو آپ چونک جائیں گے کیونکہ آپ پر واضح ہو جائے گا کہ ان لوگوں نے جیسے کٹھیکہ لیا ہوا ہے کہ ہر وہ بات کرنی ہے جو قرآن کی ضد ہو جو اللہ کے خلاف ہو۔ اللہ نے پورے قرآن میں کسی ایک بھی مقام پر ایسا نہیں کہا کہ اللہ رسولوں کو مجذرات کے ساتھ بھیجتا ہے بلکہ اللہ نے اس کے بالکل برکت کا ہا جسیا کہ آپ درج ذیل آیات میں دیکھ سکتے ہیں۔

وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُنَا بِالْبَيِّنَاتِ. المائدہ ٣٢

اور تم کو حق حاصل ہے کہ تم اپنی تحقیق کر لو اپنے گھوڑے دوڑا لو بالآخر تمہارے سامنے یہی آئے گا جو کہ طے شدہ ہے یعنی جو قدر میں کر دیا گیا آئے ان میں انہی میں سے رسول البیانات کیسا تھا یعنی جو بھی رسول آیا تو وہ مجذرات کیسا تھا نہیں بلکہ البیانات کیسا تھا آیا اس نے حق کھول کھول کرواضح کر دیا۔  
 الَّمْ يَأْتِهِمْ نَبَأً الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ قَوْمٌ نَّوْحٍ وَ عَادٍ وَ شَمُوْدٍ وَ قَوْمٌ إِبْرَاهِيمَ وَ أَصْحَابِ مَدْيَنَ وَ الْمُؤْتَفِكَتِ أَتَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَ لَكِنْ كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ۔ التوبہ ٧٠

وَلَقَدْ أَهْلَكَنَا الْقُرُونُ مِنْ قَبْلِكُمْ لَمَّا ظَلَمُوا وَ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ وَ مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا كَذَلِكَ نَجَزِي الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ۔

يونس ١٣

ثُمَّ بَعْثَا مِنْ بَعْدِهِ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاءُهُمْ وُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَبُوا بِهِ مِنْ قَبْلٍ كَذَلِكَ نَطَّبَعُ عَلَى قُلُوبِ الْمُعْتَدِلِينَ۔

يونس ١٤

أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيُنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَ أَثَارُوا الْأَرْضَ وَ عَمَرُوهَا أَكْثَرَ مِمَّا عَمَرُوهَا وَ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَ لَكِنْ كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ۔ الروم ٩

وَلَقَدْ أَرْسَلَنَا مِنْ قَبْلِكَ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاءُهُمْ وُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَانْتَقَمْنَا مِنَ الَّذِينَ أَجْرَمُوا وَ كَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ۔ الروم ٧

ذلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا تَاتِهِمُ دُسُلُّهُمْ بِالْيَسِتَ فَكَفَرُوا وَفَاخَذُوهُمُ اللَّهُ أَنَّهُ قَوِيٌّ شَدِيدُ الْعَقَابِ. غافر ٢٢  
وَإِنْ يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ جَاءُتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ وَبِالرُّبُرِ وَبِالْكِتَابِ الْمُنِيرِ. فاطر ٢٥

**فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ رُسْلَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرَحُوا بِمَا عَنْدُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا يَهْبِطُونَ** وَهُنَّ مِنْ أَكْثَرِهِمْ لَا يَشْكُرُونَ. غافر ٨٣

فَقَالُوا أَبْشِرْ يَهُدُونَا فَكَفَرُوا وَتَوَلُوا وَاسْتَغْنَى اللَّهُ وَاللَّهُ غَنِيٌّ حَمِيدٌ. التغابن، ٥، ٦

لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًاٰ بِالْبَيِّنَاتِ . الْحَدِيد ٢٥

یہ چند آیات ہیں جن میں بالکل کھول کر واضح کر دیا گیا کہ رسول الپیات کیسا تھا بھیجا گیا نہ کہ مُجَزَّات کیسا تھا ان کے علاوہ اور بھی، بہت سی آیات ہیں لیکن آپ نے جان لیا کتنی سی آیات ہیں جن میں اللہ نے یہ بات بالکل کھول کر واضح کر دی کہ اللہ رسولوں کو الپیات کیسا تھا بھیجتا ہے۔ پیٹاں بین کی جمع ہے اور بین کا معنی ہے کسی شے، بات یا ذات کا اس قدر ہر لحاظ سے ہر پہلو سے بالکل کھلماً کھلداً واضح ہونا کہ کم سے کم عقل کی بھی سمجھ میں آجائے اور اس کے برعکس اس کی ضد مجہرہ ہے، مجہرہ کہتے ہیں خواہ کچھ ہی کیوں نہ کر لیا جائے اس کی سمجھنے آئے بندہ عاجز آجائے لیکن وہ سمجھنے آئے اور اس کی جمع مُجَزَّات ہے اور یہ ضد ہے پیٹاں کی۔

ان لوگوں کا کہنا ہے کہ اللہ رسولوں کو مجراۃ کیسا تھی بھیجتا ہے لیکن اللہ نے ان کے بالکل بر عکس کہا کہ اللہ رسولوں کو الپینات کیسا تھی بھیجتا ہے اور آپ جانتے ہیں کہ سب سے زیادہ مجراۃ موسیٰ اور عیسیٰ کیسا تھا منسوب کیے جاتے ہیں کہ موسیٰ اور عیسیٰ کو اللہ نے مجراۃ کیسا تھی بعثت کیا اور آپ دیکھیں گے کہ حیران کن طور پر اللہ نے دونوں رسولوں کا ایک سے زائد مقامات پر نام لے کر ان لوگوں کی بات کار دکرتے ہوئے کہا کہ موسیٰ و عیسیٰ کو مجراۃ نہیں بلکہ الپینات کیسا تھی بھیجا گیا جیسا کہ آپ درج ذیل آپات میں دیکھ سکتے ہیں۔

وَاتَّبَعْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبُشِّيرَ . الْبَقْرَةُ ٨٧

اور کیا دیا تھا ہم نے عیسیٰ ابن مریم کو؟ دیں تھیں ہم نے عیسیٰ ابن مریم کو الپینات (یعنی عیسیٰ ابن مریم) نے آکر حق کھول کھول کر واضح کر دیا آیات کو کھول کھول کر واضح کر دیا۔

پھر ایسے ہی ان لوگوں کا دعویٰ ہے کہ موسیٰ کو مجذرات دیئے گئے اور پھر دیکھیں کہ اس بارے بھی اللہ نے اپنے رسول کے ذریعے آج کس طرح حق کھول کر واضح کر دیا کہ آج سے چودہ صد ماں قبل درج ذیل آیات کی صورت میں تاریخ اتنا ردی گئی۔

وَلَقَدْ جَاءَكُمْ مُّوسَىٰ بِالْبَيِّنَاتِ . الْقَرْآن٢٩

اور تم کو حق حاصل ہے کہ تم اپنی تحقیق کر لوا پنے گھوڑے دوڑالا ختم ہمارے سامنے یہی آئے گا جو کہ طے شدہ ہے یعنی جو قدر میں کر دیا گیا جس کی خلاف ہونا ناممکن ہے اور وہی ہو اجودا میں تھی سے موئی المیتات کیسا تھا یعنی موئی نے آکر حق کھول کھول کرواضح کر دیا آیات کو کھول کھول کرواضح کر

وَلَقَدْ جَاءُهُمْ مُّوسِيٌّ بِالْبَيِّنَاتِ . الْعَنْكِبُوتُ ٣٩

اور تم کو حق حاصل ہے کہ تم اپنی تحقیق کر لو اپنے گھوڑے دوڑالو بالآخر تمہارے سامنے یہی آئے گا جو کہ طے شدہ ہے یعنی جو قدر میں کر دیا گیا جس کیخلاف ہو ہی نہیں سکتا اور وہی ہوا جو کہ قدر میں کر دیا گیا آیا ان میں انہی سے موئی ساتھ اہلینات کے لیعنی موئی نے آکر آیات کو کھول کھول کرواضح کر دیا تھت کھول کھول کر واضح کر دیا۔

آپ نے دیکھا کہ موسیٰ و عیسیٰ کے بارے میں دعویٰ کیا جاتا رہا کہ اللہ نے انہیں معجزات کیسا تھا بھیجا لیکن حقیقت تو یہ ہے کہ یہ لوگ آج تک اللہ اور اس کے رسولوں پر بہتان عظیم باندھتے آئے اللہ نے جو قدر میں کیا ہی نہیں وہ ہو کسے سکتا ہے؟ اور اللہ نے جو قدر میں کر دیا اس کے خلاف کسے ہو سکتا ہے؟ جب اللہ

نے رسول بالبیانات قدر میں کیا تو اس کیخلاف رسول آہی نہیں سکتا اور اگر کوئی ایسا دعویٰ کرتا ہے کہ اس کے پاس مجوزات ہیں تو وہ اللہ کا رسول ہو ہی نہیں سکتا بلکہ وہ کذاب ہو گا جو کہ لوگوں کی خواہشات کے ساتھ آئے لوگوں کی خواہشات کے مطابق آئے۔

اب آتے ہیں واپس آیت کی طرف اور آیت کو بین کرتے ہیں یعنی آیت کو ہر لحاظ سے ہر پہلو سے کھول کرو واضح کرنے ہیں۔

وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِي إِسْرَاءِيلَ أَنِّي قَدْ جِئْتُكُمْ بِأَيَّةٍ مِّنْ رَبِّكُمْ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُمْ مِّنَ الطِّينِ كَهْيَةً الطَّيْرِ فَانْفُخْ فِيهِ فَيُكُونُ طَيْرًا يَادِنُ اللَّهِ وَأُبْرِئُ الْأَكْمَةَ وَالْأَبْرَصَ وَأُخْرِي الْمَوْتَىٰ يَادِنُ اللَّهِ وَأَنْبِئُكُمْ بِمَا تَكُلُونَ وَمَا تَدْخِرُونَ فِي يَوْمِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ۔ آل عمران ۲۹

آیت ہوتی ہی متشابہ ہے یعنی جو سامنے نظر آ رہا ہے وہ اصل حقیقت نہیں بلکہ حقیقت اس کے بالکل برعکس چھپی ہوئی ہوتی ہے جو اس وقت تک سامنے نہیں آتی جب تک کہ آیت کی گھرائی میں نہیں جایا جاتا اور دوسرا بات کہ قرآن کا بین کرنا یعنی کھول کرو واضح کرنا صرف اللہ پر ہے اللہ کے علاوہ نہ تو کسی کو یہ اختیار حاصل ہے اور نہ ہی کوئی قرآن کو بین کر سکتا ہے یعنی کھول کرو واضح کر سکتا ہے اس لیے جن جن لوگوں نے بھی قرآن کے تراجم و تفاسیر کیے اور وہ خود اپنی زبان سے بھی اس بات کا اقرار کرتے ہیں کہ وہ نہ تو اللہ ہیں اور نہ ہی اللہ کے بھیجے ہوئے یعنی اللہ کے رسول تو پھر ایسے لوگ اللہ کے دشمن ہیں اللہ کے شریک، مجرمین شیاطین۔

حق کیا ہے اسے اب ہر لحاظ سے اور ہر پہلو سے اللہ آپ پر کھول کرو واضح کرتا ہے۔

رسول بالکل ایسے ہی ہوتا ہے جیسے آپ کے وجود میں آپ کی زبان ہے تو جب زبان سے کچھ الفاظ انکل رہے ہوتے ہیں تو وہ زبان نہیں بلکہ وجود بول رہا ہوتا ہے مثلاً زبان کہہ رہی ہوتی ہے کہ مجھے بھوک لگی ہے تو اس کا مطلب یہ نہیں ہوتا کہ زبان کہہ رہی ہے مجھے بھوک لگی ہے بلکہ زبان تو وجود کا ایک حصہ ہے ایک عضو ہے جو کہ وجود کی ترجیح ہے اصل میں وجود بول رہا ہوتا ہے زبان کی صورت میں۔ بالکل ایسے ہی رسول اللہ کی زبان ہوتا ہے جب رسول بول رہا ہوتا ہے تو وہ انسان نہیں بلکہ اللہ بول رہا ہوتا ہے بظاہر یہ نظر آتا ہے کہ آپ ہی کی طرح کا بشر ہے جو بول رہا ہے لیکن حقیقت یہ ہے کہ آپ انسان ہیں اور وہ بشر جو اللہ کا رسول ہے وہ انسان نہیں بلکہ اللہ ہے جو اس بشر کی صورت میں انسانوں سے کلام یعنی بات کر رہا ہوتا ہے اس لیے رسول اگر کوئی بات کرتا ہے تو اس کا مطلب ہرگز یہ نہیں ہوتا کہ پانچ سے سات فٹ کا شخص کوئی دعویٰ کر رہا ہوتا ہے کچھ کہہ رہا ہوتا ہے۔ اور اگر کوئی اس کے باوجود بھی یہی سمجھے کہ وہ آپ ہی کی طرح ایک انسان بشر ہے جو بول رہا ہے کوئی دعویٰ کر رہا ہے تو ایسا سمجھنے والے کی ڈنی سطح کا اندازہ آپ اس بات سے لگایں کہ وہ کہہ رہا ہے زبان کہہ رہی ہے کہ مجھے بھوک لگی ہے۔

رسول ظاہر اور باطن اللہ کا وجود ہوتا ہے رسول اور اللہ میں فرق نہیں کیا جا سکتا یعنی جب تک رسول زندہ ہوتا ہے وہ اللہ سے الگ نہیں ہوتا بلکہ ایک ہی وجود ہوتا ہے جو کہ اللہ ہے اس لیے اللہ اور رسول دو وجود نہیں بلکہ ایک ہی وجود ہے جو کہ اللہ ہے ان میں فرق نہیں کیا جا سکتا۔ اس لیے رسول اگر کوئی بھی بات کہتا یا کرتا ہے تو وہ اللہ ہے جو انسانوں سے بات کر رہا ہوتا ہے۔

وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِي إِسْرَاءِيلَ عِيسَىٰ بْنُ مَرْيَمَ كَوَاكِتَابٍ یعنی آسمانوں وزمین کا علم و حکمه دیکر بھیجا گیا بنی اسرائیل کی طرف۔ یہ ہن میں رہے کے عیسیٰ ابن مریم اللہ کا رسول تھا یعنی جب عیسیٰ بات کرتا تھا تو وہ کوئی انسان نہیں بلکہ اللہ بول رہا ہوتا تھا یوں اللہ نے عیسیٰ کی صورت میں کہا اُنِّی قَدْ جِئْتُكُمْ بِأَيَّةٍ مِّنْ رَبِّكُمْ اس میں کچھ شک نہیں میں تم میں تھی سے آیا ہوں آیات کیسا تھا تمہارے رب سے اور رب کیا ہے یہی کھول کھول کرو واضح کر دیا گیا کہ رب فطرت ہے۔ رسول آیات کو بین کرنے کے لیے آتا ہے اس لیے عیسیٰ جن آیات کیسا تھا آیا تھا وہ ان آیات کو بین کرنے یعنی ہر لحاظ سے کھول کھول کرو واضح کرنے آیا تھا اُنِّي أَخْلُقُ لَكُمْ مِّنَ الطِّينِ اس میں کچھ شک نہیں میں نے کیا کیا؟ میں نے تم کو غلق کیا طین سے اب یہ ہن میں رہے کہ یہی نہیں کہہ رہا بلکہ اللہ کہہ رہا ہے کہ میں نے تمہیں خلق کیا طین سے اور طین کہتے ہیں زیر زمین کا لے رنگ کے بکھڑکو جسے آج خام تیل کا نام دیا جاتا ہے۔

عیسیٰ ابن مریم کو جب بنی اسرائیل کی طرف بھیجا گیا تو وہ پرندوں کا گوشت کھانے کے بہت شوقین تھے وہ ایسا کرتے تھے کہ ان پرندوں کی فارمنگ کرتے تھے بالکل ایسے ہی جیسے کہ آج پوری دنیا میں مرغی بہت شوق سے کھائی جاتی ہے جو کہ طیر ہے اور اس کی آج فارمنگ کی جا رہی ہے اور یہی بنی اسرائیل کو کہا گیا **كَهْيَةُ الطَّيْرِ فَانْفُخْ فِيهِ فَيَكُونُ طِيرًا بِإِذْنِ اللَّهِ** جیسے کہ یہ تم طیر یعنی پرندے اپنے رزق کے طور پر خلق کر رہے ہو یہ اللہ کا رزق نہیں ہے اللہ کا رزق وہ ہے جو نہ صرف باذن اللہ خلق ہو بلکہ اس میں باذن اللہ نفع ہو یعنی جس طرح اللہ نے خلق کرنے کی اجازت دی ویسے خلق کیا جائے لیکن یہ تم کیا کر رہے ہو؟ آپ کو بتایا جیسے آج مرغی کی فارمنگ کی جا رہی ہے ایسے ہی بنی اسرائیل اس وقت کر رہے تھے اور پھر ایسا گوشت کھانے سے وہ نہ صرف طرح کی جسمانی بیماریوں کا شکار تھے بلکہ روحانی طور پر بھی امراض کا شکار تھے وہ اللہ کے قانون میں بہرے، گونگے، اندھے اور الاموات ہو چکے تھے۔ تو عیسیٰ نے آکر حق کھول کھول کرواضح کیا عیسیٰ نے واضح کیا کہ جو تم کھاتے ہو وہ ہی بننے ہو، تمہارے اعمال تمہارے اختیار میں نہیں ہیں یہ جو تم اعمال کرتے ہو یہ تم نہیں کرتے بلکہ تم سے کروائے جاتے ہیں۔ اگر طیب رزق استعمال کرو گے تو طیب اعمال کر پاؤ گے اور اگر خبائش کو اپنارزق بناؤ گے تو خبیث اعمال ہی کرو گے۔

اسے سمجھنے کے لیے ایک مثال آپ کے سامنے رکھتے ہیں مثلاً اگر آپ زہر کھائیں تو کیا آپ کا جسم آپ کے اختیار میں رہے گا؟ تو اس کا جواب بالکل واضح ہے کہ نہیں بالکل نہیں بلکہ جسم آپ کے اختیار میں نہیں رہے گا۔ تو اب آپ سے سوال ہے کہ زہر کھانے کے بعد آپ کا جسم جو کر رہا ہے آخر کسی نہ کسی کی بات مان کرہی وہ اعمال کر رہا ہے آخر وہ کس کی بات مان رہا ہے وہ کیوں ایسا کر رہا ہے؟ تو حقیقت بالکل واضح ہے کہ زہر میں کچھ تھا اور جسم نے وہی کرنا شروع کر دیا جو زہر نے جسم کو کرنے کے احکامات دینا شروع کر دیے۔

زہر کیا ہے؟ زہر بھی مادہ ہے جسے آپ مادہ کہتے ہیں جو کہ زمین کے عناصر ہیں ہر عضر کی اپنی خصوصیات و صفات اور خصلتیں ہیں یہ مادہ کوئی صورت اختیار کرتا ہے یعنی کسی وجود میں ڈھلتا ہے اور اس میں جان آجائے تو مادہ اس وجود کے اعمال کی صورت میں اپنی صفات و صلاحیتوں کا اظہار کرتا ہے جنہیں آپ اعمال کا نام دیتے ہیں۔

جس طرح کے مادے سے آپ اپنا وجود بنائیں گے وہی آپ بنیں گے اگر آپ طیب رزق سے اپنا وجود بنائیں گے تو آپ کا وجود طیب اعمال یعنی اصلاح کرنے والے اعمال ہی کرے گا جو کہ مادہ آپ کے اعمال کی صورت میں اپنی صلاحیتوں کا اظہار کر رہا ہو گا اور اگر آپ خبائش کو اپنارزق بناتے ہیں تو آپ چاہ کر بھی صاحب اعمال نہیں کر سکتے بلکہ آپ کی سوچیں، آپ کی فکریں آپ کے اعمال سب کا سب ہی خبیث ہو گا مفسد ہو گا۔

نہ صرف آپ کے جسم میں قائم توازن بگڑ جائے گا جنہیں آپ بیماریوں کا نام دیتے ہیں بلکہ کوئی چاہ کر بھی آپ کو وہ بات نہیں سننا اور دیکھا سکتا یا سمجھا سکتا جو آپ کا وجود ہے ہی نہیں۔ یہی عیسیٰ ابن مریم نے بنی اسرائیل پر کھول کھول کرواضح کیا کہ تم وہ ہو جو تم کھاتے ہو عیسیٰ ابن مریم نے جب ان پر حق کھول کھول کرواضح کیا کہ تمہیں یہ جو طرح طرح کی بیماریاں لاحق ہیں یہ تمہارے اسی خبیث رزق کی وجہ سے ہیں، آج جو تم دنیا میں ذلیل و رسوہ ہو رہے ہو یہ تمہارے اسی خبیث رزق کی وجہ سے ہے۔ اسی خبیث رزق کی وجہ سے تم اللہ کے قانون میں پیدائشی اندھے خلق ہو رہے ہو اور یہ اندھا ہونا آنکھوں سے اندھا ہونا نہیں بلکہ دل ہیں جو سینوں میں ہوتے ہیں وہ اندھے ہو جاتے ہیں، اسی خبیث رزق کی وجہ سے تم اللہ کے قانون میں الاموات ہو تمہارا اس دنیا میں ہونا ایک برابر ہے۔ جو کچھ تم کھارہ ہے ہو جو کچھ بھی تم ضروریات کے نام پر استعمال کر رہے ہو تم سمجھ رہے ہو کہ تم بہت اچھا رزق کھارہ ہے ہو بہت صاف ستھرا کھارہ ہے ہو یہ سب کا سب اللہ کا خلق کر دہ نہیں ہے یہ سب تو خبیث ہے اسی طرح جو تم لوگوں نے اپنے گھروں میں ضرورت کے نام پر جو کچھ بھی رکھا ہوا ہے جنہیں تم اپنے لیے فائدے کی اشیاء سمجھتے ہو یہ سب فائدے کی اشیاء نہیں ہیں بلکہ انہی کے استعمال کرنے سے تم طرح کی جسمانی و روحانی بیماریوں کا شکار ہو چکے ہو اس لیے یہ سب ترک کر دو۔

عیسیٰ ابن مریم کو اللہ نے الیتات کیسا تھہ بھیجا تھا یعنی عیسیٰ ابن مریم نے آکر سب کچھ کھول کھول کر رکھ دیا یوں جب بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کی دعوت کو تسلیم کیا اور اپنارزق ٹھیک کیا طیب رزق اختیار کیا تو نہ صرف ان کی بیماریاں دور ہو گئیں بلکہ ان کا اندھا پن جو کہ ان کے دل اندھے ہو چکے ہوئے تھے ان کی بینائی آگئی انہیں حق و باطل واضح نظر آنے لگ پڑا، وہ اللہ کے قانون میں الاموات تھے ان کی دنیا میں موجودگی نہ ہونے کے برابر تھی یعنی اللہ کے قانون میں الاموات تھے اور الاموات ہو گئے اللہ کے قانون میں زندہ ہو گئے اس طرح عیسیٰ ابن مریم نے الیتات کیسا تھہ نہ صرف ان کی بیماریاں ان سے دور

کر دیں بلکہ وہ اندھے تھے ان کو بینا کر دیا، وہ الاموات تھے انہیں الاحیاء کر دیا یعنی زندہ کر دیا ان پر دنیا میں آنے کا مقصد واضح ہو گیا اور وہ اس مقصد پر قائم ہو گئے۔

وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيِّ مِنَ التَّوْرَةِ وَلَا حِلًّا لَكُمْ بَعْضُ الَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ وَجِئْتُكُمْ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونَ.

آل عمران ۵۰

وَمُصَدِّقًا عِيسَىٰ ابن مریم نے کہا کہ میں جو بھی دعوت دے رہا ہوں جو کچھ بھی کھول کھول کرو واضح کر رہا ہوں میری ایک ایک بات کی تصدیق موجود ہے لِمَا بَيْنَ يَدَيِّ مِنَ التَّوْرَةِ میری دعوت کی تصدیق کے لیے اسے کھولو جو تمہارے دونوں ہاتھوں کے درمیان ہے التورات سے وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيِّ مِنَ التَّوْرَةِ میں بھیجا گیا ہوں اس کی تصدیق کرنے کے لیے جو تمہارے دونوں ہاتھوں کے درمیان ہے التورات سے۔

یعنی عیسیٰ ابن مریم نے کہا کہ ایسا نہیں کہ میں تمہاری طرح لوگوں کو دیومالائی کہانیاں سن رہا ہوں بلکہ میں جو بھی دعوت دے رہا ہوں جو کچھ بھی کھول کھول کرو واضح کر رہا ہوں میری ایک ایک بات کی تصدیق اس میں موجود ہے جو تمہارے دونوں ہاتھوں میں ہے اور میں بھیجا گیا ہوں اس کی تصدیق کرنے کے لیے جو تمہارے دونوں ہاتھوں کے درمیان ہے التورات سے یعنی میں کوئی نئی بات نہیں کر رہا بلکہ میں تو وہی بات کر رہا ہوں جو موی نے کی تھی جو آج سے کئی صدیاں قبل موی نے کہا تھا وہ سب کا سب تم پر کھول کھول کرو واضح کر رہا ہوں اب جب کہ میری تصدیق اس میں موجود ہے جو تمہارے دونوں ہاتھوں کے درمیان ہے جس کے تم دعویدار ہو تو پھر بھی میری دعوت جو کہ حق ہے تمہیں تکلیف کیوں دے رہی ہے تمہیں ناگوار کیوں گزر رہی ہے؟

وَلَا حِلًّا لَكُمْ بَعْضُ الَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ اور میں بھیجا گیا ہوں حلال کرنے کے لیے وہ کچھ جو تم پر حرام کر دیا گیا یعنی کہ اللہ نے جو تم پر حلال کیا تھا تو آج اسے حرام کر دیا گیا تم پر۔ مثال کے طور پر اللہ نے جو حلال کیا تھا تمہارے لیے صرف اور صرف اسی شرط پر کہ وہ طیب ہو اگر طیب ہے تو حلال ہے یعنی اس کے استعمال کی اجازت دی گئی ورنہ اگر طیب نہیں تو اللہ نے خبائش کو حرام قرار دیا یعنی خبائش کو استعمال کرنے سے روک دیا اور آج تم لوگوں نے کیا کیا؟ تم لوگوں نے جو اللہ نے تمہارے لیے طیب کی شرط پر حلال کیا تھا اسے تم لوگوں نے خبیث بنا کر حرام کر دیا اس لیے میں تم پر کھول کھول کھول کرو واضح کر رہا ہوں کہ اللہ کا رزق کیا ہے طیب کیا ہے وَجِئْتُكُمْ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ اور میں تم میں تمہیں سے آیا ہوں تمہارے رب سے آیات کیسا تھے، جیسا کہ پچھے بھی واضح کیا جا چکا ہے کہ رسول آیات کو بین کرنے کے لیے بھیجا جاتا ہے اس لیے رسول آ کر آیات کو بین کرتا ہے اور عیسیٰ ابن مریم نے ان کے رب سے آیات کو کھول کھول کرو واضح کر دیا فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونَ پس کس سے بچ رہے ہو؟ یعنی یہ جو تم لوگوں کی ملامتوں اور چھوٹی موٹی دنیاوی تکالیف سے بچنے کے لیے ان کا استعمال کر رہے ہو جو کچھ بھی تمہیں دیا گیا جیسا کہ تمہیں صحت دی گئی، سننے، دیکھنے، سمجھنے اور اس کے مطابق عمل کرنے کی صلاحیتیں دی گئی، چلنے کی صلاحیتیں، مال واولاد یا کچھ بھی دیا گیا تو ان سب کا تم کس سے بچنے کے لیے استعمال کر رہے ہو؟ اللہ تھا جس نے تمہیں یہ سب کی سب صلاحیتیں دیں اس لیے صرف اور صرف اللہ ہی سے بچنے کے لیے ان سب کا استعمال کرو اور اللہ سے کیسے بچو گے اس کے لیے جو میں تمہیں دعوت دے رہا ہوں جو حق تم پر کھول کھول کھول کرو واضح کر رہا ہوں میری اطاعت کرو یعنی میری بات مانو جو میں کہہ رہا ہوں وہی کرو ورنہ تم دنیا و آخرت میں ہلاک ہو جاؤ گے ذلیل و رسوا ہو جاؤ گے۔

یوں عیسیٰ ابن مریم نے بنی اسرائیل پر حق ہر لحاظ سے کھول کھول کرو واضح کر دیا اور عوام عیسیٰ کی بات کو سمجھ بھی رہی تھی لیکن بنی اسرائیل کے ملاں عیسیٰ ابن مریم کے سامنے ذلیل و رسوا ہو رہے تھے جس وجہ سے وہ عیسیٰ ابن مریم کے دشمن بن گئے۔

اسے مزید تفصیل کیسا تھا آپ پر واضح کرتے ہیں کہ اس وقت کیا ہوا۔

عیسیٰ ابن مریم نے اپنی ماں کیسا تھا اپنے نہیاں کے علاقوں میں آ کر دعوت کا آغاز کر دیا جہاں کہیں بھی موقع ملتا تو اسے ہاتھ سے نہ جانے دیتے یوں کہیں کہ جہاں بھی دو چار لوگوں کا گروہ دین و مذہب کو لیکر بحث و مباحثہ کر رہا تو اور وہاں عیسیٰ ابن مریم بھی موجود ہوتے تو اپنی بات کیے بغیر نہ رہتے۔ جب عیسیٰ ابن مریم اپنی بات پیش کرتے تو سامنے والے لا جواب ہو جاتے یوں دیکھتے ہی دیکھتے عیسیٰ ابن مریم چھوٹی سطح پر نمایاں ہونے لگے۔

جب بھی کسی سے بحث ہوتی توجہ عیسیٰ اسے لا جواب کر دیتا تو وہ شخص اپنے ملا ہوں سے جا کر بات کرتا عیسیٰ کو شکست دینے کے لیے ان سے مد طلب کرتا اس

کے ملاں اس کی راہنمائی کرتے کہ اس سے فلاں فلاں سوال کرو فلاں موضوع پر ایسے بات کرو وہ جواب نہیں دے سکے لیکن جب عیسیٰ کا سامنا کیا جاتا تو عیسیٰ لا جواب کر دیتا یوں شروع شروع میں چھوٹے موٹے مولوی عیسیٰ کے مقابلے پر آنے لگے لیکن جب عیسیٰ کے سامنے لا جواب ہو جاتے تو یہ سلسلہ آگے بڑھنے لگا یہاں تک کہ کچھ نوجوان عیسیٰ کے ساتھی بن چکے تھے اب عیسیٰ اور اس کے ساتھی یعنی اس کے چند نوجوانوں نے اپنے اپنے گلی محلوں میں طوفان پا کیا ہوا تھا چھوٹے موٹے گلی محلے کے مولویوں کی ناک میں دم کر رکھا تھا اور جب چھوٹے موٹے مولویوں کے بس سے باہر نکل جاتا تو وہ اپنے بڑے ملاوں کو سامنے لانے لگا جن کے مقابلے پر عیسیٰ کے حواری عیسیٰ کو سامنے لانے لگا اور عیسیٰ سے جب ان کا مقابلہ ہوتا تو بڑے بڑے ملاوں بھی عیسیٰ کے سامنے گونگے ثابت ہونے لگا اور یہاں تک تقریباً ایک دہائی کا وقت گز رکھا تھا۔

بہت سے لوگ عیسیٰ کی طرف متوجہ ہوتے لیکن کہیں نہ کوئی ایسی بات ایسا عقیدہ جسے وہ کسی بھی صورت ترک نہیں کرنا چاہتے جب عیسیٰ سے اس کے برعکس سنتے تو کچھ عیسیٰ سے دور ہو جاتے اور کچھ دشمنی پر اتر آتے عیسیٰ کے قریب آنے والے چونکہ عیسیٰ کو اللہ کا رسول سمجھتے اور تسلیم کرتے تھے اور خود عیسیٰ بھی اپنے حواریوں کے درمیان اسی کا اظہار کرتا تھا لیکن عام سطح پر نہیں بلکہ خواص کے اندر اس لیے جو دور ہو جاتے یادشمنی پر اتر آتے تو دشمنی کے لیے وہ عیسیٰ کا کسی بھی صورت مقابلے تو کرنہیں سکتے تھے تو انہوں نے نبوت کے انکار اور رسالت کے دعوے والا ہتھیار استعمال کرنا شروع کر دیا معاشرے میں پھیلانا شروع کر دیا کہ یہ عیسیٰ نامی شخص رسول ہونے کا دعویٰ یار ہے۔ دوسری طرف زکریا کے بیٹے یحیٰ بھی اسی علاقے میں موجود تھے جب یہ بات ان تک پہنچی تو ان کی عیسیٰ کیساتھ کئی موضوعات پر بات ہوئی اور ہر موضوع پر یحیٰ کو ادراک ہو گیا کہ عیسیٰ کیساتھ بات کرنے سے پہلے یا تو وہ یعنی یحیٰ غلط تھا یا پھر اس کے پاس نامکمل علم تھا یوں یحیٰ نے بھی یہ گواہی دے دی کہ یہ شخص عیسیٰ اللہ کا رسول ہے وہی اُستھ رسول جس کا اللہ نے وعدہ کیا تھا جس کا سب انتظار کر رہے ہیں۔

یحیٰ چونکہ ایک بڑے مذہبی گھرانے سے تعلق رکھتا تھا اس لیے یحیٰ کی طرف سے یہ کہنا کہ عیسیٰ اللہ کا رسول ہے سے کافی شورج گیا دوسرا طرف بڑے بڑے ملاوں کے کان کھڑے ہونے لگے لوگوں نے عیسیٰ کی طرف توجہ دینا شروع کر دی جو ملاوں کے لیے شدید خطرہ ثابت ہونے لگا لوگ عیسیٰ کی طرف سے واضح کیے جانے والے حق کو لیکر اپنے ملاوں سے سوالات کرتے جن کے جوابات ان کے پاس نہ ہوتے تو وہ عیسیٰ کے خلاف ہونے لگے جب ملاوں کو ادراک ہو گیا کہ وہ نہ تو عیسیٰ کی کسی بات کا رد کر سکتے ہیں اور نہ ہی اس کیساتھ بحث کر سکتے ہیں اس کا سامنا کر سکتے ہیں اگر اس کا سامنا کیا جائے گا تو لوگوں کی نظر وہ میں جو ان کا مقام ہے وہ ان کی حقیقت چاک ہونے سے ختم ہو جائے گا، عوام کی نظر وہ میں ذمیل ورسا ہو جائیں گے تو انہوں نے انا کی جنگ بنائی اس لیے ملاوں نے ٹھان لیا کہ اس خطرے سے نمٹنا ہو گا۔

عیسیٰ ہر فرقے کے لیے مشترک خطرہ بن چکے تھے سب کے سب فرقے ہی ان کے دشمن بن چکے تھے یوں ہر فرقے کے ملاوں نے عیسیٰ پر الزامات اور بہتانات باندھنا شروع کر دیتے تاکہ اسے لوگوں کی نظر وہ میں بدنام کیا جائے اور لوگ اس کی بات نہ سینیں لوگ اس سے نفرت کرنا شروع کر دیں جس سے ہماری گدیاں فتح جائیں گی۔ ان الزامات و بہتانات میں سے ایک وہی پہلا بہتان بھی تھا جو مریم پر باندھا گیا تھا کہ اس شخص عیسیٰ کی ماں زانی ہے اور یہ شخص عیسیٰ زنا کی پیداوار ہے اس کے ساتھ ہی تو یہ رسالت کے فتوے جاری ہونے لگے۔

جب ملاوں کی طرف سے عیسیٰ پر تو ہیں رسالت کے فتوے لگائے جانے لگے تو لوگوں نے عیسیٰ سے پوچھنا شروع کر دیا کہ کیا آپ واقعۃ اللہ کے رسول ہو آپ کا خود یہ کہنا ہے یا پھر شخص ملاوں کی طرف سے آپ پر الزام لگایا جا رہا ہے تو اب وقت آچکا تھا کہ اس بات کو عام سطح پر بھی واضح کیا جانا ناگزیر ہو چکا تھا اس لیے عیسیٰ ابن مریم نے بھی واضح کر دیا کہ وہ ان کی طرف یعنی بنی اسرائیل کی طرف اللہ کا رسول ہے۔

اب ملاوں کے سر پر بن چکی تھی کیونکہ اگر کوئی شخص رسول ہونے کا دعویٰ کرتا اور وہی رسول اُستھ جس کا وعدہ کیا گیا تھا جس کا ہر کوئی انتظار کر رہا تھا تو اب ذمہ داری ملاوں کی ہے کہ وہ اس شخص سے بات کریں اور لوگوں پر واضح کریں کہ وہ اپنے دعوے میں سچا ہے واقعۃ اللہ کا رسول ہے یا پھر کذاب ہے جھوٹا ہے۔ اب ملاوں کو علم تھا کہ اگر عیسیٰ کو رسول تسلیم کر لیا جاتا ہے تو عیسیٰ کی دعوت اس کے سو فیصد بر عکس ہے جو آج تک یہ ملاں کہتے آئے جسے یہ دین کہتے آئے وہ سو فیصد ہی غلط ہے اس کا دین حق کیساتھ دور دوستک کوئی تعلق نہیں ہے اس لیے لوگ کیا کہیں گے کہ آج تک تم لوگ جو کہ دین کے ٹھیکیدار بنے ہوئے تھے کیا کرتے رہے؟ پھر جو گدیاں ان کے پاس ہیں وہ چھن جائیں گی ان کا آج جو مقام و مرتبہ ہے وہ سب ختم ہو جائے گا وہی کرنا پڑے گا جو عیسیٰ کہے گا اور وہ تو

ایک پیسہ بھی چندہ نہیں لینے دے گا ہمیں محنت کر کے اپنا اور اپنے بیوی بچوں کا پیٹ پالنا ہو گا آج عوام کے پیسوں سے چار چار چھوٹھا آٹھ بیویاں اور درجنوں بچے پال رہے ہیں اگر یہ گدیاں چھن گئیں تو پھر کہاں سے ان کا پیٹ پالیں گے؟ آج جو عوام سلیوٹ کرتی ہے ہم اونچی جگہوں پر اور عوام ہمارے پیروں میں بیٹھتی ہے یہ سب ختم ہو جائے گا آج اس مقام کی وجہ سے جرام بھی کریں تو کوئی ہم پر انگلی نہیں اٹھا سکتا لیکن کل کوئی چھوٹا سا جرم بھی کیا تو اس کی سزا بھگتنا ہو گی۔

یہ ملاں طبقہ انتہائی بڑے بڑے جرام کرتا ہے لیکن ان کے جرام لوگوں کو نظر نہیں آتے جس کی وجہ ان کا معاشرے میں انسانوں کی نظر و میں مقام ہے ملائیت کے پردے میں سب کچھ کرتے ہیں ہر طرح کی فاشی بھی کرتے ہیں اور یہ سب ان کی عادت بن چکی ہوتی ہے اب جس پردے میں یہ سب کرتے ہیں اگر ان سے وہ پرداہ ہی چھن جائے تو ظاہر ہے یا تو انہیں اپنی عادات ترک کرنا ہوں گی یا پھر ان جام کا سامنا کرنا ہو گا، جیسے کہتے ہیں کہ چور چوری سے جائے مگر ہیرا پھیری سے نہ جائے بالکل ایسے ہی علیکم جرام کرنا ان لوگوں کی عادت بن چکی ہے جسے یہ لوگ ترک نہیں کر سکتے اور اگر ترک کرنے کی کوشش بھی کریں گے تو جہاں کہیں انہیں موقع ملے گا یہ خود کو روک نہیں پائیں گے اور پھر نتیجہ وہی نکلے گا جو نہیں چاہتے۔

اب یہ لوگ کیسے چاہیں گے کہ ان سے ان کا یہ مقام چھن جائے؟ لوگ ان کو چورڑا کو کہیں، ان کو زانی شرابی کے طور پر جانیں جو کہ ان کی اصل حقیقت ہے یہ لوگ ہرگز ایسا نہیں چاہیں گے اس لیے ان لوگوں نے عیسیٰ کیخلاف فتوے دینا شروع کر دیئے کہ یہ اللہ کا رسول نہیں بلکہ یہ کذاب ہے یہ جھوٹا ہے۔ یوں شورچ گیا ملاؤں نے عیسیٰ کے خلاف جلسے جلوس نکالنا شروع کر دیئے اور اس سب کی وجہ یہی تھی کہ کوئی ایک بھی ملاں ایسا نہیں تھا کوئی ایک بھی شخص ایسا تھا جو عیسیٰ کا مقابلہ کر سکے عیسیٰ کے مقابلے کا کوئی تصور بھی نہیں کر سکتا تھا اور اگر اسے رستے سے ہٹا نہیں جاتا تو ملاؤں کی گدیوں کو شدید خطرہ لاحق ہو چکا تھا اس لیے عیسیٰ کو ختم کرنے کے لیے منصوبہ بندیاں کی جانے لگیں اور بڑے بڑے ملاؤں نے یہ منصوبہ بندی کی کہ اب تو اس شخص کے مانے والوں کی بھی کافی تعداد ہو چکی ہے اگر اسے ایسے ہی قتل کروادیا جاتا ہے تو سیدھے سیدھے قتل کا مقدمہ ان ملاؤں پر ہو گا اور انہیں اس کی سزا قتل کیے جانے کی صورت میں بھگتنا پڑے گی کیونکہ جیسے آج حکومتیں قائم ہیں بالکل ایسے ہی اس وقت یہ شکم میں حکومت قائم تھی عدالتیں اپنا کام کر رہی تھیں اب اگر ملاں ایسے ہی عیسیٰ کو قتل کرواتے ہیں تو ان کے خلاف قتل کا مقدمہ درج ہوتا اور بد لے میں انہیں بھی قتل کی سزا کا سامنا کرنا پڑتا اس لیے یہ طے پایا کہ منظم طریقے سے اس شخص کے خلاف عوام کو بھڑکایا جائے عوام کو مشتعل کیا جائے کہ یہ شخص اللہ کا رسول نہیں بلکہ ایک کذاب شخص ہے جب عوام مشتعل ہو گی تو عوام کو سڑکوں پر لایا جائے جس سے حکومت دباو میں آ کر عوام کے رہنماؤں یعنی ان بڑے بڑے ملاؤں سے رابطہ کرے گی کہ وہ عوام کو ٹھنڈا کریں حالات کو معمول پر لانے کے لیے حکومت کا ساتھ دیں عوام سے اپیل کریں کیونکہ عوام ان کی بات مانتی ہے تو ایسی صورت میں حکومت کے سامنے یہ مطالبہ رکھیں گے کہ یہ جو کچھ ہو رہا ہے اس کا ذمہ دار ایک ہی شخص ہے جس نے رسول ہونے کا دعویٰ کر کے عوام کے عوام کے جذبات کے ساتھ کھلوڑ کیا ان کے مذہب کے ساتھ کھلوڑ کیا اس لیے اگر حکومت چاہتی ہے کہ حالات معمول پر آ جائیں عوام میں پایا جانے والا اشتغال اور جو عوام اور حکومتی املاک کو جلوسوں کی صورت میں نقصان پہنچایا جا رہا ہے تو حکومت اس شخص کیخلاف فسادیں الارض کا مقدمہ قائم کر کے اسے سزادے۔

اس وقت قانون میں فسادی الارض کی سزا مصلوب تھی یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا جانا جو کہ تمام ملاؤں سے سخت ترین اور بھی انک ترین سزا تھی جس کے بارے میں سن کر بھی لوگوں کے روکنے کھڑے ہو جاتے تھے۔

یوں بڑے بڑے چند ملاں جن کی ساری منصوبہ بندی تھی وہ حکومت کیساتھ رابطے میں رہے اور مقامی سلطھ پر اپنے نیچے ملاؤں کیساتھ بھی رابطے میں رہے ان ملاؤں کے ذریعے عوام کو شدید اشتغال دلاتے رہے جسے جلوس نکالتے رہے، رستے بند کر دیئے گئے دھرنے دیئے جانے لگے ریاست اور عوام کی املاک کو نقصان پہنچایا جانے لگا اس سب میں لوگ زخمی اور قتل بھی کیے جانے لگے جس وجہ سے حکومت شدید ترین دباو کا شکار ہو گئی۔

یہ وقت تھا جس کے بارے میں اللہ نے قرآن میں کہا

فَلَمَّا أَحَسَّ عِيسَى مِنْهُمُ الْكُفَّارَ قَالَ مَنْ أَنْصَارِي إِلَى اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ أَمَّا بِاللَّهِ وَأَشْهَدُ بِأَنَا مُسْلِمُونَ.

رَبَّنَا أَمَنَّا بِمَا أَنْزَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّهِيدِينَ. وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمُكَرِّبِينَ. آل عمران ۵۲، ۵۳، ۵۴

فَلَمَّا أَحْسَنَ عِيسَى مِنْهُمُ الْكُفُرَ پس جو کہ احساس ہو گیا عیسیٰ کو ان سے جو اس وقت موجود ہیں مخصوص کفر کا یعنی عیسیٰ پر واضح ہو گیا کہ اب یہ لوگ ایک تو عیسیٰ کی کوئی ایک بھی بات نہیں مانیں گے بلکہ یہ انکار ہی کریں گے اور دوسرا یہ نقصان پہنچانے یہاں تک کہ قتل کرنے سے بھی باز نہیں آئیں گے تب عیسیٰ نے اپنے حواریوں سے کہا قال مَنْ أَنْصَارِي إِلَى اللَّهِ کہا کون ہے جو میری مدد کرنے والا ہے اللہ کی طرف، جب عیسیٰ نے ان لوگوں کو جو خود کو عیسیٰ کے حواری یعنی سب سے قریب ترین سمجھتے تھے جو عیسیٰ کیسا تھے برہ راست رابطے میں تھے تو ان میں سے کچھ ایسے تھے جو حقیقت میں حواری نہیں بلکہ منافق تھے وہ حالات سے گھبرا کر عیسیٰ کو چھوڑ گئے اور ایسا ہو بھی کیوں نا کیونکہ یہ اللہ کی حکمت ہے کہ اللہ ایسے حالات پیدا کر دیتا ہے کہ جس میں رائی برابر بھی نفاق ہو وہ اپنا نفاق ظاہر کرنے پر مجبور ہو جاتا ہے اس کا کفر ظاہر و واضح ہو جاتا ہے اور جو واقعتاً مومن ہوتے ہیں خالص مومن صرف اور صرف وہی پیچھے رہ جاتے ہیں اور یہی ہوا کہ جو واقعتاً حواری تھے وہی پیچھے رہ گئے اور جو حواریوں کے پردے میں منافقین تھے وہ سب حالات سے گھبرا کر بھاگ گئے۔ جو حواری تھے ان کا جواب یہ تھا قال الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ کہا جو حواری ہیں، ہم ہیں اللہ کی مدد کرنے والے امَّنَا بِاللَّهِ ہم تو مان چکے اس بات کو جو اللہ کی طرف سے ہم تک پہنچ چکی وَ اشْهَدُ بِإِنَّا مُسْلِمُونَ اور شاہد ہیں اس میں کچھ مشکل نہیں کہ ہمیں جو کہا گیا وہی کر رہے ہیں یعنی ہم اپنے اعمال سے اس پر گواہی دیں گے کہ ہم حواری ہیں ہم مومن ہیں زَبَنَآ امَّنَا بِمَا آنَزْلْتَ ہمارے رب ہم جو بھی تیری طرف سے بات آئی اسے تسلیم کر چکے ہیں وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ اور جو رسول کہہ رہا ہے جو رسول کر رہا ہے ہم نے وہی کیا فَأَكْتُبْنَا مَعَ الشَّهِيدِينَ پس کتب کر دیمیں اس کیسا تھے جو اپنے اعمال سے گواہی دینے والے ہیں۔

وَمَكْرُوْا اور جو عیسیٰ اللہ کے رسول کا کفر کر رہے ہیں وہ عیسیٰ کو نقصان پہنچانے کے لیے اپنی منصوبہ بندی کر رہے ہیں وَمَكْرَ اور یہ جو منصوبہ بندی کر رہے ہیں یہ منصوبہ بندی تو پہلے ہی ہو چکی ہے یعنی یہ جو منصوبہ بندی کر رہے ہیں عیسیٰ کو قتل کرنے کی اسے نقصان پہنچانے کی یہ ان کی منصوبہ بندی نہیں بلکہ یہ تو پہلے سے ہی کی جا چکی منصوبہ بندی ہے جس کا شکار ہیں اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ پہلے کس نے منصوبہ بندی کی جس کا یہ لوگ شکار ہو چکے ہیں تو آگے اسی کا جواب ہے اللہ اللہ ہے یعنی اللہ ہے جس نے پہلے سے ہی منصوبہ بندی کر رکھی ہے اور آج یہ جو منصوبہ بندی کر رہے ہیں اللہ کے رسول کو شر پہنچانے کی تو یہ اللہ کی پہلے سے ہی کی جا چکی منصوبہ بندی کا شکار ہو چکے ہیں وَاللَّهُ خَيْرُ الْمُنْكَرِينَ اور اللہ ہے خیر ہے جتنے بھی منصوبہ بندیاں کرنے والے ہیں یعنی جتنے بھی ایسے منصوبہ بندیاں کرنے والے ہیں جو شر یعنی نقصان پہنچانا چاہتے ہیں وہ خواہ کچھ ہی کیوں نہ کر لیں وہ اپنے مقصد میں کامیاب نہیں ہو سکتے اور ظاہر ہے وہ کامیاب ہو گئی کیسے سکتے ہیں کیونکہ وہ جسے اپنی منصوبہ بندی سمجھ رہے ہیں وہ تو پہلے سے ہی اللہ کی کی گئی منصوبہ بندی ہے جس کا یہ لوگ شکار ہو چکے ہیں اور جب یہ اللہ کی منصوبہ بندی کا شکار ہو چکے ہیں جسے یہ اپنی منصوبہ بندی سمجھ رہے ہیں تو پھر نتیجہ بھی وہی نکلے گا جو اللہ کا طے کیا ہوا ہے نہ کہ ان کا اور اللہ شر نہیں بلکہ اللہ خیر ہے یعنی اللہ اپنے رسول کو قتل نہیں ہونے دے گا۔

تمام کے تمام فرقوں کے ملاں جو ایک دوسرے پر کفر کے فتوے لگاتے ایک دوسرے کو جہنمی قرار دیتے اور رات دن ایک دوسرے سے دشمنی کرتے وہ سب کے سب عیسیٰ کو اپنا مشترکہ دشمن قرار دیتے ہوئے اس کے خلاف اکٹھے ہو گئے اور عیسیٰ اللہ کے رسول کو قتل کرنے کی اپنی منصوبہ بندی پر عمل کرنا شروع کر دیا، اللہ کے رسول عیسیٰ کے خلاف طوفان کھڑا کر دیا اور پھر انہیں لگا کہ ان کی منصوبہ بندی کام کر گئی حکومت نے مذاکرات کی دعوت دے دی اور مذاکرات میں طے پایا کہ اس شخص پر فی الغور فساد فی الارض کا مقدمہ قائم کیا جائے گا جس کے بد لے میں عوام اپنے گھروں میں چلی جائے اور اگر عوام کو ٹھنڈا کرنے کے لیے حالات کو معمول پر لانے کے لیے مقدمہ تو قائم کیا جاتا ہے اور گرفتار کر کے سزا نہیں دی جاتی تو نہ صرف عوام دوبارہ سڑکوں پر آئے گی بلکہ حکومت پر سے اعتماد بھی اٹھ جائے گا جس کا نتیجہ حکومت کے خاتمے کی صورت میں نکلے گا۔ حکومتی مذاکراتی ٹیم کی طرف سے یقین دلایا گیا کہ انہیں ایسا نہیں ہو گا بلکہ نہ صرف فی الغور مقدمہ قائم کیا جائے گا بلکہ گرفتار کر کے مقدمہ چلایا جائے گا اور اگر الزامات ثابت ہوتے ہیں تو فساد فی الارض کا مرتكب قرار دیتے ہوئے جو اس کی سزا ہے وہ دی جائے گی مصلوب یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا جائے گا۔

یوں حکومت کی مدعیت میں عیسیٰ ابن مریم کے خلاف فساد فی الارض کا مقدمہ قائم کر دیا گیا عیسیٰ ابن مریم بہر حال بشر تھے ہر رسول بشر ہوتا ہے تو ظاہر ہے بشری تقاضوں کا کسی بھی صورت انکار نہیں کیا جا سکتا، عیسیٰ بشر تھے انہیں بھوک لگتی تھی کھاتے پیتے تھے باقی تمام تر حاجات بھی لاحق تھیں ایسے ہی جو باقی بشری تقاضے ہوتے ہیں وہ بھی لاحق تھے مثلاً کوئی کتنے ہی بڑے جگروں والہی کیوں نہ ہو کتنا ہی نذر کیوں نہ ہو لیکن جب حکومت اور عوام دونوں ہی دشمن بن جائیں آگ بگولہ

ہو کر ہر طرف تلاش کی جا رہی ہوتے ظاہر ہے بشرط ہونے کے ناطے کسی حد تک فرقہ تو اتفاق ہوتی ہے کہ اگر ان کے ہاتھ چڑھ گئے تو نیجہ کیا لفکے گا و سوسے لاحق ہوتے ہیں حالانکہ رسول کی شخصیت پر یہ سب اثر انداز نہیں ہوتا لیکن وقتی طور پر فکر میں لاحق ہونا فطرتی بات ہے اصل شے یہ ہوتی ہے کہ آپ ان و سوسوں کا شکار ہو جاتے ہیں یا پھر ڈٹے رہتے ہیں۔ و سوسوں پر آپ کا اختیار نہیں لیکن عمل آپ کے اختیار میں ہے آیا آپ ان کا شکار ہو کرو یہی کرتے ہیں یا پھر وہ و سوسے آپ کے کردار کو متاثر نہیں کرتے۔

اس لیے حالات کی سنگینی کی وجہ سے عیسیٰ ابن مریم نے خود کو حکومت اور عوام کی نظر میں سے اوجھل کر لیا لیکن جب حکومت اور عوام دونوں ہی آپ کے دشمن ہوں اور آپ ان کے درمیان میں موجود ہیں تو زیادہ دیر آپ کا چھپے رہنا ممکن بن جاتا ہے عوام اپنے ارد گرد کوئی بھی معمول سے ہٹ کر ہوتا ہوا دیکھیں تو فوراً حکومت کو مطلع کیا جاتا ہے اور حکومت ایسی صورت حال میں تصدیق نہیں کرتی بلکہ بغیر سوچے سمجھے بغیر تصدیق کے چھاپے مارتی ہے یوں عیسیٰ ابن مریم کی تلاش میں رات دن ایک کیا جانے لگا اور زیادہ وقت نہیں گزرا کہ عیسیٰ ابن مریم کو تلاش کر کے انہیں گرفتار کر لیا گیا۔

عیسیٰ ابن مریم کی گرفتاری کے لیے جہاں کہیں بھی چھاپے مار جاتا تو عوام کا ہجوم اکٹھا ہو گیا اور جیسے ہی عوام کو پتہ چلا کہ عیسیٰ ابن مریم کو گرفتار کیا گیا تو عوام کا ہجوم اکٹھا ہو گیا بلکہ ہجوم میں ہی موجود ملا ہوں نے عوام کو اشتغال دلانا شروع کر دیا جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ لوگوں نے عیسیٰ ابن مریم کو مارنا شروع کر دیا یہاں تک کہ پولیس اسٹشن لاتے لاتے پورا جسم زخمی سے چور ہو گیا۔

یوں جب اس کیس کی ساعت شروع ہوئی عدالت لگی اور عیسیٰ ابن مریم کو عدالت میں پیش کیا گیا تو عیسیٰ ابن مریم کے خلاف بہت سے ملا ہوں نے گواہی دی کہ شخص عیسیٰ جو کہ مریم کا بیٹا ہے اس نے نہ صرف ہمارے دین کا کفر کیا ہے لوگوں میں دین کے سو فیصد ہی خلاف نظریات پھیلا رہا ہے، ہمارے اللہ سمیت تمام تر عقائد و نظریات کا منکر ہے ان کا کفر کرتا ہے بلکہ رسول ہونے کا دعویٰ کر کے تو ہیں رسالت کا مرتكب ہوا ہے اور پھر جب منصف نے یعنی نجح نے عیسیٰ ابن مریم سے پوچھا کہ کیا تو نے دین کے خلاف لوگوں میں نظریات پھیلائے؟ پہلے سے پائے جانے والے عقائد و نظریات کا کفر کیا؟ کیا تو موسیٰ کے لائے ہوئے دین کا منکر ہے؟ اس کے برعکس کسی نئے دین کا دعویدار ہے؟ تو عیسیٰ ابن مریم بالکل خاموش رہا نجح کے کسی بھی سوال کا کوئی جواب نہ دیا جس پر عدالت میں بار بار شور اٹھتا کہ نجح صاحب اس سے کیوں پوچھ رہے ہیں کیا اتنے سارے لوگ غلط ہیں یا جھوٹی گواہی دے رہے ہیں؟

پھر جب نجح نے یہ سوال کیا کہ کیا تو نے ایسا کوئی دعویٰ کیا ہے ٹو اللہ کا رسول ہے وہی رسول مسیح جس کی بعثت کا وعدہ کیا گیا ہوا ہے؟ تو عیسیٰ ابن مریم پھر خاموش رہے کوئی جواب نہ دیا اتنے میں عوام میں سے ملا ہوں کی آوازیں بلند ہونا شروع ہوئیں کہابھی بھی تیرے پاس وقت ہے کہ تسلیم کر لے کہ ٹو اللہ کا رسول امسیح نہیں بلکہ تو نے جھوٹ بولا تھا تو تیری جان نجح جائے گی۔

نجح چونکہ نہ صرف تربیت یافتہ ہوتے ہیں بلکہ ان کو وسیع تجربہ حاصل ہوتا ہے کوئی بھی مقدمہ جب ان کے سامنے آتا ہے تو نجح پر ساری حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ اصل حقیقت کیا ہے، سچ کیا ہے اور جھوٹ کیا ہے، کون سچ بول رہا ہے اور کون جھوٹ بول رہا ہے نجح کو سب علم ہوتا ہے وہ سچ اور جھوٹ کو پھر وہی سے ہی پیچاں لیتے ہیں لیکن نجح اس بنیاد پر فیصلہ نہیں کر سکتے کیونکہ وہ قانون کے ہاتھوں مجبور ہوتے ہیں انہوں نے قانون کے مطابق ہی فیصلہ کرنا ہوتا ہے الایہ کہ اللہ کا یعنی فطرت کا نظام اعدل ایسا ہے کہ اس کے لیے سارا اختیار نجح کے پاس ہی ہوتا ہے نہ کہ وہ کسی انسانی قانون کا پابند ہوتا ہے۔

عیسیٰ ابن مریم کا مقدمہ جب نجح کے سامنے آیا تو نجح پر حقیقت بالکل کھل کر واضح ہو چکی تھی کہ یہ شخص عیسیٰ ابن مریم جھوٹا نہیں ہے یہ سچا ہے اس کی ایک ایک بات سچ ہے لیکن جن میں یہ بھیجا گیا ہے یہ لوگ ہیں ہی ضلال میں میں اس لیے ان کی عقل میں اس کی باتیں آنے والی نہیں ہیں اور نجح کی بھی چاہت تھی کہ کسی نہ کسی طریقے عیسیٰ ابن مریم کو رہا کر دیا جائے لیکن نجح کو کچھ سمجھ نہیں آ رہی تھی کہ آخر وہ کیا کرے کیونکہ نجح کے بار بار اصرار پر بھی عیسیٰ ابن مریم کوئی جواب نہیں دے رہا تھا اور پھر جب سامنے موجود ملا ہوں کی طرف سے یہ آوازیں بلند ہونا شروع ہوئیں کہابھی تیرے پاس وقت ہے اگر تو اقرار کر لیتا ہے کہ ٹو اللہ کا رسول امسیح نہیں بلکہ کذاب ہے تو تیری جان نجح کی تو نجح نے عیسیٰ ابن مریم کو مخاطب کرتے ہوئے یہی کہا کہ ایک بار اس بات کا اقرار کر لے کہ ٹو اللہ کا رسول امسیح ہے تو وہ امسیح نہیں ہے جس کا وعدہ کیا گیا ہوا ہے تو تیری جان نجح کی تو نجح جائے گی۔

نچ چونکہ حق جان چکا تھا نج چربا لکل واضح ہو چکا ہوا تھا کہ یہ اللہ کا رسول ہی ہے اور ایمان لا چکا تھا اس لیے نج خود کو عظیم امتحان میں پار ہا تھا اور نج دل ہی دل میں اللہ سے گڑگڑا کر رہا تھا کہ اے میرے رب میں کسی بھی صورت تیرے رسول کو اذیت دینے والوں میں شامل نہیں ہونا چاہتا میں کسی بھی صورت تیرے رسول کے دشمنوں میں شامل نہیں ہونا چاہتا اس لیے مجھے اس امتحان میں کامیاب کر لیکن نج کے بار بار اصرار پر بھی عیسیٰ ابن مریم بالکل خاموش تھا کوئی جواب نہیں دے رہا تھا۔ نج یہی چاہ رہا تھا کہ اگر عیسیٰ ایک بار اقرار کر لے کہ وہ اللہ کا رسول لمسیح نہیں ہے تو اس کو رہا کر دوں گا اور نہ اگر عیسیٰ اقرار نہیں کرتا، صحت جرم سے انکار نہیں کرتا تو میں چاہ کر بھی کچھ نہیں کر پاؤں گا کیونکہ ایک تو میں قانون کے خلاف فیصلہ نہیں دے سکتا اور اگر بالفرض میں ایسا کوئی حکم سناتا بھی ہوں تو عوام کاٹھا تے مارتا سمندر اور ملاں طبقہ سے یہیں قتل کر دیں گے۔

دوسری طرف ملاں بھی بہت بے چین ہو رہے تھے عیسیٰ ابن مریم کی خاموشی ان پر قہر بن کر ٹوٹ رہی تھی ملاں کی چاہت ہی یہی تھی کہ یہ ایک بار اقرار کرے کہ یہ اللہ کا رسول نہیں بلکہ کذاب ہے تو نہ صرف ہم سچے ثابت ہو جائیں گے اور فخر کیسا تھا عوام کو کہہ سکیں گے کہ دیکھو ہم نے کہا تھا نا کہ یہ اللہ کا رسول لمسیح نہیں بلکہ یہ کذاب ہے اگر رسول ہوتا تو موت کی پرواہ نہ کرتا، اپنی جان نہ بچاتا اگر رسول ہوتا تو اللہ اسے قتل ہی نہ ہونے دیتا اور اب جبلہ اس نے اپنی جان بچانے کے لیے خود اس بات کا اقرار کر لیا ہے تو یہ اللہ کا رسول ہوئی نہیں سکتا اور پھر بعد میں اسے کذاب کذاب کہہ کر اس کا اور اس کے حواریوں کا جینا حرام کر دیں گے۔ لیکن ملاں کے لیے سب سے زیادہ تکلیف دیہی تھا کہ ملاں یہ ہوتا ہو نہیں دیکھ رہے تھے ان کو نظر آ رہا تھا کہ اگر یہ شخص عیسیٰ ابن مریم اپنے دعویٰ پر ڈٹا رہتا ہے اور مصلوب ہو جاتا ہے تو پھر ہر کوئی بھی کہے گا کہ وہ سچا تھا اگر وہ جھوٹا ہوتا اور دنیاوی لالج، شہرت یا کسی اور غرض سے جھوٹا دعویٰ کر رہا تھا تو پھر اس نے مصلوب ہونا ہی پسند کیوں کیا؟ اسے تو اپنی جان بچانی چاہیے تھی اور صحبت جرم کا انکار کر دینا چاہیے تھا جو کہ نہیں ہوا تو اس کا مطلب بالکل واضح ہے کہ عیسیٰ اللہ کا رسول تھا۔

بڑے بڑے ملاں نہیں چاہ رہے تھے کہ ایسا ہو ملاں بار بار شور مچا رہے تھے کہ اب بھی تیرے پاس وقت ہے اس بات کا اقرار کر لے کہ تو اللہ کا رسول نہیں ہے تیری جان نچ جائے گی، دیکھ تیری بوڑھی ماں ہے اور دیکھ ہم نہیں چاہتے کہ ہماری وجہ سے کوئی بے گناہ قتل کیا جائے اس لیے اب بھی وقت ہے اقرار کر لے کہ تو اللہ کا رسول نہیں ہے تاکہ تیری جان نچ جائے۔

نج اور ملاں کے بار بار اصرار کے باوجود عیسیٰ ابن مریم نے ایک بار بھی زبان سے کوئی لفظ ادا نہ کیا اور بالآخر گواہوں اور ثبوتوں کی بنیاد پر نج کو مجبوراً عیسیٰ ابن مریم کو فساد فی الارض کا مرتب قرار دیتے ہوئے مصلوب کیے جانے کی سزا نادی۔ ایک طرف یہ فیصلہ سناتے ہوئے جہاں نج اندر سے رورہا تھا اور اللہ سے کہہ رہا تھا کہ اے میرے رب میں نے تو جو میرے اختیار میں تھا وہ کیا اور جو میرے اختیار میں ہے ہی نہیں وہ میں کیسے کر سکتا ہوں اور دوسری طرف ملاں طبقے کے پاؤں تلے سے یہ سوچ سوچ کر زمین نکلے جا رہی تھی کہ بعد میں ہر کوئی بھی کہے گا کہ عیسیٰ جھوٹا ہوئی نہیں سکتا بلکہ وہ سچا تھا اسی لیے تو مصلوب ہو گیا اور تیری طرف عوام اور کم عقل جاہل مطلق ملاں اور ان کے حواری جو اپنے بڑے بڑے ملاں کے پیچے انہوں کی طرح چل رہے تھے وہ جشن منار ہے تھے کہ وہ اپنے مقصد و مشن میں کامیاب ہو گئے۔

بڑے بڑے ملاں پر پہلے ہی واضح ہو چکا ہوا تھا کہ عیسیٰ سچا ہے لیکن اپنی اناکا مسئلہ بناتے ہوئے کوئی بھی آگے بڑھ کر اس کی تائید و تصدیق کرنے کے لیے تیار نہیں تھا اور پھر جب بھی فیصلہ سنایا گیا تو ملاں کو یقین ہو گیا کہ کذاب عیسیٰ نہیں بلکہ کذاب یہ لوگ خود ہیں اور اسی وجہ سے بڑے بڑے ملاں میں سے کچھ ایسے بھی تھے جو ایک دوسرے سے آس لگائے ہوئے تھے کہ ان میں سے کوئی عیسیٰ کے حق میں آواز بلند کرے تو ہم اس کی تائید و تصدیق کریں گے لیکن کوئی بھی پہل کرنے کو تیار نہ تھا بلکہ ایک دوسرے سے ہی امید لگائے ہوئے تھے کیونکہ ان میں سے ہر ایک کو یہ خوف لاحق تھا کہ اگر اب میں نے عیسیٰ کے حق میں بات کی تو لوگ کیا کہیں گے اور باقی سب ملاں کیا کہیں گے کہیں ایسا نہ ہو کے ذلیل درسو ہو جاؤں یوں ہر کوئی ایک دوسرے سے آس لگائے خاموش رہا۔ عدالت کی جانب سے جمعہ کے دن سزا پر عملدرآمد کا اعلان کیا گیا اس وقت کی حکومت کا یہ قانون تھا کہ فساد فی الارض کے مرتب کو کھلے مقام میں عوام کے سامنے سر عالم مصلوب کیا جاتا تھا اور جب سزا کا معین وقت آگیا یعنی جمعہ کا دن آگیا تو عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب کرنے کے لیے شہر سے باہر چورستے میں لے جایا گیا جہاں کھلما میدان موجود تھا۔ جب مصلوب کیا جانے لگا تھا تو عوام کا ٹھاٹھیں مارتا سمندر موجود تھا پہل تو خوب نعرے بازی کی گئی لیکن بڑے بڑے

ملاوں نے رستے میں نعرے بازی سے روک دیا تھا جس وجہ سے میدان میں لاکھوں کی موجودگی کے باوجود سنانا چھاپ کتا تھا اور ملاوں کی طرف سے بار بار یہی کہا جا رہا تھا کہ اے عیسیٰ مریم کے بیٹے اب بھی وقت ہے کہ ایک بار کہہ دے کہ تو کذاب ہے تو تیری جان بچ جائے گی۔ ملاوں نہیں چاہ رہے تھے کہ عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب کیا جائے کیونکہ انہیں علم تھا کہ اگر عیسیٰ ابن مریم اپنے دعوے پر ڈثارہ اور مصلوب ہو گیا تو اس کی یہ قربانی بعد میں عظیم انقلاب ثابت ہو جائے گی اور دوسرا طرف ملاوں خود سے بھی کوئی منصوبہ بندی کر کے عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب ہونے سے نہیں بچ سکتے تھے کیونکہ اگر وہ ایسا کرتے ہیں تو پھر بھی عیسیٰ ابن مریم کی ہی جیت ہوتی ہر طرف شورج جاتا کہ اللہ کا رسول قتل نہیں ہو سکتا اب جب کہ عیسیٰ کو قتل نہیں کیا جاسکا تو یہ اللہ ہی کی منصوبہ بندی ہے یہ اللہ کا سچا رسول ثابت ہو جاتا ہے اب ملاوں طبقہ پرواضح ہوتا جا رہا تھا کہ انہوں نے جو منصوبہ بندی کی تھی وہ انہی پر ایسی پلٹ چکی ہے کہ اب کوئی بچاؤ کا رستہ ہی نہیں رہا اور یہ منصوبہ بندی ان کی نہیں بلکہ کسی اور کی منصوبہ بندی تھی جس کا یہ ملاوں طبقہ شکار ہو چکے تھے۔ موسم ایسا تھا کہ ہلکے کا لے پادلوں کیسا تھا ساتھ خفیف سی ہوا جل رہی تھی، عیسیٰ کیسا تھا ساتھ دو اور افراد تھے جو کہ ڈاکو تھے انہیں بھی فساد فی الارض کے جرم میں مصلوب کرنے کے لیے وہاں لایا گیا تھا۔ ان دونوں نے جب عیسیٰ ابن مریم کو دیکھا تو انہوں نے عیسیٰ کو یہ کہتے ہوئے پوچھا کہ ہم تو ڈاکو ہیں، ہم نے ڈکتیوں کے دوران کئی لوگوں کا قتل کیا ہے لوگوں کا مال لوٹا ہے جس وجہ سے آج ہم مصلوب کیے جا رہے ہیں لیکن ٹو ٹونہ صرف انتہائی شریف اور سیدھا سادھا معلوم ہوتا ہے بلکہ شریف گھرانے کا فرد معلوم ہوتا ہے آخر تو نے ایسا کون سا جرم کر دیا جو تھے مصلوب کیا جا رہا ہے تو عیسیٰ ابن مریم نے ان دونوں کی بات کا جواب دیتے ہوئے کہا کہ میں اللہ کا رسول ہوں وہ مسح جس کا اللہ نے موسیٰ سمیت تمام رسولوں کے ذریعے وعدہ کر رکھا تھا، ہی مسح رسول جس کی ہر رسول اور ہر بنی نے بشارت دی تھی جب ڈاکوؤں نے عیسیٰ ابن مریم کی زبان سے یہ سنا اور دیکھا کہ یہ شخص نہ صرف انتہائی مطمئن اور پرسکون ہے جیسے کہ اس نے کوئی جرم کیا ہی نہیں بلکہ موت کو اپنی آنکھوں سے دیکھ رہا ہے اور نچنے کا موقع بھی اس کے پاس ہے اس کو بار بار کہا جا رہا ہے کہ چاہے تو نج سکتا ہے لیکن اس کے باوجود یہ اپنے موقف سے مس نہیں ہو رہا اور وہ پوچنکہ خود نہ صرف مصلوب کیے جا رہے تھے وہ اذیت ناک موت کو اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے تھے بلکہ اگر ان کو ایسا ایک موقع دیا جاتا کہ ان کی جان بچ جاتی تو وہ کسی بھی صورت اس موقع کو ضائع نہیں کرتے یہاں تک کہ کسی بھی صورت موت سے بچنا چاہتے لیکن یہ شخص ہے کہ اسے کوئی پرواہ ہی نہیں بلکہ الثاب بالکل مطمئن اور پرسکون بھی ہے اس لیے یہ شخص عیسیٰ جھوٹا ہو ہی نہیں سکتا بلکہ یہ سچا ہے اور وہ دونوں ڈاکو اسی وقت عیسیٰ کو اللہ کا رسول تسلیم کر چکے تھے انہوں نے دل ہی دل میں اپنے رب سے یہی کہا کہ اے ہمارے رب ہم جانتے ہیں کہ ہمارا وقت ختم ہو چکا ہے ہمیں موت دی جانے والی ہے اس لیے اس وقت ہماری توبہ ہمیں کوئی نفع نہیں دے گی لیکن اس میں ہمارا قصور تو نہیں۔ ہمارا عیسیٰ ابن مریم سے تو سامنا ہی ایسی حالت میں ہوا ہے اور جب ہمارا سامنا اسی حالت اور ایسے وقت میں ہوا ہے تو ہم ایمان یا کفر بھی اب ہی کر سکتے ہیں اس لیے ہم دل سے اسے تیرا رسول تسلیم کرتے ہیں ہاں یہی تیرا رسول ہے۔

صلیب کو زمین پر رکھ کر عیسیٰ ابن مریم کو اس پر لٹایا گیا دونوں بازوں کو صلیب پر بچا کر ہتھیلیوں میں کیل ٹھونک دیتے گئے اور دونوں پاؤں کو اوپر نیچے کر کے ان میں بھی کیل ٹھوک دیا گیا جو نیچے لکڑی کی صلیب میں پیوست ہو گیا۔ صلیب کو کھڑا کر دیا گیا یوں درمیان میں عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب کیا جا رہا تھا اور داہمیں باہمیں دونوں ڈاکوؤں کو مصلوب کیا جا رہا تھا جو کہ ایمان لا چکے تھے۔

مصلوب کیے جانے کا منظر ایسا خوف ناک اور دلہادینے والا ہوتا تھا کہ اگر بڑے سے بڑے دشمن کو بھی صلیب پر چڑھایا جا رہا ہوتا تھا تو اس پر بھی ترس آ جاتا تھا۔ جب عیسیٰ ابن مریم کے ہاتھوں اور پاؤں میں کیل ٹھونکے جا رہے تھے تو عیسیٰ ابن مریم کی زبان پر بار بار ایک ہی بات تھی کہ میں اللہ کا رسول ہوں میں اللہ نے قرآن میں کہا

إِذْقَالَ اللَّهُ يَعْلَمُ إِنِّي مُتَوَفِّيْكَ وَرَأْفُوكَ إِلَى وَمُطَهَّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَجَاعِلُ الَّذِينَ اتَّبَعُوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى يَوْمِ

الْقِيَمَةِ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ۔ آل عمران ۵۵

جب حالات سخت ہو گئے تب یقین تھا کہ اگر میں اللہ کا رسول ہوں جو کہ ہوں تو اللہ کوئی نہ کوئی رستہ ضرور نکالے گا کیونکہ اللہ اپنے رسول کو مغلوب نہیں ہونے دے سکتا ہے اور پھر جب گرفتار کیا گیا تب بھی یقین تھا کہ اللہ کوئی نہ کوئی رستہ نکالے گا اور جب سرزاسنا کر جیل بھیج دیا گیا تب بھی یقین

تھا کہ ابھی کون سا صلیب پر چڑھا دیا گیا اس لیے اب بھی اللہ کوئی نہ کوئی رستہ ضرور نکالے گا اسی میں اللہ کی کوئی حکمہ ہوگی اور پھر بالآخر جب صلیب پر چڑھا دیا گیا تو ظاہر ہے اب کیا ہو سکتا ہے؟ اب تو موت آنکھوں کے سامنے نظر آنے لگی تب دل ہی دل میں نامیدی اور شکوہ کی صورت میں عیسیٰ اللہ کو کہہ رہا تھا کہ یہ میرے ساتھ کیا کیا؟ تو نے تو قدر میں کیا ہوا ہے کہ تیر ارسوں ہی غالب رہے گا رسول کو کوئی قتل نہیں کر سکتا رسول کو کوئی بھی وفات نہیں دے سکتا تیرے علاوہ یعنی رسول کی زندگی کو کوئی بھی پورا نہیں کر سکتا تو پھر یہ کیا ہو رہا ہے؟

**إذْقَالَ اللَّهُ يَعِيسَى إِنَّى مُتَوَفِّيْكَ** تب کہا اللہ نے اے عیسیٰ اس میں کچھ شک نہیں میں تجھے آگے چل کر مستقبل میں وفات دونگا یعنی تو اپنی پوری زندگی گزار کر طبعی طور پر وفات پائے گا تو آگے سے عیسیٰ نے اللہ سے کہا کہ پھر یہ جو مجھے صلیب پر چڑھایا جا چکا ہے یہ کیا ہے؟ تو اللہ نے اس کا آگے جواب دیا وَرَأْفِعُكَ إِلَيَّ اور یہ جو تیرے ساتھ کیا جا رہا ہے یہ تجھے رفع کر رہا ہوں اپنی طرف وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفُرُوا اور تجھے پاک کر رہا ہوں یعنی تجھے نکال کر لے جارہا ہوں ان لوگوں سے جو تیر اکفر کر رہے ہیں، تیرا کفر کرنے والوں سے تجھے نکال کر ان میں لے جارہا ہوں جو تجھے میرا بھیجا ہوا یعنی اللہ کا رسول تشیم کرنے والے ہیں۔ یعنی تب اللہ نے عیسیٰ پر واضح کیا کہ یہ تجھے وفات نہیں دے سکیں گے یہ تجھے قتل نہیں کر سکیں گے اور یہ جو تجھے صلیب پر چڑھایا جا چکا ہے یہ میں تجھے رفع کر رہا ہوں اپنی طرف اللہ رفع کرتا ہے جیسے کہ اس کا قانون ہے اللہ آزمائش میں ڈال کر اس میں ثابت قدم رہنے والوں کو رفع کرتا ہے اور جو ثابت قدم نہیں رہتے انہیں رفع نہیں کرتا اور یہ جو تیرے ساتھ کر رہے ہیں یہ میری منصوبہ بندی ہے میں تجھے ان سے نکال رہا ہوں اس طریقے سے کہ کفر کرنے والوں کو ان کے کی سزا دی جائے اگر تجھے ان کے سامنے بچالیا جاتا اس مقام پر پہنچنے ہی نہ دیا جاتا تو ان کے لیے ایمان لانا ناگزیر ہو جاتا اور پوچنکہ یہ تو تیرا کفر کرچکے ہیں یہ مجرم ثابت ہو چکے ہیں تو اللہ کیسے مجرمین کو ان کے جرم کی سزا دیئے بغیر چھوڑ سکتا ہے اس لیے یہ میری حکمت کی انتہاء ہے کہ نہ صرف تجھے اس آزمائش کے ذریعے رفع کر رہا ہوں اور کفر کرنے والوں سے پاک کر رہا ہوں بلکہ مجرمین کے لیے بچاؤ کا راستہ ہی بند کر رہا ہوں، اسی کی مزیدوضاحت آگے چل کر آئے گی۔

صلیب کھڑے کیے جانے کے بعد بھی ملاوں کی طرف سے یہ آوازیں آ رہی تھیں کہ اے عیسیٰ اب بھی تیرے پاس وقت ہے صرف ایک بار اقتدار کر لے کہ تو کذاب ہے لیکن اب سامنے سے عیسیٰ ابن مریم درد کی شدت سے کراہت ہوئے ایک ہی بات کہتا کہ میں اللہ کا رسول ہوں میں اللہ کا رسول ہوں۔ اتنے میں دائیں اور بائیں مصلوب کیے جانے والے دونوں افراد نے درد کی شدت سے کراہت ہوئے اور چیختے ہوئے کہا کہ اے عقل کے انہو! کیا تم غور نہیں کرتے ایسا شخص بھلا جھوٹا ہو سکتا ہے جسے اس قدر راذیت بھی اس کے موقف سے نہ ہٹا سکی؟

ہم سے پوچھو کہ جب موت آنکھوں کے سامنے ہو اور جان بچانے کا ایک موقع ملے تو اس کی قیمت کیا ہوتی ہے؟ ہم ڈاکو تھے ہم نے ڈالے ڈالے بڑے بڑے جرام کے ہم خود بھی جانتے ہیں ہم مجرم ہیں اور ہم اس سزا کے حقدار ہیں لیکن اس کے باوجود اگر ہمیں ایک موقع دیا جائے تو ہم جان بچانے کے لیے کچھ بھی کرنے کو تیار ہیں مگر دیکھو اس شخص کو، دیکھو جسے بار بار کہا جا رہا ہے کہ ایک بار خود کو کذاب کہہ دے تجھے چھوڑ دیا جائے گا تیری جان بچ جائے گی لیکن وہ ٹس سے مس نہیں ہو رہا سے اپنی جان کی کوئی پرواہ نہیں، اس نے اپنی جان کی پرواہ نہیں کی بلکہ اس اڑیت کو گلے گلار ہا رہے۔

اے عقل کے انہو! ذرا غور کرو ایک لمحے کے لیے اس بات کو مان لیتے ہیں کہ وہ جھوٹا ہے اللہ کا رسول نہیں ہے تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر اس نے جھوٹ کیوں بولا ہو گا؟ اول تو یہ کہ دنیاوی مال و متعہ کے لیے، عزت و شہرت کے لیے اور اگر یہ وجہ نہیں تو پھر دوسرا وجہ یہ ہے کہ یہ پاگل شخص ہے اس کا ہنی تو ازان ٹھیک نہیں۔ اور اگر دوسرا وجہ ہوتی یعنی پاگل ہوتا تو پاگل پر سزا کا اطلاق نہیں ہو سکتا اس لیے پچھے تو ایک ہی صورت پہنچتی ہے کہ دنیاوی مال و متعہ، عزت و شہرت کی خاطر اور اگر ایسا ہوتا تو کیا موت کو گلے لگاتا یا پھر جان بچانے کی کوشش کرتا؟ جب زندگی ہی نہیں رہے گی تو مال و دولت کا کیا کیا جائے گا؟ کیا ان دو کے علاوہ کوئی تیری صورت ممکن ہے؟ نہیں نا؟ تو پھر عقل کے انہو جان لواپنے کاں کھول کر سن لواور آنکھیں کھول کر دیکھلو، اے بد بختو یہ اللہ کا رسول ہے یہ کذاب ہو ہی نہیں سکتا۔

دائیں بائیں مصلوب کیے جانے والے مومنوں کی ان باتوں نے نہ صرف بڑے بڑے ملاوں کے پاؤں تک سے زمین کھینچ لی بلکہ عوام کو بھی جیسے سانپ سونگ گیا ہواب لوگوں کی ایک بڑی تعداد ایسی تھی جن کو ادراک ہو چکا تھا کہ وہ نہ صرف باطل پر ہیں بلکہ وہ اللہ کے رسول کی ساتھ دشمنی کر رہے ہیں اور ہر کوئی یہی چاہ

رہا تھا کہ کہیں سے عیسیٰ کے حق میں کوئی آواز بلند ہوتا ہم اس کے پیچھے کھڑے ہو جائیں گے لیکن ہر کوئی بھی سوچ اور چاہ رہا تھا کوئی بھی پہل کرنے کو تیار نہ تھا اور یہ حق تو ان ملاں کا بنتا تھا جن کی وجہ سے حالات یہاں تک آپنچے اور وہ ملاں بھی ایک دوسرے سے ہی امید رکھ رہے تھے کہ کوئی پہل کرے لیکن کسی نے پہل نہ کی۔

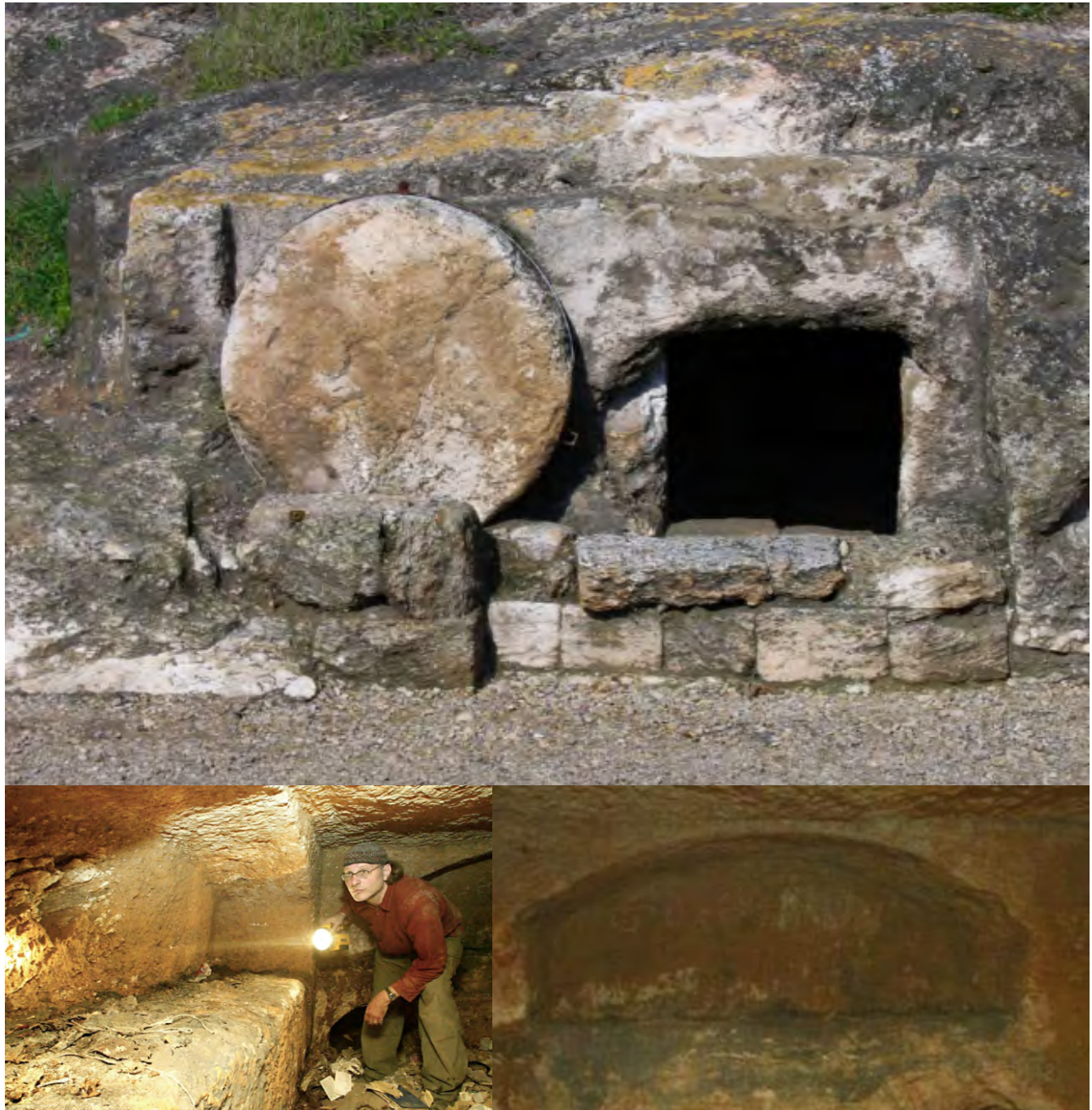
یہ منصوبہ بندی تواصل میں اللہ کی تھی اس لیے دوسری طرف اللہ اپنا کام کر رہا تھا جن نے عیسیٰ ابن مریم کو سزا انسانے کے فوراً بعد عیسیٰ ابن مریم کے سب سے قربی حواری جو کہ مادر بھی تھا اس کے ساتھ مل کر ایک منصوبہ بندی کی تھی کہ عیسیٰ ابن مریم کو اس کی موت سے پہلے ہی صلیب سے اتار لیا جائے گا جس کے لیے انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کے دو حواریوں کو ذمہ داری سونپی کہ سپاہی کے روپ میں ایک پھالے سے عیسیٰ کی ناک کو ایک دوالگا دیں جس کے سو نگنے سے عیسیٰ بے ہوش ہو جائے گا اور پھر بالآخر عیسیٰ کو مردہ قرار دیتے ہوئے وہاں سے جسم کو لے جایا جائے گا اور اسی وجہ سے ہی نجح نے عیسیٰ کی سزا کے دن کا تعین کیا تھا۔

بنی اسرائیل کے لیے ہفتے کا دن نہ صرف مقدس سماج ہاتھا بلکہ ہفتہ چھٹی کا دن تھا ہفتے کو کچھ بھی نہیں کیا جاتا تھا اور نہ ہی ہفتے کے دن کسی مجرم کو سزا دی جاتی تھی اور اگر کوئی مصلوب کیا گیا تو اسے ہفتے کا یوم شروع ہونے سے پہلے پہلے صلیب سے اتارا جانا لازم ہوتا تھا۔ جمعہ کے دن موجودہ وقت کے مطابق دن دو بجے عیسیٰ ابن مریم کو صلیب پر چڑھایا گیا اور شام دس بجے سے پہلے پہلے یعنی سورج غروب ہونے سے پہلے پہلے جسم کو صلیب سے اتارا جانا لازم تھا کیونکہ مغرب کیسا تھا ہی ہفتے کا دن شروع ہو جانا تھا۔

جب بھی کسی کو صلیب پر چڑھایا جاتا تو صلیب پر موت ہوتے چھ دن بھی لگ جایا کرتے یہاں تک کہ چھ دنوں میں بھی موت نہیں ہوتی تھی کیونکہ صلیب پر چڑھانے کے بعد نہ تو کچھ کھانے کو دیا جاتا اور نہ ہی پینے کو یوں بھوک، پیاس اور درد کی شدت کی وجہ سے انتہائی اذیت ناک طریقے سے موت ہوتے ہوتے دو، تین، چار، پانچ یا چھ دن بھی لگ جاتے یہاں تک کہ چھ دنوں میں بھی موت واقع نہیں ہوتی اور ہفتہ شروع ہونے سے پہلے اگر کسی کی موت واقع نہ ہوتی تو اسے پھالوں سے مارا جاتا اس کی ہڈیاں پسلیاں توڑ دی جاتیں اور جب اس کی موت واقع ہو جاتی تو لاش کو صلیب سے اتار لیا جاتا۔ دن دو بجے صلیب پر چڑھایا گیا اور نوبجے کے قریب عیسیٰ کے ایک حواری نے سپاہی کے روپ میں پھالے کی نوک پر کپڑے کا گلزار الپیٹ کر جو کہ بے ہوشی کی دوالگا ہوا تھا ناک سے مس کیا جس کی وجہ سے عیسیٰ گھری بے ہوشی میں چلا گیا۔

جب صلیب سے اتارنے کا وقت آیا تو نہ صرف نجح خود وہاں موجود تھا بلکہ حالات پر گہری نظر کھے ہوئے تھا جن نے حکم دیا کہ صلیب سے اتار لیا جائے جس کے لیے موت کا ہونا لازم تھا عیسیٰ کے علاوہ دونوں ڈاکو درد کی شدت سے کراہ رہے تھے سپاہیوں نے پہلے دونوں ڈاکوؤں کو پھالے مار مار کر ان کی ہڈیاں تک توڑ دیں جس کی وجہ سے ان کی موت واقع ہوئی اور انہیں صلیب سے اتار لیا گیا اور جب عیسیٰ ابن مریم کی باری آئی تو نجح نے حکم دیا کہ دیکھا جائے زندہ ہے یا موت ہو چکی تو ایک سپاہی نے عیسیٰ کے پیٹ سے تھوڑا اوپر پسلوں میں پھالا چبویتا کہ اگر زندہ ہوا تو درد کی شدت سے جسم میں جنبش ہو گی لیکن پھالا چبانے سے جسم سے خون تو بہنا شروع ہو گیا لیکن جسم میں رائی برآ بر بھی جنبش نہ ہوئی تو سپاہی نے سمجھ لیا کہ موت واقع ہو چکی یوں سپاہی نے سوالی نظر وہ سے نجح کی طرف دیکھا کہ آیا مزید پھالے مارنے ہیں یا پھر موت تو ہو چکی اب لاش صلیب سے اتارنی ہے تو نجح نے فوراً حکم دے دیا کے جسم کو صلیب سے اتار لیا جائے۔ جب جسم کو اتارا جا رہا تھا تو ہی عوام جو پہلے عیسیٰ ابن مریم کی دشمنی میں ہر حد پار کر چکے تھے اب ان کے چہروں پر پشمیانی اور پچھتاوا جملک رہا تھا گویا کہ ان کے ہاتھوں سے ظلم عظیم سرزد ہو گیا، سناثا اور انتہائی افسردگی کا ماحول تھا ہر کوئی دشن ہونے کے باوجود ایسے بجھا بجھا ساتھا جیسے کسی اپنے کی موت ہو گئی ہو۔ منصوبہ بندی کے تحت عیسیٰ ابن مریم کے چار حواریوں نے نجح سے عیسیٰ ابن مریم کے جسم کا مطالبہ کیا تو نجح نے ان کا مطالبہ تسلیم کرتے ہوئے جسم کو ان کے حوالے کرنے کا حکم دے دیا اور عیسیٰ ابن مریم کے باقی حواری جو اس ساری منصوبہ بندی سے بالکل لا علم تھے وہ بھی یہی سمجھ رہے تھے کہ عیسیٰ اللہ کے رسول کی موت ہو چکی اور وہ پھوٹ پھوٹ کر رورہے تھے۔ عیسیٰ ابن مریم کے حواری جب جسم کو لیکر جانے لگے تو عوام دکھ اور پچھتاوا کی کیفیت میں پیچھے پیچھے آنے لگی جس پر عیسیٰ کے ان حواریوں نے چلانا شروع کر دیا جو سمجھ رہے تھے کہ عیسیٰ کی موت ہو چکی کہ اب کیا چاہیے کیا اب بھی سکون نہیں ملا؟ جاؤ اب تو جان چھوڑ دو اور کیا کرنا چاہتے ہو؟ یوں عوام نہ صرف آگے بڑھنے سے رک گئے بلکہ افسردگی کے ماحول میں واپس چلے گئے۔

منصوبہ بندی کے تحت عیسیٰ ابن مریم کے خاص حواری نے ایک چٹان میں غار خرید رکھا تھا اس وقت ایسے غاروں کو وفات شدگان کو مدفن کرنے کے لیے استعمال کیا جاتا تھا جہاں عیسیٰ ابن مریم کو لے جایا گیا جیسا کہ آپ اس غار کو آج بھی درج ذیل تصاویر میں دیکھ سکتے۔



قبر کے نام پر غار میں پہلے سے ہی سب انتظام کر رکھا ہوا تھا جیسے ہی عیسیٰ ابن مریم کے جسم کو اس غار میں داخل کیا گیا تو چودہ فٹ لمبے کپڑے کو بچا کر اس پر لٹادیا گیا زخموں اور جسم پر مرہم لگا کر اسی کپڑے کو دوسرے سرے سے جسم پر اوڑھ دیا گیا یوں تین دن تک عیسیٰ ابن مریم کو اسی غار میں رکھا گیا تین دن میں نہ صرف ہوش آچکا تھا بلکہ جسم پر زخم کافی بھر چکے تھے اس کے بعد عیسیٰ ابن مریم کو ہاں سے نکال کر کافی دور ایک دوسرے شہر کے قریب شہر سے باہر ایک گھر میں رکھا گیا جہاں عیسیٰ ابن مریم چالیس دن تک ٹھہرے جب تک کہ زخم بھر کر چلنے پھرنے کے قابل نہیں ہو گئے ان چالیس دنوں کے دوران عیسیٰ ابن مریم نہ صرف اپنے خاص حواریوں سے ملاقاتیں کرتے رہے بلکہ ان پر واضح کیا کہ کسی کو بھی یہ خبر نہ ہو کہ میں زندہ ہوں میری موت نہیں ہوئی اور تم اس دعوت کو پورے زور شور سے لوگوں تک پہنچاؤ، لوگ خود کو مجرم سمجھ رہے ہیں وہ نہ صرف پشیمان ہیں اور پچھتا رہے ہیں بلکہ وہ چاہ رہے ہیں کہ انہیں اگر اس غلطی کے ازالہ کا موقع ملے تو وہ اس موقع کو ہاتھ سے نہیں جانے دیں گے اس لیے لوگ نہ صرف تمہاری بات سینیں گے بلکہ وہ تمہارا ساتھ بھی دیں گے اور یہ بات جان لو اگر لوگوں پر یہ بات کھل گئی کہ میں زندہ ہوں تو وہ نہ صرف بھرو اپس پلٹ جائیں گے اور ان کا پچھتا اونداشت ختم ہو جائے گی اور وہ سمجھیں گے کہ انہوں نے کچھ بھی نہیں کیا

بلکہ وہ تمہاری دعوت نہیں سننے کے وہ تمہارے قریب نہیں آئیں گے اس لیے لوگوں کو ان ملاؤں کے چنگل سے آزاد کرنا تھا ہے تو انہائی حکمت سے کام لینا، یہ ملاؤں تم سے الجھیں گے تمہارے ساتھ دشمنی کریں گے لیکن ان سے مت گھبراانا کو وہی جواب دینا جو میں نے دیا نہیں وہی کہنا جو میں نے کہایا لوگ تمہارا سامنا نہیں کر پائیں گے انہوں نے جو کرنا تھا کر لیا اب عموم بھی ان کا ساتھ نہیں دے گی اس لیے گھبراانا نہیں اور نہ ہی فکر کرنا۔ جب عیسیٰ ابن مریم کیخلاف ملاؤں نے محاذ کھولا تھا سب دشمن بن گئے تھے تب بہت سے ایسے لوگ جو خود کو مومن سمجھتے تھے اور خود کو عیسیٰ کے پکے سچے حواری ثابت کرنے کے لیے بڑے بڑے دعوے کرتے تھے لیکن حقیقت میں وہ منافقین تھے وہ سب کے سب غائب ہو گئے تھے ساتھ چھوڑ گئے تھے سوائے ان چند حواریوں کے جو واقعۃ حواری تھے نہ کہ منافقین۔ اس لیے عیسیٰ ابن مریم کو اپنے ان حواریوں پر مکمل اعتماد تھا کیوں کہ انہوں نے خود کو ثابت کر دیا تھا کہ وہ اللہ کے خالص غلام ہیں وہ کسی بھی صورت اللہ کے رسول کا ساتھ دینے سے پچھے نہیں ہیں گے وہ حالات کا ڈٹ کر مقابلہ کریں گے سو انہوں نے کر دکھایا۔ عیسیٰ ابن مریم اپنے ان حواریوں کو صحیح کر کے اپنی ماں کی ساتھ وہاں سے ہجرت کر کے اس خطے میں آگئے جو کہ پاکستان و افغانستان کے قبائلی علاقوں ہیں جہاں پشتون قوم آباد ہے اسی کا ذکر اللہ نے قرآن کی درج ذیل آیت میں بھی کیا۔

وَجَعَلَنَا أَبْنَى مَرْيَمَ وَأُمَّةً آيَةً وَأَوْيَنِهِمَا إِلَى رَبُوَّةٍ ذَاتٍ قَرَارٍ وَمَعِينٍ .المومون ۵۰

اوینہما۔ ہم نے ان دونوں کو پناہ دی۔

دین کی خاطر ہجرت کرنا یا جہاں پر ایک مومن پر زمین تگ ہو جائے وہاں سے ہجرت کر کے جہاں پناہ ملے اسے عربی میں اویں کہا جاتا ہے۔ ربوۃ۔ جنت نما سرسبز باغات والی چشمتوں والی پہاڑی وادی، ایسا علاقہ جہاں بہت زیادہ پہاڑ ہوں۔

ذات قرار۔ رہنے یا ٹھہرنے کی جگہ۔

معین۔ مددگار، ایک مقررہ لمبی مدت جیسے دنیا میں اللہ نے جس مدت تک کے لیے بشر کو بسا یا وہ مدت بھی معین کہلاتی ہے۔ معین کے ایک معنی مقررہ مدت تک۔ کوئی مقررہ مدت تھی جس کے لیے اللہ نے عیسیٰ علیہ السلام اور ان کی والدہ کو پناہ دی ایک جنت نما سرسبز باغات والے پہاڑی علاقے میں۔ جب ہم قرآن سے اس کا جواب حاصل کریں تو قرآن اس کا جواب یوں دیتا ہے۔

إذْقَالَ اللَّهُ يَعِيسَى إِنِّي مُتَوَقِّيْكَ جَب عِيسَى كُوئی اسرايِل میں سے جنہوں نے کفر کیا انہوں نے اپنی طرف سے قتل کرنے کے لیے صلیب پر چڑھایا تب اللہ نے کہا اے عیسیٰ اس میں کچھ شک نہیں یہ تجھے وفات نہیں دے سکیں گے میں تجھے وفات دون گالیعنی یہ جو تجھے قتل کرنے کے لیے صلیب پر چڑھا چکے ہیں یہ اپنے مقصد میں کامیاب نہیں ہو سکیں گے بلکہ تو اپنی زندگی پوری گزار کر طبعی طور پر وفات پائے گا۔

وَمُطَهَّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا اور یہ جو تجھے اپنی طرف سے بذریعہ صلیب قتل کر رہے ہیں یہ اللہ کی حکمت ہے اللہ اس طرح تجھے ان لوگوں سے پاک کر رہا ہے ان سے نکال کر ان میں لے جا رہا ہے جو ان کی طرح کفر کرنے والے نہیں بلکہ ایمان لانے والے ہیں۔

جب بنی اسرائیل نے عیسیٰ ابن مریم کو اپنی طرف سے مصلوب کیا لیکن چونکہ وہ اللہ کی منصوبہ بندی تھی وہ تو یہ سمجھتے رہے کہ انہوں نے عیسیٰ کو قتل کر دیا لیکن اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو قتل ہونے نہیں دیا تو وہاں ایک تو عیسیٰ علیہ السلام پر زمین تگ ہو چکی تھی وہ وہاں نہیں رہ سکتے تھے کیوں کہ اس وجہ سے بنی اسرائیل میں سے وہ جو کفر کرنے والے تھے ان پر حقیقت عیاں ہو جاتی اور وہ ان پر ایمان لا کر حلال شدہ غصب سے نکج جاتے اور ایسا اللہ کے قانون میں نہیں ہے اس لیے وہاں سے خفیہ طریقے سے نکلنے لازم تھا کہ انہیں اس کا علم ہی نہ ہو کہ آپ زندہ ہیں۔

اور دوسرا وجہ یہ تھی کہ عیسیٰ علیہ السلام نے بنی اسرائیل کے باقی دس قبائل کی طرف اللہ کی دعوت لیکر جانا تھا اور جس کے لیے کسی ایک ایسی جگہ کا مقرر رہنا لازم تھا جسے وہ اپنادار لخلافہ بناسکیں یعنی ہیدڑ کو اڑ بنا سکیں تاکہ ان کی والدہ مستقل وہیں رہے اور باقی تمام بنی اسرائیل کو بھی وہاں جمع کیا جاسکے۔ یہی وہ مقام تھا جہاں پر عیسیٰ علیہ السلام کو معین مدت تک یعنی اپنی وفات تک رہنا تھا کیونکہ اللہ نے مریم سے ان کے بیٹی کی وفات سے پہلے ہی یہ وعدہ کیا تھا۔ یوں عیسیٰ ابن مریم اپنی ماں کی ساتھ وہاں سے ہجرت کر کے یہاں اس مقام پر آ کر آباد ہوئے جہاں پشتون قوم آباد ہے جو کہ بنی اسرائیل ہیں یہ جگہ اس وقت جنت نما سرسبز باغات والی چشمتوں والی پہاڑی وادی تھی اور عیسیٰ ابن مریم اپنی موت تک یہیں رہے یہیں پرانہوں نے شادی کی ان کے بچے بھی ہوئے جس کا

قرآن کی درج ذیل آیت میں اللہ نے ذکر کیا

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِّنْ قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجًا وَذُرِّيَّةً . الرعد ۳۸

اور تحقیق کہ یعنی تم اپنی طرف سے تحقیق کر لو جو ہم کہہ رہے ہیں یہی حق ہے جو تمہارے سامنے آئے گا تجھ سے پہلے بھیجا ہم نے ایک ایک رسول اور کیا ہم نے ان کو یہی بچوں والا یعنی کوئی ایک بھی رسول ایسا نہیں بھیجا جس کو یہی بچوں والا نہیں کیا۔

اللہ نے قرآن میں بالکل دو ٹوک الفاظ میں یہ بات واضح کر دی کہ کوئی ایک بھی رسول اللہ نے ایسا نہیں بھیجا کہ جو یہی بچوں والا نہ ہو اگر بالفرض یہ بات مان لی جائے کہ عیسیٰ ابن مریم یا کوئی اور یہی بچوں والا نہیں تھا تو وہ رسول ہو ہی نہیں سکتا کیونکہ اللہ نے اسی قرآن میں کہا کہ رسول میں تمہارے لیے اسوہ حسنہ ہے اسوہ حسنہ کے معنی ہیں کہ صرف اور صرف وہی کرنا ہے جو رسول نے کیا اور بالکل ویسا ہی کرنا ہے جیسا رسول نے کیا اب اگر کوئی بیوی بچوں والا نہ ہو تو اس میں شادی اور بچوں کے لیے اور پھر بچوں کی تربیت کیسے کی جائے وغیرہ کا اسوہ کہاں سے اخذ کیا جائے گا؟ اس لیے وہ رسول ہو ہی نہیں سکتا جو یہی بچوں والا نہ ہو۔ اس کی ایک اور وجہ بھی ہے اور وہ یہ کہ کل کو یوم الحساب جب حساب لیا جائے گا جب اللہ پوچھے گا کہ تم اس جیسے کیوں نہ بنے تو جن کی طرف بھیجا گیا ان کے پاس عذر ہو گا کہ اے اللہ ہم اس جیسے کیسے بن سکتے تھے کیونکہ ہم پر بیوی اور بچوں کی ذمہ داری تھی اگر ہم پر بیوی بچوں کی ذمہ داری نہ ہوتی تو ہم بھی اس جیسے بن جاتے اور اگر اس کو بھی بیوی بچوں والا کیا جاتا اور اس کے باوجود یہ ایسا بنتا جیسا یہ بنا تو پھر اگر ہم اس کی طرح نہ بنتے تو ہم سے سوال کرنے کا حق دار تھا اور تب ہمارے پاس کوئی بہانہ نہ ہوتا ہم واقعتاً مجرم ہوتے۔ یہ وجہ ہے کہ کوئی ایک بھی رسول بغیر بیوی بچوں کے نہیں ہو سکتا اس لیے عیسیٰ ابن مریم کی نہ صرف بیوی تھی بلکہ بچے بھی تھے جو کہ ایک بیٹی اور دو بیٹے تھے۔

یہ پشتون قوم بنی اسرائیل ہیں جو ماضی میں جب بنی اسرائیل پر ذات مسلط ہوئی ان پر دوسری اقوام کو مسلط کیا گیا عذاب کا شکار ہوئے بالکل ایسے ہی جیسے آج خود کو مسلمان کہلوانے والے عذاب کا شکار ہیں تو یہ بنی اسرائیل کے دس قبائل وہاں سے ہجرت کر کے یہاں آ کر آباد ہو گئے تھے۔ عیسیٰ ابن مریم نے یہاں آ کر ان لوگوں کو دعوت دی تو ان لوگوں نے عیسیٰ ابن مریم کی دعوت کو قبول کر لیا۔

پھر یہی قوم یعنی جنہیں آج پشتون قوم کہا جاتا ہے جو کہ بنی اسرائیل ہیں انہوں نے واپس اسرائیل آ کر عیسیٰ ابن مریم کے حواریوں کی نصرت کی جس وجہ سے ایک انقلاب برپا ہو گیا یوں عیسیٰ ابن مریم کی زندگی میں ہی تمام کے تمام بنی اسرائیل ایمان لے آئے سوائے کفر کرنے والوں کے اور سبق ریاست قائم ہو گئی۔ وہی ریاست بڑھتے بڑھتے یورپ و روس تک پھیل گئی۔

اسی کا اللہ نے قرآن کی درج ذیل آیت میں بھی ذکر کیا ہے

وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلَّا لَيُوْمَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا . النساء ۱۵۹

اور نہیں اہل الکتاب سے مگر ایمان لے آیا تھا اس کیسا تھا اس کی موت سے پہلے اور یوم القیامہ ہو رہا ہے ان پر شہید یعنی جب تک وہ موجود ہا اور اس نے انہیں دعوت دی تو جو کچھ بھی اس کیسا تھا کیا گیا اس سب کی یوم القیامہ ان پر گواہی دے رہا ہے۔

اللہ نے آج سے چودہ صدیاں قبل بھی یہ حق کھول کھول کرواضح کر دیا تھا کہ عیسیٰ ابن مریم کی موت سے قبل اہل الکتاب میں میں سب کے سب ایمان لے آئے تھے لیکن کوئی نہ مانا کسی نے اس بات کو تسلیم نہ کیا سوائے انتہائی قلیل کے اور آج ایک بار پھر اللہ نے حق کھول کھول کرواضح کر دیا اور دوسری بات یہ ہے کہ اللہ نے ہر شے سے اس کا جوڑا اخلاق کیا جیسا کہ درج ذیل آیت میں آپ یہی بات دیکھ سکتے ہیں۔

وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ . الذاريات ۲۹

اور ہر شے سے غلق کیا ہم نے اس کا جوڑا

اللہ جب بھی کسی رسول کو بعثت کرتا ہے تو جب وہ اس ذمہ داری کو پورا کرنے کا اہل ہو جاتا ہے یعنی پروان چڑھ کر اس مقام پر آ جاتا ہے جہاں پر آ کر اسے ذمہ داری کو پورا کرنا ہوتا ہے جس کو پورا کرنے کے لیے اسے دنیا میں لا یا گیا تو تب سے لیکر اس کی موت تک کی زندگی جو کہ ایک یوم کہلاتا ہے اللہ نے اس کا اسی سے جوڑا بنا دیا۔ جیسے یوم میں پہلے لیل یعنی ظلمات ہوتی ہیں اس کے بعد دھار یعنی دن نکل آتا ہے سب کچھ روشن ہو جاتا ہے بالکل ایسے ہی رسول کی زندگی کا پہلا

حصہ لیل پر مشتمل ہوتا ہے جب رسول کو بعث کیا جاتا ہے تو لیل یعنی نظمات ہوتی ہیں کسی کو بھی نہیں علم ہوتا کہ حق کیا ہے یہاں تک کہ حق کی ایک رائی بھی نہیں ہوتی نور کی ایک کرن تک نہیں ہوتی اس دوران رسول کا کام ہوتا ہے لوگوں کو حق کی دعوت دینا رسول حق کھول کر لوگوں پر واضح کرتا ہے اس پہلے مرحلے میں بہت تھوڑے ایسے ہوتے ہیں جو سننے دیکھنے اور سمجھنے کی صلاحیتوں کا اسی مقصد کے لیے استعمال کرتے ہیں جس مقصد کے لیے یہ صلاحیتیں دی گئیں اور حق کو پیچان کر رسول کے ساتھیوں میں سے ہو جاتے ہیں مگر اکثریت ایمان لانے کی بجائے کفر کر دیتی ہے انکار ہی کرتی ہے جب رسول ہر ایک تک دعوت پہنچا چکتا ہے یعنی وہ اس ذمہ داری کو پورا کر لیتا ہے تو اس کے بعد یوم کا دوسرا حصہ یعنی رسول کی زندگی کا دوسرا مرحلہ شروع ہوتا ہے اور وہ ہوتا ہے اللہ کے یہ یعنی ہاتھ کا حرکت میں آنا، رسول اللہ کی زبان کا کام ہوتا ہے پیغام کو کھول کر پہنچا جب زبان اپنی ذمہ داری کو پورا کر لیتی ہے تو وجود میں صرف زبان ہی نہیں بلکہ ہاتھ بھی ہوتے ہیں یوں زبان کے بعد ہاتھ حرکت میں آتے ہیں اور بالآخر جو زبان سے نہیں مانتے انکار ہی کرتے ہیں وہ ہاتھ سے یعنی ڈنڈے کے حرکت میں آنے سے مان جاتے ہیں انہیں ماننا ہی پڑتا ہے یوں خار ہو جاتی ہے یعنی رسول کی زندگی میں ہی ہر کوئی مان جاتا ہے اور ہر طرف نور پھیل جاتا ہے نظمات مکمل طور پر ختم ہو جاتی ہیں۔

اب ایسا کیسے ممکن ہے کہ اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو اپنے قانون کے ہی خلاف بعث کر دیا ہو؟ یہ ممکن ہی نہیں بلکہ عیسیٰ ابن مریم اللہ کا رسول تھا اور اس کی موجودگی میں ہی ہر کوئی ایمان لے آیا فرق صرف اتنا تھا جو زبان سے نہیں مانے انہیں بعد میں ڈنڈے سے ماننا پڑا جو کہ اسلام لانا کھلاتا ہے۔ عیسیٰ ابن مریم کو صلیب پر چڑھایا گیا اور یہ سب منظروں میں موجود ہر کسی نے دیکھا ہر کسی نے اپنی آنکھوں سے یہی دیکھا کہ عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب کر دیا گیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کر دیا گیا لیکن حقیقت کیا ہے اس کا علم اللہ کے علاوہ کسی کے پاس نہیں تھا اور یہی وہ وجہ تھی جس وجہ سے بنی اسرائیل میں سے جہنوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا انہوں نے کہا کہ ہم نے مریم کے بیٹے عیسیٰ کو قتل کر دیا کیونکہ ہر کسی نے اپنی آنکھوں سے تو یہی دیکھا تھا لیکن حقیقت کا کسی کو بھی علم نہیں تھا سوائے اللہ کے، اللہ نے علم ان سے چھپا دیا اور پھر یہی وہ وجہ ہے جس وجہ سے بعد میں عیسائیوں نے یہ بات گھٹلی کہ عیسیٰ ابن مریم کی صلیب پر قوموت ہو چکی تھی لیکن وہ تیرے دن زندہ ہو گئے اور چالیس دن تک اپنے حوار یوں سے ملا تاں کرتے رہے اور چالیس دن بعد زندہ اور آسمانوں پر اللہ کے پاس چلے گئے اللہ کے دائیں جانب جا کر بیٹھ گئے حالانکہ نہ تو عیسیٰ ابن مریم کی صلیب پر موت ہوئی تھی یعنی صلیب پر قتل ہوئے تھے اور نہ ہی وہ زندہ یا مردہ آسمانوں پر کہیں گئے اور اگر جاتے بھی تو کہاں کس کے پاس جاتے؟ ایسا تو کوئی اللہ ہے ہی نہیں جو کہ کائنات سے الگ اور آسمانوں پر چڑھ کر بیٹھا ہوا ہے۔

ذلِکَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ قَوْلُ الْحَقِّ الَّذِي فِيهِ يَمْتَرُونَ۔ مریم ۳۲

وہ عیسیٰ مریم کا بیٹا تھا جس کے بارے میں حق کھول کھول کر واضح کر دیا گیا جو کہ گزر چکا، یہ ہے عیسیٰ ابن مریم کے بارے میں حق بات جس میں جھگڑا ہے تھے جس کے قریب آنے کی بجائے اسے تسلیم کرنے کی بجائے اس سے دور بھاگ رہے تھے اور آج بھی حق کھول کھول کر واضح کر دیتے جانے کے باوجود حق کو تسلیم کرنے کی بجائے اس سے دور ہی بھاگ رہے ہو، شک کر رہے ہو، بحث و مباحثوں میں مشغول ہو، جسے ماننے کو تیار ہی نہیں، جس پر بات کرنا تم پرانا گوار گز رتا ہے، جس پر فضول بحثیں کرتے ہو بغیر علم کے۔

اللہ کے کلام کی روشنی میں یہ تھا عیسیٰ ابن مریم علیہ السلام کے بارے میں حق۔ حق ہر پہلو سے اور ہر لحاظ سے کھول کھول کر واضح کر دیتے جانے کے بعد اب جس کا جی چاہے حق کو تسلیم کرتے ہوئے دنیا و آخرت میں فلاح کا سودا کرے اس عذاب عظیم سے نج جائے جو بالکل سر پر آچکا ہے اور جو چاہے حق کا کفر کرتے ہوئے اپنے مشرک آبا و اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے عقائد و نظریات پر ڈٹا رہے لیکن ایک بات کا ان کھول کر سن لے حق کو حق حاصل ہے کہ اسے تسلیم کیا جائے جب حق سامنے آجائے تو کوئی چاہ کر بھی حق کا کفر نہیں کر سکتا ہر کسی کو حق تسلیم کرنا ہی پڑتا ہے فرق صرف اتنا ہے کہ بہت کم ہوتے ہیں جو زبان سے مانتے ہیں مگر اکثریت زبان سے نہیں بلکہ ڈنڈے سے مانتی ہے اس لیے اگر آج کوئی زبان سے نہیں مانتا تو اسے ماننا ہی ہو گا اور وہ عنقریب مانے گا۔

## عیسیٰ ابن مریم کا زندہ آسمانوں پر چڑھ جانا

آپ جانتے ہیں کہ قرآن ہی کی کچھ آیات کے من پسند تر اجم و تفاسیر جو کہ شیاطین کا کلام ہے انہیں اللہ کا کلام قرار دیتے ہوئے یہ بات عام کردی گئی کہ عیسیٰ ابن مریم کو نہ تو صلیب پر چڑھایا گیا اور نہ ہی یہودی انہیں قتل کر سکے بلکہ عیسیٰ ابن مریم کو اللہ نے زندہ اور آسمانوں پر اپنے پاس اٹھالیا۔ اور یہ بات نہ صرف ہر ایک کے ہاں متفقہ ہے بلکہ تاریخی طور پر بھی یہ ثابت شدہ ہے کہ ایک شخص جو کہ رسول ہونے کا دعویدار تھا اس کو کذاب قرار دیتے ہوئے صلیب پر چڑھایا گیا یعنی واقعہ صلیب رونما ہوا تھا اب خود کو مسلمان کھلوانے والے واقعہ صلیب کا تو ان کا نہیں کر سکتے کیونکہ خود بھی تسلیم کرتے ہیں کہ ایسا واقعہ پیش آیا تھا لیکن انہوں نے ایک نئی بات گھٹلی کہ صلیب پر جس کو چڑھایا گیا وہ عیسیٰ ابن مریم نہیں بلکہ ان کا ایک غدار حواری تھا جس کی شکل عیسیٰ ابن مریم سے بدل دی گئی اور اسے صلیب پر چڑھا دیا گیا یوں صلیب پر چڑھائے جانے والے کی موت ہوئی یعنی خود کو مسلمان کھلوانے والے یہ بات تسلیم کرتے ہیں کہ جس شخص کو صلیب پر چڑھایا گیا اور اس کا بذریعہ صلیب قتل ہو گیا اس کی موت ہوئی لیکن وہ عیسیٰ ابن مریم نہیں بلکہ ان کا ایک غدار حواری تھا جس کی شکل ان سے بدل دی گئی اب اگر یہ بات ثابت ہو جاتی ہے کہ جسے صلیب پر چڑھایا گیا وہ کوئی اور نہیں بلکہ عیسیٰ ابن مریم ہی تھا تو یوں مسلمان قوم بھی عیسیٰ ابن مریم کے مصلوب کیے جانے کی دعویدار ثابت ہو جاتی ہے یعنی خود کو مسلمان کھلوانے والے بھی صلیب کے ہی قائل ہیں۔

ویسے تو پچھے جس قدر حق کھول کھول کر واضح کر دیا گیا اس کے بعد کسی بھی لحاظ سے بات کرنے کی ضرورت نہیں رہتی لیکن اس کے باوجود ہم مزید ہر پہلو سے اس موضوع پر بات کریں گے تاکہ کوئی چاہ کر بھی حق کا انکار نہ کر سکے اور اگر اس کے باوجود بھی کوئی حق کا انکار کرتا ہے تو اس کے پاس کوئی عذر یا بہانہ باقی نہ رہے، اللہ پر اس کے لیے جحت نہ رہے بلکہ اس پر اللہ کی طرف سے جحت ہو جائے۔

پچھے اللہ کو کھول کھول کر واضح کر دیا گیا جس سے اس عقیدے و نظریے کا وجود ہی ختم ہو جاتا ہے لیکن اس کے باوجود نہ صرف قرآن کی جن آیات کو بنیاد بناتے ہوئے ان کے ترجم و تفاسیر کے نام پر دھوکے و جمل کا شکار کیا گیا اسے واضح کریں گے بلکہ ہم یہ بھی ثابت کر دیں گے کہ صلیبی صرف وہ نہیں جو اپنے گلوں میں صلیب لٹکائے ہوئے ہیں بلکہ ان سے بھی بڑے صلیبی وہ ہیں جو زبان واضح الفاظ میں تو صلیب کا انکار کرتے ہیں لیکن وہ اپنے قول و فعل سے نہ صرف صلیب کے دعویدار ہیں بلکہ ان سے بڑا کوئی صلیبی ہے ہی نہیں اور وہ لوگ خود کو مسلمان کھلواتے ہیں۔

صلیب کا مطلب ہے کہ ایک بشر کو بنی اسرائیل کے آخرین میں بطور رسول بعثت کیا گیا جو کہ عیسیٰ ابن مریم تھا اور اس کا کفر کرتے ہوئے اسے بذریعہ صلیب قتل کر دیا گیا یعنی جس شخص کو بذریعہ صلیب قتل کیا گیا وہ عیسیٰ تھا۔ تو جو جو بھی اس بات کو تسلیم کرتا ہے کہ جسے صلیب پر چڑھایا گیا وہ مصلوب ہو گیا یعنی اس کی صلیب پر موت ہوئی وہ صلیبی ہے بے شک وہ ایسا کہتا ہے کہ صلیب پر چڑھایا جانے والا عیسیٰ تھا یا کوئی اور اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کیونکہ صلیبی اسے کہتے ہیں جو اس بات کو تسلیم کرتا ہے کہ جسے صلیب پر چڑھایا گیا اس کی صلیب پر موت ہوئی وفات ہوئی۔

یہودیوں اور عیسائیوں کا کہنا ہے کہ وہ شخص عیسیٰ ابن مریم تھا لیکن مسلمانوں کا کہنا ہے کہ وہ عیسیٰ ابن مریم نہیں بلکہ اس کا ہم شکل غدار حواری تھا اور اگر یہ بات ثابت ہو جاتی ہے کہ جسے صلیب پر چڑھایا گیا وہ کوئی اور نہیں بلکہ عیسیٰ ابن مریم ہی تھا تو اس کا مطلب کے خود کو مسلمان کھلوانے والے سب سے بڑے صلیبی ہیں اور آج ان کی یہ صلیب توڑ دی جائے گی۔

اس واقعہ کو سمجھنے کے لیے مختصر اس واقعہ کی تفصیل آپ کے سامنے رکھتے ہیں۔ بنی اسرائیل کے آخرین میں جب وہ ضلال میں میں تھے یعنی جب نور کی ایک کرن بھی نہیں تھی کسی کو بھی علم نہیں تھا کہ حق کیا ہے ہر کوئی ہر لحاظ سے کھلم کھلا گمراہیوں میں تھا اس کے باوجود ہر کسی کا دعویٰ تھا کہ وہ حق پر ہے تو ابی صورت میں اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو بنی اسرائیل میں رسول بعث کیا۔

عیسیٰ ابن مریم نے جب دعوت کا آغاز کیا تو چند سالوں میں نہ صرف عیسیٰ ابن مریم کی دعوت دور در تک پھیلنے لگی بلکہ اس وقت خود کو مون و مسلم اور اللہ کے

چہیتے کھلوانے والے جو کفر قہرگروہوں میں تقسیم تھے ان کے ملاؤں کی طرف سے عیسیٰ ابن مریم کی شدید مخالفت کی گئی اور وہی الزام لگایا جو ہر رسول پر لگایا جاتا رہا کہ یہ ایک نیادین لے کر آگیا ہے ایسا دین کے جس کے بارے میں ہم نے کبھی سنا اور نہ ہی ہمارے آباؤ اجداد نے کبھی سنا۔ حالانکہ حق تو یہ ہے کہ جب رسول بعثت ہی تب کیا جاتا ہے جب سو فیصد کھلم کھلا گمراہیاں ہوتی ہیں نور کی ایک کرن بھی نہیں ہوتی تو پھر ظاہر ہے رسول کی ہربات نہیں ہی نظر آئے گی اس کی پوری کی پوری دعوت ہی ایسے نظر آئے گی کویا کہ پورے کا پورا دین ہی نیا ہے اس کے باوجود کوئی بھی ایسا نہیں تھا کہ جو غور و فکر کرتا سوائے حسب سابق انگلیوں پر گئی جانے والی تعداد کے۔

یوں بنی اسرائیل کے تمام تر فرقوں کے ملاؤں نے عیسیٰ ابن مریم کے خلاف مجاز کھول دیا، اسے کذاب فرادریتے ہوئے اس کے خلاف قتل کے فتوے جاری کیے گئے حکومت پر دباؤ ڈالا گیا اور حکومت نے دباؤ کا شکار ہو کر نہ صرف عیسیٰ ابن مریم کے خلاف مقدمہ درج کر لیا بلکہ سزا دینے کا بھی وعدہ کیا۔ یوں ایک شخص کو گرفتار کیا جاتا ہے جس کے بارے میں سوائے مسلمانوں کے ہر کوئی اس بات پر متفق ہے کہ وہ عیسیٰ ابن مریم تھا لیکن مسلمانوں کا کہنا ہے کہ وہ عیسیٰ ابن مریم نہیں بلکہ چھومنتر کر کے اس کے ایک حواری کو اس کا ہمشکل بنادیا گیا جو کہ عیسیٰ ابن مریم کے شے میں گرفتار کر لیا گیا۔ ویسے تو یہ بات بالکل بے بنیاد اور جاہلانہ ہے کہ عیسیٰ ابن مریم کے ایک غدار حواری کی چھومنتر کر کے شکل بدل دی گئی اور عیسیٰ کو دو فرشتے زندہ اٹھا کر اوپر آسمانوں پر اللہ کے پاس لے گئے لیکن اس کے باوجود اگر یہ بات مان بھی لی جائے گی تو کئی سوالات پیدا ہوتے ہیں۔

جن میں سب سے پہلا سوال تو یہ ہے کہ جسے بھی گرفتار کیا گیا اسے گرفتار کر کے اس پر باقائدہ مقدمہ چلایا گیا جس میں اس کو فساد فی الارض کے الزام کے تحت مصلوب کیے جانے کی سزا سنائی گئی یعنی بذریعہ صلیب قتل کیے جانے کی سزا سنائی گئی تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ شخص اگر عیسیٰ ابن مریم نہیں تھا تو کیا اس نے ایک بار بھی یہ نہ کہا کہ میں عیسیٰ ابن مریم نہیں ہوں بلکہ اسی کا ایک حواری ہوں وہی جس نے غداری کی اور میری شکل اس سے بدل دی گئی؟ کیا ایسا ممکن ہے کہ وہ عیسیٰ ابن مریم کا ہمشکل ہوا اور اس نے ایسی بات نہ کی ہو؟

دوسرے سوال یہ ہے کہ جب گرفتار کر کے پلیس اسٹیشن لے جایا جا رہا تھا تو عوام مار رہی تھی اور وہاں موجود ملاؤں کا بھی کہنا تھا کہ تو اگر مان لے کر تو اللہ کا رسول نہیں بلکہ کذاب ہے تو تیری جان چھوٹ جائے گی تیری جان بچ جائے گی تو کیا اس شخص نے اپنی جان بچانے کے لیے جو سچ تھا وہ بیان نہ کیا؟ عدالت میں ملاؤں کی طرف سے بار بار کہا گیا کہ تو ایک بار اس بات کا اقرار کر لے کہ تو کذاب ہے اور جن نے بھی بار بار کہا کہ ایک بار اس دعوے سے انکار کر دے یعنی یہ کہہ دے کہ تو اللہ کا رسول نہیں ہے تو تیری جان بچ جائے گی اب اگر وہ عیسیٰ نہیں تھا تو اس شخص نے اپنی جان بچانے کے لیے کیوں نہ بچتا دیا؟ چلو اگر بچ نہ بھی بتاتا تو کم از کم اپنی جان بچانے کے لیے کہہ دیتا کہ ٹھیک ہے جو بھی کہتے ہو میں کہنے کو تیار ہوں میں تسلیم کرنے کو تیار ہوں بس میری جان چھوڑ دو تو اس شخص نے ایسا کیوں نہ کیا؟

اور جب اس کی گواہی پر عیسیٰ کو گرفتار کیا گیا جو کہ سب سے اہم گواہ تھا کیا عدالت نے اس گواہ کو طلب نہ کیا تو یہ کیسے ممکن ہے کہ سب سے اہم گواہ کو عدالت طلب ہی نہ کرے؟ اور اگر طلب کیا تو ظاہر ہے وہ تو غائب پایا گیا کیونکہ مسلمانوں کے بقول اس کی شکل تو عیسیٰ سے بدل دی گئی تھی اور اسی کو گرفتار کر کے عدالت میں پیش کیا گیا تھا تو ایسی صورت میں کیا اس شخص کو تلاش نہ کیا گیا؟ اس کے غائب ہونے پر کیا کچھ بھی نہ ہوا؟ اور صلیب دینے جانے کے بعد جب جسم کو صلیب سے اتار کر غار نما قبر میں لے جایا گیا تو اگر وہ عیسیٰ ابن مریم نہیں تھا تو غار نما قبر سے تیسرے دن جنم کہاں چلا گیا؟

تاریخ میں جو کہ بائبل کا نیا عہد نامہ ہے جسے خود کو مسلمان کھلوانے والے انجلیل کہتے ہیں اس میں یہ بات صراحت کیسا تھا موجود ہے کہ جسے صلیب پر چڑھایا گیا اس کے بعد جب قبر میں لے جایا گیا تو تیسرے دن وہ شخص زندہ ہو گیا قبر سے نکل کر نامعلوم مقام پر منتقل ہو گیا اور چالیس دن تک اپنے حواریوں سے ملاقاتیں کرتا رہا چالیس دن کے بعد اس پورے خطے میں کبھی نظر نہیں آیا اور اس کی وجہ یہ ہے کہ چالیس دن بعد زندہ آسمانوں پر اللہ کے پاس چلا گیا۔ اب اگر وہ عیسیٰ ابن مریم نہیں بالکل ایک غدار حواری تھا تو اس کا مطلب کہ وہ غدار حواری تیسرے دن زندہ ہو گیا اور زندہ ہونے کے بعد چالیس دن تک عیسیٰ بن کراس کے حواریوں سے ملاقاتیں کرتا رہا انہیں ہدایات دیتا رہا اور اس کے بعد وہ آسمانوں پر چڑھ کر اللہ کے پاس چلا گیا یعنی اسے اللہ نے اپنے پاس بلا لیا؟

پھر جس شخص کو صلیب پر چڑھایا گیا اسے بار بار یہی کہا جاتا رہا کہ ایک بار کہہ دے کہ تو کذاب ہے اللہ کا رسول نہیں تو اب بھی تیری جان نجح جائے گی لیکن وہ شخص آگے سے ایک ہی جواب دیتا کہ میں اللہ کا رسول ہوں میں اللہ کا رسول ہوں اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ایسا کیسے ممکن ہے کہ اگر وہ غدار حواری تھا تو وہ اپنی جان بچانے کی بجائے ایسا کہے کہ میں اللہ کا رسول ہوں میں اللہ کا رسول ہوں؟

آج تک ان ملاؤں نے واقعہ صلیب کا جو نقشہ بیان کیا اس میں انہوں نے انتہاء کی مکاری، چالاکی، مکروہ فریب اور جھوٹ کا سہارا لیا ان لوگوں نے واقعہ صلیب کی حقیقت بیان کرنے کی بجائے اسے یوں بیان کیا جس سے سامنے والوں کو یہ تاثر ملے کہ یہودیوں نے ایک شخص کو پکڑا اور پھانسی پر چڑھا دیا یعنی دیکھتے ہی دیکھتے پکڑا اور صولی یعنی پھانسی پر چڑھا دیا گیا لوگ سمجھتے ہیں جیسے آج گلے میں رسی ڈال کر لٹکایا جاتا ہے پھانسی دی جاتی ہے ایسا ہی اس وقت ہوا تھا اور اگر یہ لوگ ایک بار بھی واقعہ صلیب کی حقیقت لوگوں کے سامنے لے آتے تو ان کا دجل و فریب چاک ہو جاتا، ان کی مکاری ظاہر ہو جاتی اور یہی وجہ ہے کہ ان لوگوں نے آج تک لوگوں کو اپنے دجل و فریب کا شکار کیے رکھا، کیونکہ انہیں علم ہے کہ اگر واقعہ صلیب کی تفصیل بیان کردی گئی تو ایسے ایسے سوالات پیدا ہو جائیں گے کہ نہ صرف یہ لوگ کسی ایک سوال کا بھی جواب نہیں دے سکیں گے بلکہ ان کے نسل درسل منتقل ہونے والے ان عقائد و نظریات کا جڑ سے ہی خاتمه ہو جائے گا۔

یہ چند سوالات ہیں ان کے علاوہ اور بھی بہت سارے سوالات پیدا ہوتے ہیں جن کے کوئی چاہ کر بھی جوابات نہیں دے سکتا کیونکہ جب جرم کر کے اسے چھپانے کے لیے جھوٹ بولا جائے تو پھر تب تک جھوٹ پر جھوٹ ہی بولا جائے گا جب تک کہ اپنی غلطی کو تسلیم کرتے ہوئے رجوع نہیں کر لیا جاتا۔ اگر کوئی اپنے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات پر ڈوٹا رہتا ہے تو پہلی بات کہ وہ چاہ کر بھی ان میں سے کسی ایک سوال پر بھی مطمئن نہیں کر سکتا اور اگر وہ اس کے لیے مزید دغ بازی، مکاری اور جھوٹ کا استعمال کرے گا تو وہی جھوٹ مزید لاتعداً سوالات کو جنم دے گا یوں ایسا شخص اپنے آپ کو ایسی دلدل میں پائے گا کہ جتنا زور لگائے گا اتنا ہی اس میں دھنستا چلا جائے گا۔

آپ خود غور کریں کہ ایک شخص کو گرفتار کیا جاتا ہے اگر وہ مجرم نہیں تھا یا اسے کسی دوسرے کے شے میں گرفتار کر لیا جاتا ہے اور اس کی گرفتاری سے لیکر عدالتی کا روائی تک، عدالتی کا روائی میں فساد فی الارض کے الزام میں مصلوب کی سزا نئے جانے سے لیکر صلیب پر جب تک وہ ہوش میں رہا تب تک ایک ہی مطالبہ کیا جاتا رہا کہ ایک بار کہہ دے کہ تو اللہ کا رسول نہیں بلکہ تو کذاب ہے تو تیری جان نجح جائے گی تو کیا وہ خاموش رہتا؟ کیا وہ اپنی جان بچانے کے لیے جو وہ کہتے وہ اقرار نہ کر لیتا؟ اگر وہ رسول تھا ہی نہیں وہ تو شے میں پکڑا گیا تھا تو اسے تو کچھ بھی کہہ کر اپنی جان بچانی چاہیے تھی لیکن کیا ایسا ہوا؟ نہیں بلکہ اس کے بالکل عکس ہوا اس شخص کا یہی دعویٰ رہا کہ وہ اللہ کا رسول ہے اور آخر تک اپنے اسی دعویٰ پر ڈوٹا رہا بار بار اپنی زبان سے ایک ہی بات کرتا کہ میں اللہ کا رسول ہوں میں اللہ کا رسول ہوں جس سے یہ بات بالکل کھل کر ثابت ہو جاتی ہے کہ وہ کوئی اور نہیں بلکہ اللہ کا رسول عیسیٰ ابن مریم ہی تھا۔ بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے اس کا کفر کیا انہوں نے اپنی آنکھوں سے یہی دیکھا کہ عیسیٰ مصلوب ہو گیا یعنی عیسیٰ کی صلیب پر موت ہو گئی عیسیٰ کو بذریعہ صلیب قتل کر دیا لیکن یہ ان کا غلن تھا یعنی انہوں نے جو دیکھا اسی کو انہوں نے سچ سمجھ لیا اس کا اصل علم ان کو نہیں تھا اللہ نے ان سے علم چھپا دیا اور وہ یہ تھا کہ عیسیٰ ابن مریم کو وہ چاہ کر بھی مصلوب نہ کر سکے یعنی عیسیٰ ابن مریم کی صلیب پر موت ہوئی ہی نہیں تھی بلکہ یہ تو اللہ کی حکمة تھی اللہ نے عیسیٰ کو ان کے ہاتھوں قتل ہونے سے اس طرح بچایا کہ وہ تصور بھی نہیں کر سکتے۔ اسی کا اللہ نے قرآن کی درج ذیل آیات میں ذکر کیا جن آیات کے ترجم و تفاسیر کی بنیاد پر آج تک دھوکہ دیا جاتا رہا۔

وَقُولُهُمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكُنْ شَبَهَ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفْنِي شَكٌ

مِنْهُ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا اتِّبَاعُ الظُّنُونِ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا۔ النساء ۷۵

وَقُولُهُمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ اس آیت میں اللہ کا کہنا ہے کہ بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم اللہ کے رسول کا کفر کیا ان کا کہنا ہے کہ ہم نے قتل کر دیا مسیح عیسیٰ ابن مریم اللہ کے رسول کو۔

یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ ایسا کیسے کہہ سکتے ہیں کہ انہوں نے اللہ کے رسول کو قتل کر دیا؟ کیونکہ انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو اللہ کا رسول تو تسلیم ہی نہیں کیا

تحاگر وہ عیسیٰ ابن مریم کو اللہ کا رسول تسلیم کر لیتے تو قتل کیوں کرتے؟ مطلب یہ ہے کہ ان کا کہنا یہ نہیں کہ ہم نے اُسی عیسیٰ ابن مریم جو اللہ کا رسول تھا اسے قتل کر دیا بلکہ یہ تو اللہ کہہ رہا ہے کہ ان کا دعویٰ ہے کہ انہوں نے اُسی عیسیٰ مریم کے بیٹے جو اللہ کا رسول تھا اسے قتل کر دیا۔ بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کے اللہ کا رسول ہونے کا کفر کیا تھا ان کا تو یہ کہنا ہے کہ ہم نے عیسیٰ ابن مریم کو قتل کر دیا اور اللہ کا ان کو یہ کہنا ہے کہ جسے تم قتل کرنے کا دعویٰ کر رہے ہو وہ اُسی تھا یعنی وہی اُسی جس کی بعثت کا تم سے وعدہ کیا گیا تھا جو کہ اللہ کا رسول تھا اس لیے اس عقل کے اندر ہونور کرو کیا رسول قتل ہو سکتا ہے؟

تم اللہ کے رسول کو قتل کرنے کا دعویٰ کر رہے ہو کیونکہ عیسیٰ ابن مریم تو اُسی تھا اور رسول کیسے قتل ہو سکتا ہے؟ رسول تو قتل ہو ہی نہیں سکتا، رسول کو قتل کرنا تو بہت دور کی بات ہے رسول کو جن کی طرف بھیجا جاتا ہے جب تک وہ اس مقصد کو پورا نہیں کر لیتا اس کی موت نہیں ہو سکتی اسے کچھ بھی نہیں ہو سکتا اور تم کہہ رہے ہو کہ ہم نے اُسی عیسیٰ ابن مریم اللہ کے رسول کو قتل کر دیا؟

اللہ نے ایسا کیوں کہا اس کی ایک وجہ تو آپ پر واضح کردی گئی کہ رسول کا قتل ہونا تو بہت دور کی بات ہے جو رسول ہوتا ہے اس کی تو اس وقت تک موت ہی نہیں ہو سکتی جب تک کہ وہ اس مقصد کو پورا نہیں کر لیتا جس مقصد کو پورا کرنے کے لیے اسے دنیا میں بھیجا جاتا ہے اور اللہ رسول بعثت ہی تب کرتا ہے جب سو فصد حلم کھلا گمراہیاں ہوتی ہیں اور لوگوں پر حق نہ صرف کھول کھول کر واضح کرنا ہوتا ہے بلکہ ہر کسی پر لازم ہوتا ہے کہ وہ حق کو تسلیم کرے اگر کوئی زبان سے یعنی جب رسول دعوت دیتا ہے تو حق ہر لحاظ سے کھول کھول کر واضح کر دیئے جانے کے باوجود بھی حق کو تسلیم نہیں کرتا تو پھر رسول کی موجودگی میں ہی اللہ ڈنڈے کیسا تھق ق کو منواتا ہے اس لیے رسول کی اس وقت تک موت ہی نہیں ہو سکتی جب تک کہ نہ صرف وہ جن کی طرف بھیجا گیا ان پر حق ہر لحاظ سے کھول کھول کر واضح کر دے بلکہ وہ لوگ اگر زبان سے نہیں مانتے تو رسول کی موجودگی میں اللہ ہر ایک حق منواتا ہے۔

بنی اسرائیل میں سے وہ ہوں جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا یا پھر ان کے علاوہ کوئی بھی ہو جو یہ کہے کہ عیسیٰ ابن مریم قتل ہو گیا تھا۔ عیسیٰ ابن مریم اُسی تھا رسول تھا اس کا قتل ہونا تو دور کی بات اس کی اس وقت تک نہ تو موت ہو سکتی ہے نہ ہی وہ دنیا سے کہیں غائب ہو سکتا ہے جب تک کہ وہ اس مقصد کو پورا نہیں کر لیتا جس مقصد کے لیے اسے دنیا میں بھیجا گیا اس لیے اب دیکھنا یہ ہے کہ کیا جب واقعہ صلیب ہوا یعنی عیسیٰ ابن مریم کا کفر کرتے ہوئے اسے صلیب پر چڑھایا گیا کیا اس وقت تک عیسیٰ ابن مریم تمام کے تمام بنی اسرائیل تک حق ہر لحاظ سے کھول کھول کر پہنچا چکا تھا؟ اگر تو حق کھول کھول کر پہنچا چکا تھا تو کیا اس کی موجودگی میں یعنی اس کی موت سے پہلے ہر کوئی عیسیٰ ابن مریم پر ایمان لے آیا تھا؟ اگر تو ایسا ہو چکا تھا تو پھر یہ ممکن ہے کہ عیسیٰ کی موت ہو گئی یا وہ دنیا سے غائب ہو گیا لیکن قتل وہ پھر بھی نہیں ہو سکتا کیونکہ رسول کو قتل کیا ہی نہیں جا سکتا اور اگر ایسا نہیں یعنی جب عیسیٰ ابن مریم کو صلیب پر چڑھایا گیا تب تک عیسیٰ ابن مریم تمام کے تمام بنی اسرائیل تک حق نہیں پہنچا پایا تھا اور تمام کے تمام بنی اسرائیل عیسیٰ ابن مریم کی موت سے پہلے اس پر ایمان نہیں لائے تھے تو پھر خواہ کچھ ہی کیوں نہ ہو جائے یا کوئی کچھ ہی کیوں نہ تو عیسیٰ کی موت ہونا ممکن ہے اور نہ ہی کہیں غائب ہونا اور پھر جو عیسا یوں اور مسلمانوں کا دعویٰ ہے کہ عیسیٰ ابن مریم زندہ آسمانوں پر چڑھ گیا یہ بھی بالکل بے بنیاد و باطل ثابت ہو جاتا ہے۔

یعنی جب واقعہ صلیب ہوا اگر تب تک عیسیٰ ابن مریم تمام کے تمام بنی اسرائیل تک حق کھول کھول کر نہیں پہنچا سکے تھے یہ بات ثابت ہو جاتی ہے یا پھر اگر پہنچا بھی چکے تھے اور ان کی موجودگی میں تمام کے تمام بنی اسرائیل ایمان نہیں لائے تھے تو نہ ہی عیسیٰ کی موت ممکن ہے اور نہ ہی عیسا یوں اور مسلمانوں کا دعویٰ سچا ثابت ہوتا ہے کہ عیسیٰ زندہ آسمانوں پر اللہ کی طرف چڑھ گیا۔ اس لیے اب دیکھنا یہ ہے کہ واقعہ صلیب تک کیا عیسیٰ ابن مریم تمام کے تمام بنی اسرائیل تک دعوت کھول کھول کر پہنچا چکے تھے اور اگر پہنچا چکے تھے تو کیا سب کے سب ان پر ایمان لائے تھے یا پھر نہیں؟

اللہ نے قرآن کی درج ذیل آیت میں کہا

وَرَسُوْلًا إِلَى بَنِي إِسْرَاءِيلَ . آل عمران ۲۹

اور ایک رسول تھا وہ رسول جو تب بعث کیا گیا جب اس کی بعثت سے قبل بنی اسرائیل مذل میں میں تھے یعنی ہر لحاظ سے سو فصد حلم کھلا گمراہیوں میں تھے نور کی ایک کرن بھی نہیں تھی بھیجا ہوا تھا بنی اسرائیل کی طرف۔

اللہ نے اس آیت میں بالکل صراحت کیا تھا کھول کر واضح کر دیا کہ عیسیٰ ابن مریم کو بنی اسرائیل کی طرف بھیجا گیا تھا اور یہی بات خود عیسیٰ ابن مریم نے بھی اپنی

زبان سے بنی اسرائیل سے کہی اور نہ صرف یہ بات کہی بلکہ اپنے بعد مزید رسولوں کی بعثت کی بھی بشارت دی کہ ان میں سے جب بھی رسول آئے گا تو اس کا اسم احمد ہو گا جیسا کہ درج ذیل آیت میں صراحت کیا تھا یہ بات موجود ہے۔

وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَبْيَنِي إِسْرَآءِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ مُّصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَ مِنَ التَّوْرَةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي أَسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جَاءُهُمْ بِالْبُيْنَتِ قَالُوا هُلْذَا سِحْرٌ مُّبِينٌ . الصف ۶

جیسے آج خود کو مسلمان کہلوانے والوں پر ذلت و مسکنت مسلط ہو چکی ہے دوسری قویں ان پر ہر طرف سے چڑھ رہی ہیں اور یہ دنیا بھر میں ذلیل و رسوایہ رہے ہیں، لاکھوں نہیں بلکہ کروڑوں کی تعداد میں اپنے خطوں سے نکلنے یعنی ہجرت کر کے دنیا میں بھر میں پناہ لینے پر مجبور ہیں بالکل ایسے ہی عیسیٰ ابن مریم کی بعثت سے پہلے بنی اسرائیل پر ذلت مسلط ہو چکی تھی اور وہ دنیا بھر میں ذلیل و رسوایہ رہے تھے اپنے علاقوں سے نکلنے یعنی ہجرت کرنے پر مجبور ہو کر دوسرے علاقوں میں پناہ لیے ہوئے تھے۔

جیسے محمد علیہ السلام کے بعد اس امت جو کہ اہل الکتاب ہیں انہیں وسیع زمین پر تمکن حاصل ہوا ان کی حکومت قائم ہوئی بالکل ایسے ہی موئی کے بعد سلیمان بن داؤد کے ذریعے بنی اسرائیل جو کہ اس وقت اہل الکتاب تھے کو پوری دنیا میں تمکن حاصل ہوا یعنی پوری دنیا میں ان کی حکومت قائم ہوئی لیکن سلیمان علیہ السلام کی موت کے بعد آں داؤد نے شکر کی بجائے کفر کیا یعنی جو کچھ انہیں دیا گیا جس مقصد کے لیے دیا گیا انہوں نے اس کا اسی مقصد کے لیے استعمال کرنے کی بجائے اپنی خواہشات کی اتباع میں استعمال کرنا شروع کر دیا جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ آہستہ آہستہ ان کے ہاتھوں سے علاقے نکلنے لگے لیہاں تک کہ پوری زمین ان کے ہاتھوں سے نکل گئی اور وہ ذلیل و رسوایہ رہ گئے یعنی انہوں نے داؤد اور سلیمان کی قائم کردہ الصلاۃ کو ضائع کر دیا۔

سلیمان علیہ السلام نے چونکہ پوری دنیا فتح کی تھی اقوام عالم کیسا تھج بجنگیں کی تھیں ان کے اسباب و وسائل ختم کر دیے تھے پوری زمین کو دوبارہ فطرت پر قائم کر دیا تھا جس وجہ سے وہ تمام طبقات جن سے سلیمان نے اقتدار چھین لیا تھا وہ امت بنی اسرائیل کے دشمن بن گئے تھے اور پھر جب سلیمان کی موت کے بعد آں داؤد نے شکر کی بجائے کفر کیا تو نہ صرف ان کے ہاتھوں سے علاقے نکل گئے بلکہ پھر انہی اقوام نے بنی اسرائیل سے بد لے کی غرض سے ان پر چڑھائی کر دی انہیں گا جرمولی کی طرح کاٹا ان سے ان کے علاقے چھین لیے اور یوں بنی اسرائیل کو ایسے ہی اپنے علاقوں سے جان بچا کر نکلنا پڑا جیسے آج شام، عراق و یمن سمیت مختلف خطوں سے خود کو مسلمان کہلوانے والے ہجرت کر کے دنیا بھر میں پناہ لینے پر مجبور ہیں۔

بنی اسرائیل مجموعی طور پر تیرہ قبائل میں تقسیم تھے ان میں سے دس قبائل نے اس دوران ہجرت کر کے آج کے آکستان و افغانستان کے قبائلی علاقوں میں پناہ لی یہاں آ کر آباد ہو گئے جو کہ آج پشتون قوم کہلاتی ہے اور تین قبائل نے موجودہ عراق کے صوبے نینوی میں پناہ حاصل کی۔

عیسیٰ ابن مریم کی بعثت سے چند صدیاں پہلے ایران کے ایک سائز نامی بادشاہ نے صرف عراق بلکہ شام و اسرائیل سمیت وسیع علاقوں کو فتح کر لیا۔ بنی اسرائیل کے تین قبائل جو عراق کے صوبے نینوی میں نسل درسل بطور مہاجر آباد تھے یہ مظلوم ولا چار قوم کے طور پر جانے جاتے تھے سائز ایرانی نے ان پر ترس کھاتے ہوئے ان کو واپس ان کے علاقے اسرائیل میں لا بسایا۔

یوں بنی اسرائیل کے تین قبائل دوبارہ واپس اپنے علاقے اسرائیل میں آگئے لیکن دس قبائل کا کچھ پتہ نہ چلا کہ وہ کہاں غائب ہو گئے جنہیں آج بھی بنی اسرائیل کی دس گم شدہ قبائل کے نام پر یاد کیا جاتا ہے اور وہ دس گم شدہ بنی اسرائیل قبائل وہ قوم ہے جسے دنیا پشتون قوم کے نام سے جانتی ہے جو کہ موجودہ پاکستان و افغانستان کی قبائلی پٹی پر آباد ہیں۔

عیسیٰ ابن مریم کو بنی اسرائیل کی طرف بھیجا گیا تھا لیکن اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو پہلے بنی اسرائیل کے تین قبائل جو کہ اسرائیل میں آباد تھے ان کی طرف بھیجا اور ان کی طرف پہلے بھیجنے کی وجہ بھی یہی تھی کیونکہ اللہ کو علم تھا کہ یہ کفر ہی کریں گے یوں اللہ نے حکمت سے کام لیتے ہوئے عیسیٰ ابن مریم کو پہلے ان تین قبائل کی طرف بھیجا ان کے بعد عیسیٰ ابن مریم کو باقی دس قبائل کی طرف بھیجا تھا۔

پچھے آپ یہ جان چکے ہیں کہ عیسیٰ ابن مریم نے جب اسرائیل میں بنی اسرائیل کے ان تین قبائل کو دعوت دی تو انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کیسا تھکیا کیا؟ یعنی

عیسیٰ ابن مریم کا کفر کرتے ہوئے اپنی طرف سے انہیں قتل کر دیا۔ اب جبکہ یہ بات بالکل کھل کرواضح ہو چکی ہے کہ جب عیسیٰ ابن مریم کو صلیب پر چڑھایا گیا تب تک عیسیٰ ابن مریم بنی اسرائیل کے تیرہ میں سے صرف تین قبائل تک دعوت پہنچائی تھی اور دس قبائل ابھی باقی تھے جن کی طرف ابھی عیسیٰ ابن مریم کو اپنی دعوت لیکر جانا تھا تو پھر اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ عیسیٰ ابن مریم کا قتل ہونا تو بہت دور کی بات عیسیٰ کی موت یا پھر عیسیٰ آسمانوں پر کیسے چڑھ گیا؟ دنیا سے غالب کیسے ہو گیا؟ عیسیٰ کو جس مقصد کے لیے بعثت کیا گیا وہ اس مقصد کو پورا کیے بغیر دنیا سے کیسے چلا گیا؟ ایسا تو ممکن ہی نہیں۔ اس لیے یہ بات آپ پر بالکل کھل کرواضح ہو چکی کہ جب واقعہ صلیب ہوا تب نہ تو عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب کیا جاسکا یعنی عیسیٰ ابن مریم کی صلیب پر موت نہیں ہوئی انہیں بذریعہ صلیب قتل نہیں کیا جاسکا ہی ان کی موت ہوئی اور نہ ہی وہ دنیا سے کہیں غالب ہو گئے کہ وہ آسمانوں پر جا چڑھے اس لیے ایسے تمام کے تمام دعوے بے بنیاد و باطل ثابت ہو جاتے ہیں اور اسی کا اللہ نے آگے ذکر کیا وَمَا قَسْلُوْهُ وَمَا صَلَبُوْهُ اور نہیں عیسیٰ ابن مریم کو قتل کر پار ہے اور جو اسے صلیب پر چڑھائے ہوئے ہیں۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ عیسیٰ ابن مریم کو جو صلیب پر چڑھایا گیا اور قتل نہیں کر سکے تو پھر ہوا کیا؟ وہ کیا تھا جو لاکھوں لوگوں کے سامنے عیسیٰ ابن مریم کو صلیب پر چڑھایا گیا اور پھر ہر ایک کی آنکھوں کے سامنے اس کا جسم صلیب سے اتارا گیا کہ عیسیٰ کا قتل ہو گیا؟ تو اسی سوال کا آگے اللہ نے جواب دیا وَلِكِنْ شُبَّهَ لَهُمْ اور لیکن شبہ تھا ان کو۔ شبہ کہتے ہیں جو آپ اپنی آنکھوں سے دیکھتے ہیں کافیوں سے سنتے ہیں یا کہیں پڑھتے ہیں تو حقیقت وہ نہیں جو آپ نے دیکھا سنا یا پڑھا بلکہ حقیقت کیا ہے اس کا علم کمکمل طور پر آپ سے چھپا دیا گیا جیسا کہ آپ اپنی آنکھوں سے دیکھتے ہیں کہ سورج زمین کے گرد گھوم رہا ہے لیکن آج آپ جانتے ہیں کہ حقیقت یہ نہیں ہے اور جب تک حقیقت سامنے نہیں آئی تب تک جو بھی اپنی آنکھوں سے دیکھ کر اسے حق تسلیم کر رہا تھا وہ حق نہیں بلکہ شبہ تھا۔

اس آیت میں بھی اللہ نے یہی کہا کہ ان کو شبہ تھا یعنی انہوں نے اپنی آنکھوں کے سامنے سارا منظر دیکھا کہ عیسیٰ ابن مریم کا کفر کرتے ہوئے اس کیخلاف مجاز کھولا گیا اس پر فساد فی الارض کا مقدمہ درج کرو اکرا سے گرفتار کروایا گیا اس کے بعد عدالت نے فساد فی الارض کے الزام کے تحت مصلوب کیے جانے کی سزا سنائی اور بالآخر لاکھوں لوگوں کی آنکھوں کے سامنے سر عام عیسیٰ ابن مریم کو صلیب پر چڑھا دیا گیا اور کچھ گھٹنوں بعد اس کی موت کی تصدیق کرتے اس کی لاش کو صلیب سے اتارا گیا لیکن یہ جو کچھ بھی ہر کسی نے اپنی آنکھوں سے دیکھا تھا یہ حقیقت نہیں تھی بلکہ حقیقت کیا ہے اس کا ان میں سے کسی کو نہیں علم تھا حقیقت کا صرف اور صرف اللہ کو علم تھا کہ عیسیٰ ابن مریم کی موت نہیں ہوئی یہ جو کچھ بھی ہوا تھا یہ تو اصل میں اللہ ہی کی ساری منصوبہ بندی تھی وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ اور اس میں کچھ شک نہیں ایسے لوگ جو بھی اس میں اختلاف کر رہے ہیں یعنی دنیا میں جو لوگ بھی عیسیٰ ابن مریم کے حوالے سے صلیب والے واقعے میں اختلاف کر رہے ہیں کوئی کہتا ہے کہ مصلوب کر دیئے گئے یعنی صلیب پر ان کو قتل کر دیا گیا، کوئی کہتا ہے صلیب پر موت تو ہو گئی لیکن تیرے دن زندہ ہو کر آسمانوں پر چلے گئے اللہ کی طرف اور کوئی کہتا ہے کہ نہیں جسے صلیب پر چڑھایا گیا وہ عیسیٰ ابن مریم نہیں بلکہ ان کا غدار حواری تھی جس کی شکل عیسیٰ ابن مریم سے بدل دی گئی اور عیسیٰ ابن مریم کو تو فرشتے زندہ ہی اٹھا کر اوپر آسمانوں پر اللہ کی طرف لے گئے تھے تو اللہ ان تمام کے تمام اختلاف کرنے والوں کے بارے میں کہہ رہا ہے کہ لَفِيْ شَكِّ مِنْهُ ان میں سے کسی کو بھی اس بارے میں کوئی علم نہیں یہ تمام کے تمام شکوں میں ہیں اس سے اور آگے ان لوگوں کے بارے میں مزید کہا مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ نہیں ہے ان کو اس سے رائی برابر بھی علم إِلَّا اِتَّبَاعُ الظَّنِ مگر اتباع کر رہے ہیں ظن کی۔

الظَّنِ۔ ظن کہتے ہیں بغیر علم کے بات کو جو محض سن، دیکھ یا پڑھ کر تجھ مان لیا جائے نہ کہ اس کی بنیاد علم ہو۔ اسے ایک مثال سے آپ پر واضح کرتے ہیں آپ اپنی آنکھوں سے دیکھتے ہیں کہ سورج سفر کر رہا ہے، سورج اور پر چڑھتا ہے آگے بڑھتا ہے پھر نیچے کوڈھلتا ہوا ڈوب جاتا ہے یعنی سورج زمین کے گرد گھومتا ہوا نظر آتا ہے جس سے رات اور دن ہو رہے ہیں لیکن یہ حقیقت نہیں ہے بلکہ حقیقت اس کے بالکل بر عکس ہے اب جو آپ اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں یہ ظن ہے اور اگر اسے بغیر علم حاصل کیے سچ مان لیا جائے تو یہ ظن کی اتباع کھلائے گی۔

اور علم کیا ہے وہ آج آپ پر کھل کرواضح ہو چکا ہے کہ سورج زمین کے گرد نہیں گھوم رہا جس سے رات اور دن ہو رہے ہیں بلکہ زمین اپنے ہی محور پر سورج کے گرد گھوم رہی ہے جس سے رات اور دن جا آ رہے ہیں۔ کسی بھی بات کو محض کہیں سے پڑھ کر، سن کر یاد کیج کر بغیر غور و فکر کر کے علم حاصل کیے حق تسلیم کر لینا ظن کی اتباع کھلاتا ہے۔

اللہ کا کہنا ہے کہ جو جو لوگ بھی عیسیٰ ابن مریم کے بارے میں اختلاف میں پڑے ہوئے ہیں ہر کسی کا دعویٰ ہے کہ وہی اس حوالے سے حق پر ہے اور باقی سب گمراہ ہیں باطل پر ہیں لیکن حقیقت یہ ہے کہ ان میں سے کسی ایک کو بھی عیسیٰ ابن مریم کے حوالے سے واقعہ صلیب کے حوالے سے رائی برابر بھی علم نہیں ہے یہ تمام کے تمام لوگ صرف اور صرف اسی کے پیچھے چل رہے ہیں جو انہوں نے سناد یکھایا پڑھا۔ ان میں سے کسی ایک کے پاس بھی علم نہیں ہے یہ بغیر علم حاصل کیے اسی کے پیچھے چل رہے ہیں جو انہوں نے کہیں سے سن، دیکھایا پھر کہیں پڑھا۔

اور آج اگر آپ خود اپنے ہی گریبان میں جھانکیں کہ کیا حقیقت یہی نہیں ہے کہ آج تک آپ ظن کی، ہی اتباع کرتے چلے آرہے ہیں یعنی جو کچھ آپ نے کہیں سے یا کسی سے بھی سنائے جو انسانوں کا کتابوں میں لکھا ہوا ہے وہ پڑھا اس کے پیچھے چل رہے ہیں مجاتھے یہ کہ آپ اس بارے میں علم حاصل کرتے؟ حق بالکل واضح ہے بنی اسرائیل میں سے وہ ہوں جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا تھا انہوں نے بھی ظن کی، ہی اتباع کی یعنی انہوں نے جو اپنی آنکھوں سے دیکھا اسے ہی اصل حقیقت مان لیا حالانکہ حق تو یہ ہے کہ رسول بھلا کیسے قتل ہو سکتا ہے؟ رسول تقتل ہو، ہی نہیں سکتا اور ایسے ہی عیسائیوں اور مسلمانوں کا معاملہ ہے جو ان کے آباء اجداد نے کتابوں میں لکھ دیا اور جو کچھ ان کو پڑھ کر سنایا جاتا ہے جو کچھ ان کے مذہبی ٹھیکیدار ان کو سناتے ہیں یہ صرف سن، دیکھو اور پڑھ کر بغیر علم حاصل کیے اس کے پیچھے چل رہے ہیں کسی ایک کے بھی پاس اس حوالے سے رائی برابر بھی علم نہیں ہے۔

اگر ان کے پاس علم ہوتا تو لوگ کبھی بھی ایسا نہ کہتے کیونکہ جب عیسیٰ اللہ کا رسول تھا اور اسے بنی اسرائیل کی طرف بھیجا گیا تو وہ بغیر اس مقصد کو پورا کیے کیسے کہیں غائب ہو سکتا ہے؟ کیسے اس کی موت ہو سکتی ہے؟ کیسے وہ آسمانوں پر چڑھ سکتا ہے؟

میرا بنی اسرائیل اور عیسائیوں کے ہر شخص سے سوال ہے کہ جب واقعہ صلیب پیش آیا تو کیا اس وقت عیسیٰ ابن مریم تمام بنی اسرائیل تک حق کھول کھول کر پہنچا چکا تھا؟ اگر پہنچا تھا تو کیا سب کے سب عیسیٰ ابن مریم کی موت سے پہلے ایمان لا چکے یا ایمان لانے پر مجبور ہو گئے تھے؟ اگر نہیں جو کہ یقیناً نہیں اور تم خود بھی جانتے ہو تو پھر تم عیسیٰ ابن مریم کے قتل اور آسمانوں پر جانے کا دعویٰ کیسے کر سکتے ہو؟

جان لو اور اپنی بائبل کو کھولو خواہ دنیا عہد نامہ ہو یا پھر پرانا عہد نامہ اسے کھلو اور پوچھو اپنے پادریوں سے جو تمہارے دین و مذہب کے ٹھیکیدار ہیں کہ کیا ایسا ممکن ہے کہ کوئی رسول جن کی طرف بھیجا گیا ہو ان تک اللہ کا پیغام پہنچانے سے پہلے قتل ہو جائے یا اس کی وفات ہو جائے یا پھر وہ کہیں بھی غائب ہو جائے؟ ائے اہل الکتاب یعنی آسمانوں و زمین کے وارث کھلوانے والوجو کہ خود کو مسلمان کھلواتے ہوامت محمد کھلواتے ہو تم سے بھی سوال ہے اور تمہارے تمام ملاؤں دین و مذہب کے ٹھیکیداروں، تمہاری راہنمائی کے دعویداروں سے سوال ہے اور یہ چیز ہے کہ سب اپنے اپنے دعوے سچ ثابت کر کے دکھاؤ؟ کیا کوئی اللہ کا رسول جس قوم کی طرف بھیجا جائے اس قوم تک حق کھول کھول کر پہنچانے سے قبل وفات پا سکتا ہے؟ قتل ہو سکتا ہے؟ غائب ہو سکتا ہے؟ کہیں بھی جا سکتا ہے؟ اللہ کے قانون کے خلاف آسمانوں پر چڑھ سکتا ہے؟

ائے اپنے آپ کو مسلمان کھلوانے والا اور ان کے تمام کے تمام عالم، لیڈرو، امیرو، میرا تم سے یہ سوال ہے کہ کیا کوئی اللہ کا رسول ایسا ہے جو جس قوم کی طرف بھیجا گیا ہو اس قوم تک پیغام پہنچانے سے قبل اللہ کے قانون کے ہی خلاف آسمانوں پر اٹھالیا جائے؟

کیا رسول ایسا ہو سکتا ہے کہ وہ جن کی طرف بھیجا جائے نہ تو وہ ان کی طرف پیغام پہنچا پائے اور نہ ہی اس کی موت سے پہلے اس کی موجودگی میں ہر کوئی اس پر ایمان لایا ہوا اور وہ دنیا سے چلا جائے؟ اس کی موت ہو جائے؟ غائب ہو جائے یا اللہ کے قانون کے خلاف آسمانوں پر چڑھ جائے؟ آؤ اپنا دعویٰ سچ ثابت کرو؟

آؤ جواب دو؟ ورنہ اللہ پر اور اس کے رسولوں پر بہتان تراشی چھوڑ دو؟  
چاہے جیسا بھی تمہارا دعویٰ ہے اسے سچ ثابت کرو؟

اے تمام کے تمام فرقو، گروہو، تنظیمو، جماعتو جواب دو؟

اے مسلک، تنظیم، گروہ، جماعت وغیرہ کے نام پر فرتو آؤ اور جواب دو؟

اور اے عیسائیو؟ عیسائیوں کے تمام کے تمام فرقو تم بھی اس کا جواب دو؟ کیونکہ تمہارے دین کی توبنیاد ہی صلیب پر یعنی عیسیٰ ابن مریم کی صلیب پر موت

ہونے پر کھڑی ہے جواب دو ورنہ تمہاری تو جڑ ہی کٹ چکی، تمہارے دین کی بنیاد ہی جڑ سے نہ صرف اُکھڑ پچکی بلکہ سرے سے غائب ہو چکی۔ صدیوں سے تمہارے دل کا آج افتنام ہو چکا۔

اگر تم یہ ثابت کر دو کہ واقعہ صلیب پیش آنے تک عیسیٰ ابن مریم بنی اسرائیل کے تمام تیرہ قبائل تک حق کھول کھول کر پہنچا چکے تھے اور ان کی موجودگی میں ان کی موت سے پہلے تمام کے تمام اہل الکتاب ایمان لا چکے یا ایمان لانے پر مجبور ہو چکے تھے تو تمہارا دین دین حق اور جیسے ہی تم یہ ثابت کر دو گے میں یہ اعلان کرتا ہوں تمہاری میں پسند شرعاً کیمطابق تمہارا دین اختیار کر لوں گا نہ صرف تمہارا دین اختیار کر لوں گا بلکہ تمہارے دین کے دین حق ہونے کا دعویدار بن کر اعلانات کروں گا۔ اور اگر تم یہ ثابت نہ کر سکو اور یقیناً ہرگز ثابت نہ کر سکو گے تو کیوں اللہ سے کفر کر ہے ہو؟ بتاؤ یہ کیسے ممکن ہے کہ عیسیٰ ابن مریم مقصد رسالت کو پورا کرنے سے قبل ہی قتل ہو جائیں، وفات پا جائیں یا بقول تمہارے تیرے دن زندہ ہو کر آسمانوں پر چلے گئے ایسا کیسے ممکن ہے؟ اگر ایسا ممکن ہے تو اس کا مطلب ہے کہ اللہ عاجز آ گیا؟ اور کل کو روزِ محشر بنی اسرائیل میں سے وہ جن تک تمہارے بقول پیغام پہنچانے سے قبل ہی قتل ہو گئے پھر زندہ ہو کر آسمان پر چلے گئے جس کی وجہ سے ان تک بعد میں آنے والے رسولوں کی بشارت نہ پہنچی، وہ بشارت تو بعد کی بات ان تک خود عیسیٰ ابن مریم ہی نہ پہنچ جس کی وجہ سے وہ کفر و شرک کی حالت میں مر گئے تو کیا ان کے لیے اللہ کے ہاں یہ عذر نہیں ہو گا کہ اے اللہ تو تو اپنے ہی قول میں جھوٹا ہے کہ خود تو نے کہا تھا کہ عیسیٰ ابن مریم کو بنی اسرائیل کی طرف بھیجا لیکن وہ ہم تک تو پہنچ ہی نہ پایا آخر ایسا کیوں، کیا تو عاجز آ گیا تھا؟ جنہوں نے تیرا کفر کیا وہ غالب آگئے تھے کہ تجھے عیسیٰ کو ہم تک پہنچنے سے پہلے ہی اٹھانا پڑ گیا؟ اور جب ہم تک پہنچا ہی نہیں تھا تو پھر آج ہم سے حساب کس بات کا؟ کیونکہ تیرا اپنا قول ہے کہ رسول لوگوں پر اللہ کی جنت ہوتا ہے جیسا کہ درج ذیل آیت میں ہے۔

رسول پیشات دینے والے اور متنہ کرنے والے تاکہ نہ رہے لوگوں کے لیے اللہ بر جلت رسول کے بعد۔

یعنی اللہ انسانوں پر جنت کے لیے رسول بھیجا ہے رسول کہتے ہیں اللہ کی طرف سے پیغام پہنچانے والا اور اس کا مقصد یہ ہوتا ہے یا تو انسان ہدایت اختیار کر لے یا پھر رسول کے ذریعے حق ہر لحاظ سے کھول کھول کرواضح کر دیئے جانے کے باوجود بھی حق کو تسلیم نہیں کرتا تو اس کے لیے اللہ پر جنت نہ رہے بلکہ اس پر اللہ کی جنت ہو جائے کل کو اس کے پاس کسی بھی سوال پر کوئی بہانہ نہ رہے کل کو جب حساب لیا جائے تو وہ چاہ کر بھی کوئی بہانہ یا عذر پیش نہ کر سکے۔ اور اگر اللہ رسول بھیجا ہے جن کی طرف بھیجا ہی نہیں یوں ان پر جتن کھول کھول کرواضح نہیں کیا گیا تو یہ لوگوں کے لیے اللہ پر جنت ہو جاتی ہے کل کو جب اللہ ان سے حساب لے گا تو وہ آگے سے کہیں گے کہ اے اللہ حساب کس بات کا؟ ایک تو ہمیں خلق ہی انسان کیا یعنی مکمل طور پر بھولا ہوا خلق کیا اور دوسرا ہماری طرف کسی کو بھی نہ بھیجا جو ہم میں سے ہی ہوتا ہماری ہی زبان میں ہم پر حق کھول کھول کرواضح کر دیتا اگر تو ایسا کرتا اور اس کے باوجود اگر ہم جرم کرتے تو تو ہم سے حساب لینے کا حقدار تھا اور جب ایسا کیا ہی نہیں تو حساب کس بات کا؟ اگر ہم نے جرم کیے تو اس میں ہمارا قصور نہیں کیونکہ تو نے ہمیں خلق ہی بھولا ہوا کیا تھا۔

اس آیت میں اللہ نے یہ بات کھول کر واضح کر دی کہ رسول کے بعد انسانوں پر یعنی جن کی طرف بھیجا گیا ان پر حجت ہو جاتی ہے۔ توجہ اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو بنی اسرائیل کی طرف بھیجا جو کہ مجموعی طور پر تیرہ قبائل تھے ان میں سے تین تک پیغام بہنچا پایا۔ ابھی دس قبائل باقی تھی اور ان تک بہنچنے سے پہلے ہی قتل ہو جاتا ہے، موت ہو جاتی ہے یا پھر اللہ کے قانون کے خلاف آسمانوں پر چڑھ جاتا ہے تو کیا عیسیٰ تمام بنی اسرائیل پر حجت ثابت ہو جاتا ہے آپ کے عقائد و نظریات کے مطابق؟

اے پوری دنیا کے تمام کے تمام وہ لوگوں ایسے عقائد و نظریات رکھتے ہو تھوڑا سا غور تو کرو یہ تو تمہارے اقوال و اعمال سے اللہ پر صرف ایک بہتان عظیم ہے جب مزید غور کر دے گے تو تمہیں اس کا دراک ہو گا کہ تم رات دن اللہ پر کتنے عظیم بہتانات باندھ رہے ہو، تمہارے یہ عقائد و نظریات محض ظن ہے جس کی تم اتباع کر رہے ہو تم میں سے کسی کے بھی پاس علم نہیں ہے۔

اللہ نے ہر لحاظ سے کھوں کر واضح کر دیا کہ جتنے بھی مذاہب، گروہ، فرقہ وغیرہ موجود ہیں جو عیسیٰ بن مریم کے حوالے سے اختلاف میں پڑے ہوئے ہیں

ان میں سے کسی ایک کے پاس بھی علم نہیں ہے کیونکہاگر انہیں علم ہوتا تو کبھی بھی بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات پر ڈٹے نہ رہتے بلکہ انہیں علم ہوتا کہ رسول جن کی طرف بھیجا جاتا ہے نہ صرف ان پر حق ہر لحاظ سے کھول کھول کرواضح کر دیتا ہے بلکہ اگر حق ہر لحاظ سے کھول کھول کرواضح کر دیجے جانے کے باوجود بھی کوئی نہیں مانتا تو اسے رسول کی موجودگی میں دوسرے طریقے سے منوایا جاتا ہے رسول کی موت سے پہلے ہر کوئی رسول کو تسلیم کرتا ہے خواہ وہ اپنی مرضی سے مانے یا پھر لا توں کے بھوت با توں سے نہیں مانتے اس لیے لا توں سے مانے اور آگے اللہ نے کہا وَمَا قَاتَلُوهُ يَقِيْنًا اور نہیں اسے یعنی عیسیٰ ابن مریم کو قتل کر پائے یقیناً اور ایسا صرف اور صرف ایسے ہی مقام پر کہا جاتا ہے جہاں سامنے والے کا دعویٰ بھی ظاہر بہت مضبوط ہو۔ بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے کفر کیا انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو اپنی طرف سے بذریعہ صلیب قتل کر دیا تھا اور ہر کسی نے یہ مناظر اپنی آنکھوں سے دیکھئے تھے اس لیے ان کا کہنا ہے کہ ہم نے قتل کر دیا لیکن حقیقت کا چونکہ اللہ کے علاوہ کسی کو بھی علم نہیں تھا اس لیے اللہ کا کہنا ہے کہ یقیناً اسے قتل نہیں کیا جاسکا۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر قتل نہیں کیا جاسکا تو پھر جو صلیب پر چڑھایا گیا انتہائی خخت آزمائش سے عیسیٰ ابن مریم کو گزارا گیا تو پھر وہ سب کیا تھا؟ تو آگے اسی سوال کا اللہ نے جواب دے دیا کہ وہ سب کیا تھا اور کیوں ہوا۔

بَلْ رَفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا. النساء ١٥٨

بلْ بلکہ یعنی عیسیٰ ابن مریم کو قتل نہیں کیا جاسکا بلکہ رَفَعَهُ رفع ہوا یعنی بلند ہوا اللہ اللہ ہے یعنی اللہ ایسے ہی رفع کرتا ہے ایسے کی طرف وَكَانَ اور ایسا ہونا تو پہلے ہی اللہ کے قانون میں طے شدہ تھا یعنی اللہ کے قانون میں ایسا ہو چکا تھا اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا اللہ ہے جب بھی کوئی کام کرتا ہے تو انہائی حکمت کیسا تھا کام کرتا ہے۔

مطلوب یہ کہ جو عیسیٰ ابن مریم پر مقدمہ درج کر کے اسے گرفتار کیا گیا اور پھر اسے فساد فی الارض کے الزام کے تحت مصلوب کیے جانے کی سزا نئے جانے کے بعد جو اسے انہوں نے اپنی طرف سے مصلوب کیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا وہ قتل نہیں کر سکے بلکہ یہ تو اللہ کی انتہاء درجے کی حکمت تھی انہوں نے اپنی طرف سے قتل کیا لیکن اللہ نے اسے قتل نہیں ہونے دیا اور جس آزمائش کا عیسیٰ ابن مریم کو سامنا کرنا پڑا اللہ نے اس کے بد لے نہ صرف عیسیٰ کو رفع کیا یعنی عیسیٰ کے اپنی طرف جو کہ اس کی اپنی حقیقت اس کی اپنی ذات اللہ تھی اس کی طرف درجات بلند کیے بلکہ اس کے ذریعے سے عیسیٰ ابن مریم کو ان سے نکال لیا جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا اور ان میں لے گیا جو اس پر ایمان لانے والے تھے یعنی کفر کرنے والوں سے پاک کر دیا اور مومنوں کے درمیان عیسیٰ کو لے گیا اسی کی مزید وضاحت اللہ نے درج ذیل آیات میں کر دی۔

وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَكِيرِينَ. إِذْقَالَ اللَّهُ يَعِيسَى إِنِّي مُتَوَفِّيْكَ وَرَافِعُكَ إِلَىٰ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَجَاعِلُ الَّذِينَ اتَّبَعُوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَمَةِ ثُمَّ إِلَىٰ مَرْجِعِكُمْ فَإِنْ كُنْتُمْ فِيهِ تَحْتَلِفُونَ. آل عمران ٥٣، ٥٤

وَمَكَرُوا اور منصوبہ بندی کر رہے ہیں یعنی جب اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو بنی اسرائیل مجموعی طور پر تیرہ قبائل تھے اور ان میں سے تین قبائل اسرائیل میں آباد تھے جن کی طرف پہلے اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو بھیجا۔ عیسیٰ ابن مریم نے آگر حق کھول کھول کرواضح کر دیا کہ میں اللہ کا رسول ہوں تمہاری طرف تو بنی اسرائیل کے ان تین قبائل نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا اور نہ صرف کفر کیا بلکہ تمام کے تمام فرقوں کے ملاں آپس کے اختلافات کو پس پشت ڈال کر عیسیٰ ابن مریم کے خلاف اکٹھے ہو گئے اور انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو نقصان پہنچانے کی منصوبہ بندی شروع کر دی۔ جب عوام نے عیسیٰ ابن مریم کے بارے میں اپنے ملاوں سے سوالات کرنا شروع کر دیے کہ اس شخص کی دعوت یہ ہے اور یہ خود کو اللہ کا رسول کہتا ہے وہی رسول مسیح جس کا اللہ نے وعدہ کر کھا تھا تو ان ملاوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کر دیا کہ یہ اللہ کا رسول نہیں بلکہ یہ کذاب ہے اور طرح طرح کے الزامات لگانا شروع کر دیے۔ کوئی ایک شخص بھی ایسا نہیں تھا جو عیسیٰ ابن مریم کا مقابلہ کر سکتا اس لیے انہوں نے مل کر یہی منصوبہ بندی کرنا شروع کر دی کہ اسے یعنی عیسیٰ کو نقصان پہنچایا جائے جس کے لیے انہوں نے عیسیٰ کے خلاف مجاز کھول دیا یہاں تک کہ فساد فی الارض کا مقدمہ درج کروادیا۔ ملاوں کا خیال تھا کہ یہ شخص عیسیٰ ابن مریم اپنے خلاف اٹھنے والے طوفان سے گھبرا کر پیچھے ہٹ جائے گا یہ مقدمات سے اور مصلوب کیے جانے سے گھبرا کر اپنی جان بچانے کے لیے خود اپنی زبان سے

اقرار کرے گا کہ میں اللہ کا رسول نہیں بلکہ کذاب ہوں اس لیے میری جان چھوڑ دیکن انہیں نہیں علم تھا کہ حقیقت کیا ہے اور یہی اللہ نے کہا کہ وَمَكْرُوا اور بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے عیسیٰ اللہ کے رسول کا کفر کیا وہ عیسیٰ کونقصان پہنچانے کی منصوبہ بندی کر رہے ہیں وَمَكْرُ اور یہ جو منصوبہ بندی کر رہے ہیں یہ لوگ شکار ہو چکے ہیں اور سمجھ رہے ہیں کہ یہ عیسیٰ کونقصان پہنچانے کے لیے اپنی منصوبہ بندی کر رہے ہیں اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر کس نے پہلے سے ہی منصوبہ بندی کر رکھی تھی جس کی منصوبہ بندی کا شکار ہو چکے تو آگے اسی سوال کا جواب دے دیا گیا اللہُ اللہ ہے یعنی اللہ ہے جس نے پہلے سے ہی منصوبہ بندی کر رکھی ہے جس کی منصوبہ بندی کا شکار ہو چکے ہیں اور سمجھ رہے ہیں کہ یہ لوگ اپنی منصوبہ بندی کر رہے ہیں اب جب کہ یہ لوگ اللہ کی منصوبہ بندی کا شکار ہو چکے ہیں تو پھر یہ اپنی منصوبہ بندی سمجھ رہے ہیں کیا نتیجہ وہی نکلے گا جو ان کی چاہت ہے یا پھر نتیجہ وہ نکلے گا جو اللہ نے پہلے ہی طے کر کھا ہے؟ تو جواب بالکل واضح ہے کہ نتیجہ تو ہی نکلے گا جس کی منصوبہ بندی ہے یہی آگے اللہ نے بیان کیا وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَكِرِينَ اور اللہ ہے خیر ہے جتنے بھی شر یعنی نقصان پہنچانے کی منصوبہ بندیاں کرنے والے ہیں یعنی جو جو بھی نقصان پہنچانے کی منصوبہ بندیاں کرنے والے ہیں وہ کبھی بھی اپنی منصوبہ بندیوں میں کامیاب نہیں ہو سکتے کیونکہ جسے وہ اپنی منصوبہ بندی سمجھ رہے ہے ہوتے ہیں وہ ان کی منصوبہ بندی بلکہ وہ تو اللہ کی منصوبہ بندی کا شکار ہوتے ہیں اور ان کو اس بات کا شعور ہی نہیں ہوتا۔ آسمانوں وزمین میں ہونا وہی ہے جو اللہ نے قدر میں کر دیا خواہ کوئی کچھ ہی کیوں نہ کر لے۔

**إذْقَالَ اللَّهُ تَبَكَّرَ اللَّهُ نَّفَعَ عِيسَىٰ بْنَ مَرْيَمَ كَوْنُقْصَانَ پَهْنَچَانَےِ كَيْ مَنْصُوبَةِ بَنْدِيِي كَيْ غَئِيْسِيِي إِيْسَىٰ مُتَوَّقِيْكَ اَعِيسَىٰ اِسَ مِنْ كَچَكَشَنَهِيْسِيِي مِنْ تَجْهِيْهِ وَفَاتِ دُونَگَا لَيْعِنِي يَجُوْتَجَهِ بَذِرِيْعَهِ صَلِيْبَ وَفَاتِ دِيْنِي كَيْ كُوشَنَ كَرَنَےِ كَيْ كُوشَنَ كَرَرَهِيْ ہِيْزِي یہِیْزِي مِنْ تَجْهِيْهِ وَفَاتِ نَهِيْسِيِي دَےِ سَكَنَتِيْ یہِیْزِي تَجْهِيْهِ مَوْتِ نَهِيْسِيِي دَےِ سَكَنَتِيْ بَلْكَهِ مِنْ تَجْهِيْهِ وَفَاتِ دُونَگَا یہِیْزِي زَنْدَگِيِي پُورِيِي نَهِيْسِيِي كَرَسَكَنَتَهِيْزِي مِنْ تَيْرِي زَنْدَگِيِي پُورِيِي كَرَوْنَ گَأَيْعِنِي ٹُواپِيِي مَكْمَلَ زَنْدَگِيِي گَزَارِكَرْطَبِيِي طُورِپِرِمَوْتَ كَاذَالَّقَهِ چَحَّهَ گَـ۔**

جب اللہ نے عیسیٰ کو یہ کہا تو عیسیٰ نے اللہ سے کہا کہ اے اللہ تو پھر یہ کیا ہو رہا ہے یہ جو مجھے صلیب پر چڑھایا جا چکا ہے، یہ جو مجھے اتنی شدید تکلیف دی جا رہی ہے یہ کیا ہو رہا ہے؟ تو اس کا آگے اللہ نے جواب دیا وَرَأَفْعُكَ إِلَيَّ اور یہ جو تجھے اتنی شدید لیعنی سخت تکلیف دی جا رہی ہے سخت آزمائش میں ڈالا ہوا ہے یہ تجھے رفع کر رہا ہوں اپنی طرف یعنی تیرے درجات بلند کر رہا ہوں اپنی طرف یعنی تیری اپنی ہی حقیقت اصل ذات کی طرف کیونکہ تجھے علم ہے اللہ کا قانون ہے کہ اللہ رفع یعنی بلند کرتا ہے جیسے اس کا قانون ہے اور اللہ رفع کرتا ہے درجات میں۔ اس لیے تجھے اس کے بد لے درجات میں بلند کیا جا رہا ہے اپنی طرف وَمُظَهِّرُكَ اور اس کے ذریعے سے تجھے پاک کر رہا ہوں یعنی تجھے نکال کر لے جا رہا ہوں مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا ان لوگوں سے جو کفر کر رہے ہیں وَجَاعِلُ اور کر رہا ہوں کیا کر رہا ہوں آگے اس کا جواب دے دیا الَّذِينَ اتَّبَعُوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى يَوْمِ الْقِيَمَةِ ان لوگوں کو جو تیری ایتاء کر رہے ہیں انہیں فوقيت دے رہا ہوں ان لوگوں پر جو کفر کر رہے ہیں یوم القیامت تک۔ یعنی اے عیسیٰ یہ جو تجھے صلیب پر چڑھایا ہوا ہے اتنی سخت آزمائش میں ڈالا ہوا ہے اس کے ذریعے سے تجھے ان لوگوں سے پاک کر رہا ہوں ان سے نکال کر لے جا رہا ہوں جو تیر کفر کر رہے ہیں اور ان میں لے جا رہا ہوں جو تیر کفر کرنے کی بجائے ایمان لانے والے ہیں اور یوم القیامت تک ان لوگوں کو جو تیری ایتاء کر رہے ہیں انہیں ان پر فوقيت یعنی تریجح دُونگا جو تیر کفر کر رہے ہیں مطلب یہ کہ جو تیر کفر کر رہے ہیں اب یوم القیامت تک جب بھی رسول کو بعثت کیا جانے کا وقت آئے گا تو ان کفر کرنے والوں میں رسول کو بعثت نہیں کیا جائے گا بلکہ انہی میں بعثت کیا جائے گا جو تیری ایتاء کر رہے ہیں۔

یہی اللہ کا قانون ہے کہ جب رسول بعثت کیا جاتا ہے تو آگے آنے والا رسول ان میں بعثت کیا جاتا ہے جو جنہوں نے گزشتہ رسول کی ایتاء کی ہوتی ہے لیکن ضلال میں میں جا چکے ہوتے ہیں اور جو گزشتہ رسول کا کفر کر دیتے ہیں تو ان کے لیے ان میں یوم القیامت تک رسول بعثت نہیں کیا جاتا اور یہی اللہ نے عیسیٰ ابن مریم سے کہا تھا یہ جو تیر کفر کر رہے ہیں ان میں اب قیامت تک رسول بعثت نہیں کیا جائے گا بلکہ جب رسول بعثت کرنے کا وقت آئے گا تو انہی میں رسول بعثت کیا جائے گا جو تیری ایتاء کر نے والے ہیں اور جو کفر کرنے والے ہوں گے وہ قیامت تک انتظار ہی کرتے رہیں گے کہ ان میں رسول بعثت نہیں کیا جائے گا ثُمَّ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ پھر میری طرف پلٹ رہے ہو پس فیصلہ کر رہا ہوں تمہارے درمیان اس میں کر رہے ہو

جس میں بھی تم اختلاف۔

یہ تھا اللہ کا العزیز احکیم ہونا۔ جب عیسیٰ ابن مریم کو بعثت کیے جانے کا وقت آگیا تب بنی اسرائیل مجموعی طور پر تیرہ قبائل تھے ان میں سے تین قبائل اسرائیل میں آباد تھے اور باقی دس قبائل کا کسی کو نہیں علم تھا کہ کہاں آباد ہیں سوائے اللہ کے۔

اللہ کو علم تھا کہ جو تین قبائل میں آباد ہیں وہ خبائش کھار ہے ہیں تو جو ہیں ہی خبیث وہ کیونکر ایمان لا سیں گے وہ کیسے حق کو تسلیم کریں گے بلکہ وہ تو کفر ہی کریں گے کیونکہ آپ وہ ہیں جو آپ کھاتے ہیں اگر آپ طیب رزق اختیار کریں گے تو لامحالہ آپ طیب اعمال کریں گے اور اگر آپ خبیث رزق اختیار کرتے ہیں تو آپ چاہ کر بھی صالح اعمال نہیں کر سکتے بلکہ آپ کا جسم وہی اعمال کرے گا جس سے وہ بنا ہے۔

اور دوسری طرف باقی دس قبائل موجودہ پاکستان و افغانستان کی قبائلی پڑی پر آباد تھے جو کہ بالکل فطرت پر تھے ان کا رزق طیب تھا اس لیے اگر ان کی طرف رسول بھیجا جاتا تو یہ لوگ کفر کی بجائے ایمان لاتے۔ اللہ نے پہلے ان تین قبائل کی طرف عیسیٰ ابن مریم کو بھیجا تا کہ یہ لوگ عیسیٰ کا کفر کریں تو انتہائی حکمت کیسا تھا ان میں سے عیسیٰ کو نکال کر باقی دس قبائل جو کہ فطرت پر ہیں ان میں لے جایا جائے۔ یہ اللہ کی پہلے سے کی ہوئی منصوبہ بندی تھی اللہ نے اپنی منصوبہ بندی کے تحت عیسیٰ ابن مریم کو پہلے اسرائیل میں بھیجا تو انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کرتے ہوئے نقصان پہنچانے کی منصوبہ بندی کی لیکن وہ منصوبہ بندی الملاں کے لگلے پڑ گئی کیونکہ وہ اصل میں تو اللہ کی منصوبہ بندی تھی جس کا وہ شکار ہو چکے تھے۔

انہوں نے اپنی طرف سے مصلوب کیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کر دیا لیکن حقیقت کا ان میں سے کسی کو بھی علم نہیں تھا اور حقیقت تو یہ تھی کہ اللہ نے عیسیٰ کی صلیب پر موت ہونے ہی نہیں دی جب ہر کوئی یہ سمجھ رہا تھا کہ عیسیٰ کی موت ہو چکی تب عیسیٰ حضن گھری بے ہوشی میں تھا یوں اللہ نے عیسیٰ کو نہ صرف اس سخت آزمائش کے بد لے اپنی طرف درجات میں بلند کیا بلکہ اس طریقے سے کفر کرنے والوں میں سے عیسیٰ ابن مریم کو نکال کر ان میں لے گیا جو باقی دس قبائل ایمان لانے والے تھے اور پھر وہیں عیسیٰ ابن مریم نے نہ صرف شادی کی دو بیٹے اور ایک بیٹی پیدا ہوئی بلکہ باقی پوری زندگی وہیں گزاری اور طبعی طور پر موت کا ذائقہ چکھا اور موت سے پہلے اس وقت کے اہل الکتاب میں سے کوئی بھی ایسا نہیں تھا جو ایمان نہ لے آیا دل سے یا پھر ڈنڈے کے ڈر سے۔

یہ تھا واقعہ صلیب کے بارے میں وہ علم جو اللہ نے چھپا دیا تھا اور آج جب اس کے ظاہر کیے جانے کا وقت آگیا تو اللہ نے اپنے رسول احمد عیسیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ذریعے ہر لحاظ سے اور ہر پہلو سے کھول کھول کر واضح کر دیا۔ اس قدر کھول کھول کر واضح کر دیا کہ کوئی چاہ کر بھی اس کا کفر نہیں کر سکتا اگر کوئی کفر کرتا ہے تو وہ جان لے اسے حق کو تسلیم کرنا ہی پڑے گا خواہ وہ اپنے آباؤ اجداؤ آل فرعون و ان کی مثل باقی ہلاک شدہ اقوام کی مثل حق کو تسلیم کرے جب تسلیم کرنا کوئی فائدہ نہ دے گا۔

## و ما قاتلوه و ما صلبوه

خود کو مسلمان کہلوانے والوں نے اپنے مشترک آباؤ اجداؤ سے نسل درسل منتقل ہونے والے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کو سچا ثابت کرنے کے لیے قرآن کی اس آیت وَمَا قَاتُلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ کے تراجم و تفاسیر یہ یہ کہ نہ ہی اسے یعنی عیسیٰ ابن مریم کو قتل کیا نہ ہی صلیب دیا اور پھر کہتے ہیں جب قتل بھی نہیں کیا اور صلیب بھی نہیں دیا تو پھر کیا ہوا؟ اور پھر کہتے ہیں کہ عیسیٰ ابن مریم تو ان کے ہاتھ ہی نہیں لگا کیونکہ اللہ نے اسے فرشتوں کو چیخ کر اپنی طرف اٹھا لیا حالانکہ حق کھول کھول کر واضح کیا جا چکا کہ ان کے یہ عقائد و نظریات بالکل بے بنیاد، من گھڑت اور جھوٹے ہیں لیکن اس کے باوجود مزید ایک اور پہلو سے بھی ان کے اس دجل کو آپ کے سامنے چاک کرتے ہیں۔

بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا ان کا مقصد تھا عیسیٰ علیہ السلام کو نقصان پہنچانا یعنی قتل کرنا اور قتل کرنے کا جذر بعد انہوں نے اختیار کیا وہ صلیب تھی۔ قرآن یہ کہہ رہا ہے کہ وہ عیسیٰ کو قتل نہیں کر سکے یعنی کہ جس طریقے سے انہوں نے عیسیٰ کو قتل کرنے کی کوشش کی اس میں وہ ناکام ہو گئے اس کے

باوجود کہ وہ یہ سمجھ رہے تھے کہ انہوں نے عیسیٰ کو قتل کر دیا اور قتل کرنے کا جو ذریعہ انہوں نے اختیار کیا وہ تھا صلیب۔

اسے مزیدوضاحت سے سمجھ لیجئے۔

مثال کے طور پر اگر آپ یہ کہیں کہ آپ نے کسی کو قتل کر دیا تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آپ ایسا کب کہیں گے؟

تو اس کا جواب بالکل واضح ہے کہ ظاہر ہے یقیناً تب ہی کہیں گے جب کہ آپ نے اپنی طرف سے کسی کو قتل کیا ہو گا مثلاً آپ نے کسی کو سامنے کھڑا کر کے بندوق سے گولیاں ماریں اور آپ کو یقین ہو گیا کہ وہ شخص مر گیا ہے یعنی اس کی موت واقع ہو گئی۔ آپ نے اپنی طرف سے قتل کر دیا لیکن حقیقت یہ ہے کہ وہ شخص اس وقت محسوس تو ایسا ہی ہوا کہ قتل ہو گیا ہے لیکن بعد میں وہ ہوش میں آجائے اور بالکل ٹھیک ہو جائے تو یہ کہا جائے گا کہ آپ نے اسے قتل کیا ہی نہیں؟ نہیں بلکہ آپ نے تو اپنی طرف سے قتل کر دیا لیکن حقیقت اس کے بر عکس ہے اور بعد میں جب کسی کو حقیقت بتائی جائے گی تو یہ کہا جائے گا کہ آپ اسے قتل نہیں کر پائے اور اس کا مطلب یہ نہیں ہو گا کہ آپ نے اسے قتل کرنے کی کوشش ہی نہیں کی بلکہ آپ نے تو اپنی طرف سے قتل کر دیا لیکن وہ قتل نہ ہو سکا آپ کے ہاتھوں۔ اس لیے یوں کہا جائے گا کہ آپ اسے قتل نہ کر سکے جو آپ نے اسے گولی مار کر قتل کیا۔

بالکل اسی طرح اگر کسی کو مصلوب کیا جائے اور بعد میں وہ شخص بچ جائے تو یہ کہا جائے گا کہ آپ اسے مصلوب نہیں کر پائے۔ مصلوب کے معنی ہیں کسی کا صلیب پر قتل کیا جانا۔ آپ اپنی طرف سے تو کسی کو مصلوب کرتے ہیں یعنی صلیب پر قتل کرتے ہیں لیکن حقیقت اس کے بر عکس نکلتی ہے کہ وہ شخص صلیب پر کچھ وقت بعد ایسی حالت میں چلا جاتا ہے گویا کہ وہ قتل ہو چکا ہے اس کے بعد اس کا جسم لاش سمجھ کرو رشا کے حوالے کر دیا جائے لیکن حقیقت یہ نکلتی ہے کہ اس کی موت واقع ہی نہیں ہوئی بلکہ وہ ایسی بے ہوشی میں چلا گیا تھا کہ آپ نے سمجھ لیا اس کی موت ہو گئی اور بعد میں اسے نہ صرف ہوش آجائے بلکہ وہ بالکل تندرست ہو جائے تو اسے یہ کہا جائے گا کہ آپ اسے مصلوب نہیں کر سکے لیکن اس کا مطلب ہرگز نہیں ہو گا کہ آپ نے اسے مصلوب کرنے کی کوشش ہی نہیں کی بلکہ آپ نے اپنی طرف سے تو پورے یقین کیسا تھا اسے مصلوب کیا۔ اسے صلیب پر چڑھایا اور صلیب پر اس کی موت واقع ہو گئی لیکن حقیقت میں صلیب پر اس کی موت واقع نہ ہوئی۔

قرآن میں اللہ جب اس طرح بیان کرتا ہے ”وَمَا قُتُلُوهُ وَمَا مُصْلُوبُهُ“، تو اکثریت اس سے مراد یہ یقین ہے کہ نہ اسے قتل کیا اور نہ اسے صلیب دیا جو کہ واضح طور پر دو الگ الگ واقعات بن جاتے ہیں لیکن حقیقت یہ ہے کہ دو الگ الگ واقعات کی نفع نہیں کی گئی بلکہ ایک ہی واقعہ ہوا جس کے بارے میں بات کی گئی اور جب آپ تاریخ پر نگاہ دوڑا میں تو آپ کو کہیں بھی ایسا نہیں ملے گا کہ بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو قتل کرنے کا بھی دعویٰ کیا اور مصلوب کرنے کا بھی دعویٰ کیا بلکہ آپ کو ان کی طرف سے ایک ہی دعویٰ ملے گا اور وہ یہ کہ ہم نے عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب کیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کر دیا۔

ایک ہی واقعہ ہوا جو کہ بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا انہوں نے اپنی طرف سے عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب کر دیا یعنی صلیب کے ذریعے قتل کر دیا اور قرآن میں اللہ نے بھی ایک ہی واقعہ کا ذکر کیا ہے۔

بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا ان کا دعویٰ ہے کہ ہم نے عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب کر دیا یعنی صلیب کے ذریعے قتل کر دیا لیکن ان کے بر عکس اللہ کا کہنا ہے کہ تم نے عیسیٰ ابن مریم کو جو اپنی طرف سے مصلوب کیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا تم اسے قتل نہیں کر پائے جو تم نے اپنی آنکھوں سے دیکھا وہ اصل حقیقت نہیں بلکہ اصل حقیقت کو تم سے چھپا دیا گیا یہی وجہ ہے کہ جو یہ دعویٰ کر رہے ہو کہ تم نے عیسیٰ ابن مریم کو بذریعہ صلیب قتل کر دیا۔ اللہ الحکیم ہے تو ظاہر ہے قرآن جو کہ اللہ کا کلام ہے یہ بھی الحکیم ہے۔ قرآن کو اللہ نے مثالی کہا ہے جس کے معنی ہیں جیسے ایک کے بعد دو، دو کے بعد تین، تین کے بعد چار یعنی ایک کے بعد اس دوسرے کا آنا کے دونوں کے درمیان ربط قائم ہو جائے۔ جیسے میں کے تمام پرزوں کا آپس میں ربط ہوتا ہے، جیسے جسم میں تمام کے تمام اعضاء کا آپس میں ایک دوسرے کیسا تھا ربط قائم ہوتا ہے اسے مثالی کہتے ہیں۔

قرآن مثالی ہے جس کا مطلب ہے کہ قرآن میں ہر آیت کا دوسری آیت کیسا تھا یہی ربط قائم ہے جیسے ایک کے بعد دو آتا ہے ہر آیت میں الفاظ اور جملوں کا آپس میں ایسا ربط قائم ہے جیسے ایک کے بعد دو، دو کے بعد تین آتا ہے یعنی جیسے جسم میں ہر عضو کا دوسرے کیسا تھا گہرا ربط قائم ہوتا ہے۔

قرآن کی ہر آیت کا معاملہ یہ ہے کہ اس سے الگ آیت اس کی وضاحت کرتی ہے، قرآن کا ہر لفظ اور ہر جملہ ایسا ہے کہ اس سے اگلا لفظ یا جملہ پچھلے لفظ یا جملے کی وضاحت کرتا ہے اگر آپ اس بات کو سامنے رکھیں گے اسے نظر انداز نہیں کریں گے تو آپ قرآن کے اس مقام کو بالکل آسانی کیسا تھے سمجھ پائیں گے کہ ”وما قتلواهُ و ما صلبواهُ“ کے معنی کیا ہیں اس کا مطلب کیا ہے حق کیا ہے۔

بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا ان کا ایک ہی دعویٰ تھا کہ انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب کر دیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کر دیا اس لیے قرآن میں اللہ کو ان کے اسی ایک دعویٰ کی تائید یا تردید کرنا چاہیے اور اگر یہ مان لیا جائے کہ ”وما قتلواهُ و ما صلبواهُ“ کے معنی ہیں نہ ہی اسے قتل کر سکے یا قتل کیا اور نہ ہی صلیب دیا تو یہ دو دعووؤں کی تردید بن جاتی ہے یعنی ایک دعویٰ کہ ہم نے عیسیٰ ابن مریم کو قتل کر دیا اور اللہ ان کے اس دعوے کی تردید کرتے ہوئے کہہ رہا ہے ”وما قتلواهُ“ اور نہیں اسے قتل کیا اور پھر دوسرا دعویٰ کہ ہم نے اسے مصلوب کر دیا اور اللہ ان کے اس دعوے کی بھی تردید کرتے ہوئے کہہ رہا ہے ”وما صلبواهُ“ اور نہیں اسے مصلوب کیا۔ تو کیا ایسا ممکن ہے؟ یعنی اگر تو یہ مان لیا جائے کہ ”وما قتلواهُ و ما صلبواهُ“ کے معنی ہیں نہ اسے قتل کیا اور نہ اسے مصلوب کیا تو یہ دو دعووؤں کی نفی کی جا رہی ہے اور کیا ایسا کسی بھی صورت ممکن ہو سکتا ہے؟

اگر بالفرض یہ مان لیا جائے کہ قرآن یہ دو الگ الگ دعوے کر رہا ہے دو باتوں کی نفی کر رہا ہے یعنی کہ یہ دو مختلف واقعات ہیں کہ یہ دو دعوے ہیں تو پھر سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ قرآن یہ کہہ رہا ہے کہ وہ اسے قتل نہیں کر پائے یعنی ان کا دعویٰ یہ ہے کہ انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو قتل کر دیا ہے۔ جب اسے تسلیم کر لیا جائے کہ انہوں نے دعویٰ کیا کہ ہم نے عیسیٰ ابن مریم کو قتل کر دیا تو پھر سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جب وہ پہلے ہی قتل کر چکے تو مصلوب کرنے کی کب اور کیوں ضرورت پیش آئی؟

اور اگر قتل کا دعویٰ دوسرا تسلیم کر لیا جائے اور مصلوب کا دعویٰ پہلا تو پھر بھی یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ جب وہ اپنی طرف سے مصلوب کر چکے یعنی صلیب پر قتل کر چکے تو پھر ایک مقتول شخص کو دوبارہ قتل کرنے کا دعویٰ کیسے کیا جاسکتا ہے؟

ان کے علاوہ بھی مزید بہت سے سوالات پیدا ہوتے ہیں لیکن یہ دو سوال ہی ایسے ہیں کہ ان کی موجودگی میں مزید کسی سوال کی گنجائش ہی نہیں رہتی۔ اور ایسے سوالات پیدا ہونے کی وجہ ہی یہی بني کہ نہ تو اللہ کے الحکیم ہونے کو تسلیم کیا گیا اور نہ ہی قرآن کے الحکیم ہونے کو مد نظر کھا گیا بلکہ اللہ اور قرآن کے الحکیم ہونے کا کفر کیا گیا جس کی وجہ سے ایسے سوالات پیدا ہوئے۔ جب ان لوگوں نے قرآن سے حق سمجھنے کی بجائے اپنے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کو سچا ثابت کرنے کے لیے قرآن کی طرف رخ کیا تو پھر ظاہر ہے قرآن کے خود ساختہ بے بنیاد و باطل تراجم و تفاسیر کے نام پر نہ صرف خود گمراہ ہوں گے بلکہ اکثریت کو بھی اپنے پیچھے گمراہ کریں گے جو آج تک ان لوگوں نے کیا۔

قرآن کی اس آیت کو جس طرح پڑھا جاتا ہے یعنی اس کے جو معنی یہے جاتے ہیں وہ یہ ہیں۔

### وَمَا قَتَلُواهُ وَمَا صَلَبُواهُ

اور نہیں قتل کیا انہوں نے اس کو اور نہیں مصلوب کیا انہوں نے اس کو یعنی عیسیٰ ابن مریم کو۔

یعنی دونوں ”ما“ کو نہیں کے معنی میں لیا جاتا ہے حالانکہ ان میں سے ہر ایک کو علم ہے کہ عربوں کی زبان میں مانہ صرف نہیہ بلکہ موصولہ کے لیے بھی استعمال ہوتا ہے مطلب یہ کہ عربی میں ”ما“ کے دو معنی ہیں ایک معنی ”جو“ اور دوسرا معنی ”نہیں“ کے ہیں۔ اس لیے ”ما“ کو عربی میں موصولہ اور نہیہ کہا جاتا ہے۔ مَا موصولہ اور مَا نہیہ۔

اس آیت میں دونوں مَا کو نہیہ کے معنوں میں لے لیا جاتا ہے جونہ صرف بالکل غلط اور باطل ہے بلکہ ایسا کرنے سے کچھ سوالات کھڑے ہو جاتے ہیں جن کے جوابات نہیں دیے جاسکتے۔ مثلاً سب سے پہلا سوال جو لاجواب کر دیتا ہے وہی جس کا پیچھے ذکر ہو چکا ہے کہ جب دونوں مَا کو نہیہ کے معنی میں لیا جائے گا تو قرآن سے بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے کفر کیا ان کے دو دعووؤں کی نفی ثابت ہو جاتی ہے۔

پہلا۔ وَمَا قَتَلُواهُ۔ اور اسے نہیں قتل کیا۔ یعنی کہ ان کا دعویٰ ہے کہ انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو قتل کر دیا اور قرآن اس کی نفی کر رہا ہے۔

دوسرا۔ وَمَا صَلَبُواهُ۔ اور نہیں مصلوب کیا اسے۔ یعنی ان کا دعویٰ ہے کہ انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب کیا۔

قرآن کی اس آیت میں دونوں ”مَ“ کو نہیں کے معنوں میں لینے سے پہلا دعویٰ کہ انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو قتل کرنے کا دعویٰ کیا اور دوسرا میں مصلوب کرنے کا۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر قرآن کے مطابق انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو قتل کرنے کا دعویٰ کیا تو پھر دوسرے دعویٰ کس طرح کر سکتے ہیں؟ کیا انہوں نے قتل کرنے کے بعد مصلوب یعنی صلیب پر بھی قتل کیا؟ جو کہ ناممکن ہے۔

مثلاً آپ یہ دعویٰ کریں کہ آپ نے فلاں شخص کو قتل کر دیا تو کیا آپ اس کے بعد دوسرا دعویٰ کریں گے کہ آپ نے اسے دوسری بار قتل کر دیا؟ یقیناً نہیں۔ کیونکہ ظاہر ہے جب آپ نے کسی کو اپنی طرف سے یقینی طور پر قتل کر دیا تو پھر دوسری بار قتل کرنے کا دعویٰ کیسے کیا جا سکتا ہے؟ ہاں البتہ ایک صورت ہو سکتی ہے آپ کو پتہ چل جائے کہ آپ اپنے پہلے دعوے میں غلط ہیں کہ وہ شخص زندہ ہے تو آپ اسے دوسری بار قتل کرنے کا دعویٰ کر سکتے ہیں لیکن تب بھی آپ کا ایک ہی دعویٰ ہو گا جو دوسری بار آپ نے اسے قتل کیا ہے کہ آپ کے دو دعوے ہوں گے۔

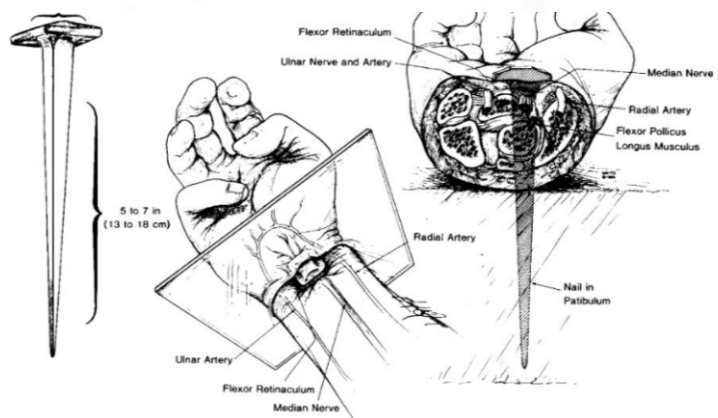
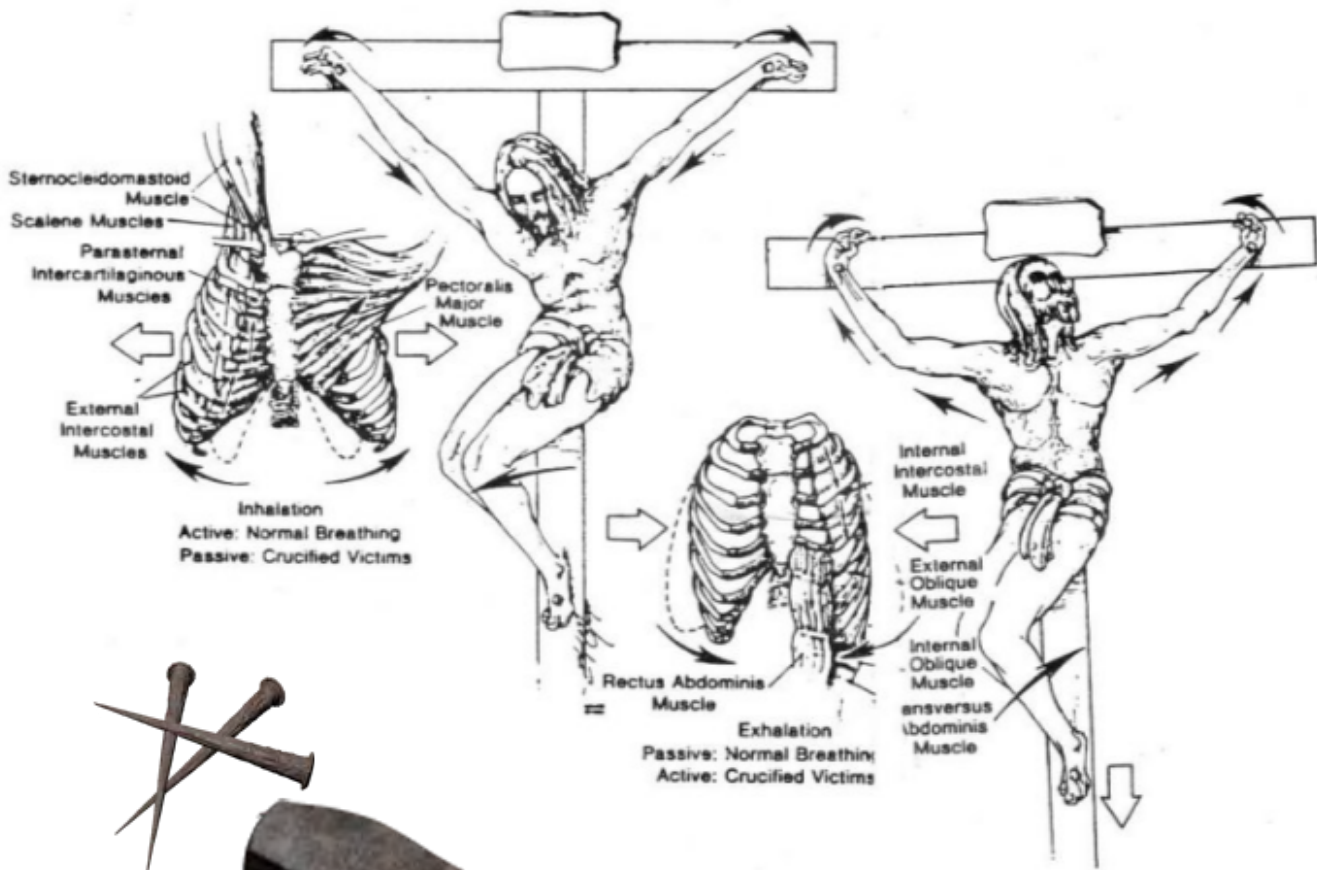
اب یہ دیکھنا ہے کہ قرآن کی اس آیت کا پس منظر کیا ہے؟ اگر اس پس منظر کو سامنے رکھا جاتا ہے تو حق بالکل کھل کر واضح ہو جائے گا کہ آیا دونوں مانہیں کے معنی میں آئے ہیں یا پھر ان میں سے ایک نہیں اور دوسرے جو کے معنی میں آیا ہے یعنی ایک نہیہ اور دوسرا موصولہ آیا ہے۔ اور اس کا پس منظر یہ ہے کہ بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا ان کا دعویٰ ہے کہ انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو قتل کر دیا اور پھر قتل کرنے کے بہت سے طریقے ہوتے ہیں جیسے کہ زہر دیکر قتل کرنا، چاقو یا چھری سے قتل کرنا، اونچی جگہ سے گرا کر قتل کرنا، پانی میں ڈبو کر قتل کرنا، چنانی سے قتل کرنا، صلیب کے ذریعے قتل کرنا یا اسے ہی کسی بھی طریقے سے قتل کرنا تو اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ بنی اسرائیل نے کس طریقے سے قتل کیا؟ تو بنی اسرائیل کا دعویٰ ہے کہ ہم نے مصلوب کیا یعنی صلیب کے ذریعے قتل کیا۔

اب دیکھیں اللہ نے ان کے اس دعوے کے بر عکس قرآن میں کیا کہا۔ بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا انہوں نے دعویٰ کیا کہ ہم نے عیسیٰ ابن مریم کو قتل کر دیا تو ان کے اس دعوے کے رد عمل میں اللہ کا کہنا ہے ”وما قتلوه“ اور نہیں اسے یعنی عیسیٰ ابن مریم کو قتل کر پائے۔

بنی اسرائیل کا دعویٰ ہے کہ انہوں نے مصلوب کیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا تو اسی کا جواب آگے اللہ نے دیا ”وما صلبوه“ اور جو تم نے صلیب کے ذریعے قتل کرنے کی کوشش کی یعنی اللہ نے کہا ”وما قتلوه وما صلبوه“ جس کے معنی ہیں اور نہیں اسے یعنی عیسیٰ ابن مریم کو قتل کر پائے جو اسے بذریعہ صلیب تم نے قتل کیا۔ جب صلیب دینے کا ذکر آتا ہے تو اس کا ترجمہ سولی دیا جانا کر دیا جاتا ہے جو کہ بالکل غلط ہے نہ صرف غلط بلکہ بہت بڑا دھوکہ اور دجل عظیم ہے کیونکہ سولی تو پھانسی کو کہا جاتا ہے اور صلیب اس کے بالکل بر عکس ہے جس کا سولی یعنی پھانسی کیسا تھا کوئی تعلق نہیں ہے اور اسی دھوکے کی وجہ سے لوگ آسانی کیسا تھا مان جاتے ہیں کہ عیسیٰ ابن مریم کو زندہ آسمانوں پر اٹھالیا گیا انہیں صلیب نہیں دیا گیا کیونکہ جب ان کے ذہن میں صلیب کا معنی سولی یعنی پھانسی ہوتی ہے تو وہ سمجھتے ہیں کہ ظاہر ہے اگر پھانسی پر چڑھایا جاتا پھانسی پر چڑھنے والا عیسیٰ ابن مریم ہوتا تو اس کی موت ہو جاتی اس لیے ممکن ہی نہیں کہ پھانسی پر چڑھایا جانے والا عیسیٰ ہو یوں وہ ملاؤں کے دجل کا شکار ہو جاتے ہیں۔

آگے بڑھنے سے پہلے یہاں صلیب کو ہکوں کرواضح کرنا بہت ضروری ہے کہ صلیب کیا ہوتی ہے اور مصلوب کرنا کیا ہوتا ہے۔ اکثریت اسے پھانسی سمجھتی ہے یعنی گلے میں رسی ڈال کر کسی شستے سے لٹکا دیا جاتا ہے اور چند ہی لمحوں میں موت واقع ہو جاتی ہے۔ واضح رہے کہ یہ مصلوب کرنا نہیں کہلاتا بلکہ مصلوب کہتے ہیں ایک بڑی صلیب یعنی لکڑی کا بڑا سا کراس ہوتا ہے جس پر کسی کو لٹکا کر اس کے بازوں صلیب پر بچھا کر ہاتھوں پر میخیں رکھ کر گاڑھی جاتی ہیں جو نیچے لکڑی کی صلیب میں پیوست ہو جاتی ہیں اسی طرح اس کے دونوں پاؤں کو اوپر نیچے رکھ کر دونوں پاؤں پر ایک تین رکھ کر گاڑھ دی جاتی ہے جو نیچے صلیب میں پیوست ہو جاتی ہے پھر اس صلیب کو کھڑا کر دیا جاتا ہے۔

جسم ہاتھوں میں پیوست میخوں کی وجہ سے ہاتھوں پر لٹک جاتا ہے اور جسم کا سارا بوجھ ہاتھوں اور نیچے پاؤں پر پڑتا ہے جس کی وجہ سے انتہائی دردناک تکلیف کا سامنا کرنا پڑتا ہے اور صلیب پر موت واقع ہونے کے لیے ایک، دو، تین یا اس سے بھی زائد دن کا وقت لگ جاتا ہے۔ بعض اوقات کسی کی موت چند گھنٹوں میں ہی واقع ہو جاتی ہے لیکن ایسا بہت کم ہوتا ہے اور زیادہ تر کئی کئی دن بھی صلیب پر رہنے کے باوجود بھی موت نہیں آتی یوں کئی دن تک بھوک، پیاس اور درد کی شدت کو برداشت کرنا پڑتا ہے۔ مصلوب کرنے کو درج ذیل تصاویر میں دیکھیں تاکہ سمجھنے میں مزید آسانی ہو جائے۔



دین کے ٹھیکیداروں کی طرف سے جب اس واقعے کو بیان کیا جاتا ہے تو پھانسی اور مصلوب میں فرق واضح نہیں کیا جاتا بلکہ اللہ ایسا تاثر دیا جاتا ہے جس سے انسان کے ذہن میں پھانسی کا نقشہ وضع ہوتا ہے اور انسان فوراً یہ بات مان لیتا ہے کہ ہاں انہوں نے پھانسی پر نہیں چڑھایا کیونکہ اگر پھانسی پر کسی کو چڑھایا جائے تو چند ہی لمحوں میں نہ صرف موت واقع ہو جاتی ہے بلکہ گردن کی ہڈی بھی ٹوٹ جاتی ہے۔

بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے کفر کیا ان کا ایک ہی دعویٰ ہے کہ انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب کیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا اور قرآن میں اللہ نے یہود کے اسی دعوے کی تردید کی ہے۔

وَمَا قَتْلُوهُ اور نہیں قتل کر سکے اس کو۔ اللہ نے ان کے اس دعوے کی یہ کہہ کر تردید کی کہ کفر کرنے والے عیسیٰ ابن مریم کو قتل نہیں کر سکے اور آگے قرآن یہ واضح کرتا ہے کہ ان کا جو دعویٰ ہے کہ انہوں نے کس طرح عیسیٰ ابن مریم کو قتل کرنے کا دعویٰ کیا ان کا دعویٰ ہے کہ انہوں نے مصلوب کیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا اور اسی کا اللہ نے آگے بالکل واضح رکرداریا وَمَا صَلَبُوهُ اور جو انہوں نے اسے مصلوب کیا یعنی صلیب پر قتل کیا۔

بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا ان کے دعوے اور اس کے پس منظر کو سامنے رکھنے سے بالکل کھل کرو واضح ہو جاتا ہے کہ ایک ”ما“ نہیں ہے اور دوسرا ”ما“ موصولہ ہے۔

اب یہاں ایک اور سوال پیڑا ہوتا ہے اور کوئی بھی یہ سوال اٹھا سکتا ہے کہ یہ کیسے فصلہ کیا جائے گا کہ کون سے ”ما“ کو نہیہ اور کون سے کو موصولہ لیا جائے؟ تو اس کا جواب بھی بہت آسان ہے اللہ نے قرآن کو الحکیم کہا ہے۔ دونوں میں سے جس کو بھی موصولہ لیں یا نہیہ لیں آیت کے معنی میں رائی برابر بھی فرق نہیں پڑے گا بالکل ایسے ہی جیسے لفظ ”تبت“ کو جدھر سے بھی پڑھیں اس میں کوئی تبدیلی واقع نہیں ہوگی۔ شروع سے پڑھیں تب بھی تبت اور آخر سے شروع کی طرف پڑھیں تب بھی تبت۔ بالکل اسی طرح قرآن کی اس آیت کو دونوں طرح سے پڑھ کر دیکھ لیتے ہیں۔ ”ما“ میں موصولہ کے معنی نہیہ پر غالب ہیں اس لیے ہم پہلے نہیہ کے بجائے موصولہ لیں گے۔

وَمَا قَتْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ

اور جو قتل کیا اس کو اور نہیں مصلوب کر سکے یعنی نہیں صلیب پر قتل کر سکے اس کو۔

کفر کرنے والوں کا ایک ہی دعویٰ ہے کہ انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب کیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا تو قرآن ان کے اس دعوے کا جواب یوں دیتا ہے کہ وَمَا قَتْلُوهُ اور جوان کا دعویٰ ہے کہ انہوں نے اسے قتل کیا وَمَا صَلَبُوهُ اور نہیں وہ اسے بذریعہ صلیب قتل کر سکے۔

اب ہم پہلے ما کو نہیہ اور دوسرا کو موصولہ لیکر دیکھتے ہیں۔

وَمَا قَتْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ

اور نہیں قتل کر سکے اسے اور جوانہوں نے بذریعہ صلیب قتل کیا۔

یعنی اللہ نے پہلے حصے میں ان کے عیسیٰ ابن مریم کو قتل کرنے کے دعوے کی تردید کر دی اور دوسرا حصے میں یہ واضح کر دیا کہ ان کا جو دعویٰ ہے کہ انہوں نے مصلوب کیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا وہ بذریعہ صلیب عیسیٰ ابن مریم کو قتل نہیں کر سکے اپنی اس منصوبہ بندی میں ناکام رہے لیکن انہیں اس کا علم نہیں۔ یوں آپ نے جان لیا کہ جس طرح بھی پڑھیں گے ایک ہی معنی آئے گا کسی بھی قسم کا کوئی فرق نہیں پڑے گا اور اس کے علاوہ اگر آپ اپنے مشرک آباء اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کو سچا ثابت کرنے کے لیے خود ساختہ معنی اخذ کریں گے تو لاتعداد لا جواب سوالات کا دروازہ کھل جائے گا۔

اور پھر قرآن کی یہی آیت بذات خود اس کی تصدیق کرتی ہے کہ دونوں میں ایک ”ما“ نہیہ اور دوسرا موصولہ ہے اللہ نے اسی آیت کے آخر میں کہا مَا أَهْمُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا اِتَّبَاعُ الظَّنِّ وَمَا قَتْلُوهُ يَقِينًا۔

اس آیت میں اللہ نے یقیناً کا لفظ صرف وَمَا قَتْلُوهُ کے ساتھ استعمال کیا ہے جس سے یہ نہ صرف واضح ہو گیا بلکہ ثابت ہو گیا کہ دونوں میں صرف ایک ہی

”ما“ نہیں ہے اور قرآن نے صرف ایک ہی دعوے کی تردید کی ہے جو کہ کفر کرنے والوں کا دعویٰ ہے۔ اور اس سے پہلے اللہ نے وَمَا صَلْبُوهُ کا یقیناً کیسا تحدی کرنے کی وضاحت إِلَّا اِتِّبَاعَ الظَّنِّ کہہ کر کرداری۔

ظن کہتے ہیں جو سناء، دیکھایا پڑھا جائے لیکن اس کے بارے میں راست علم نہ ہو۔ جیسے آپ سورج کو اپنی آنکھوں کے سامنے زمین کے گرد سفر کرتا ہوا دیکھتے ہیں لیکن یہ علم نہیں ہے بلکہ یہ ظن کہلائے گا کہ سورج زمین کے گرد گھوم رہا ہے۔ علم یہ ہے کہ سورج نہیں بلکہ زمین اپنے ہی محور پر گھوم رہی ہے جس کی وجہ سے سورج سفر کرتا دکھائی دیتا ہے۔

بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے کفر کیا وہ لوگ جب قتل کرنے کا دعویٰ کر رہے ہیں تو ظاہر ہے وہ پاگل تو نہیں ضرور انہوں نے اپنی طرف سے قتل کیا اور قتل ہوتا دیکھا اور آج جو جو بھی یہ کہہ رہے ہیں کہ عیسیٰ ابن مریم کی صلیب پر موت ہو گئی تھی یعنی انہیں بذریعہ صلیب قتل کر دیا گیا تھا یا جو بھی عیسیٰ ابن مریم کے حوالے سے اختلاف میں پڑے ہوئے ہیں ان سب کی بنیاد اسی پر ہے جو انہوں نے اپنے کانوں سے سنا آنکھوں سے دکھایا کہیں پڑھا اور اس میں غور فکر کر کے راست علم حاصل نہیں کیا جسے عربی میں ظن کہا جاتا ہے۔ جب یہ واقعہ پیش آیا تب جنہوں نے اپنی آنکھوں سے دیکھا وہ اپنے دیکھنے کی بنیاد پر ایسا دعویٰ کرتے تھے اس لیے اللہ نے وَمَا صَلْبُوهُ یقیناً کی بجائے اس سے پہلے إِلَّا اِتِّبَاعَ الظَّنِّ کا ذکر کیا جس سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ عیسیٰ ابن مریم کو قتل کرنے کی غرض سے صلیب پر چڑھایا گیا تو جن جن لوگوں نے یہ واقعہ اپنی آنکھوں سے دیکھا انہوں نے سمجھا کہ عیسیٰ ابن مریم مصلوب ہو گئے یعنی صلیب پر ان کا قتل ہو گیا لیکن قرآن میں اللہ نے اس کی تردید کرتے ہوئے حق واضح کر دیا کہ عیسیٰ ابن مریم مصلوب نہیں ہوئے یعنی ان کی موت صلیب پر نہیں ہوئی، بذریعہ صلیب ان کا قتل نہیں ہوا بلکہ اس کے بعد کیا ہوا اس کا علم سب سے چھپا دیا گیا اور قرآن نے قطعاً نہیں کہا اور نہ ہی کسی ایسی بات کی تائید کی کہ عیسیٰ ابن مریم کو صلیب پر نہیں چڑھایا گیا بلکہ قرآن نے یہ کہا ہے کہ عیسیٰ ابن مریم کو صلیب پر چڑھایا گیا لیکن نتیجہ وہ نہیں نکلا جو کفر کرنے والے چاہتے تھے ان کی منصوبہ بندی تو یہ تھی کہ قتل کر دیا جائے لیکن وہ تصدیق کر رہا ہے کہ عیسیٰ ابن مریم کو صلیب پر چڑھایا گیا اور حق ہر لحاظ سے کھل کر واضح ہو کر اتمام جنت ہو جائے کل کو کسی کے بھی پاس کوئی

قتل کرنے میں کامیاب نہیں ہوئے حالانکہ انہوں نے اپنی آنکھوں سے یہی دیکھا کہ عیسیٰ کو انہوں نے بذریعہ صلیب قتل کر دیا۔

اس کے باوجود ہم اس آیت کو ایک اور پہلو سے کھول کر آپ پر واضح کرتے ہیں جس سے یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو جائے گی کہ یہ جو آج تک دونوں ”ما“ کے معنی ”نہیں“ میں لیے جاتے رہے یہ کتنا عظیمِ دجل و فریب کیا جاتا رہا اور حق ہر لحاظ سے کھل کر واضح ہو کر اتمامِ جنت ہو جائے کل کو کسی کے بھی پاس کوئی عذر یا ہمانہ نہ رہے۔

وَقُولُهُمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمُسِيَّحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ قَرآن کہتا ہے کہ بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے کفر کیا ان کا کہنا ہے کہ ہم نے عیسیٰ ابن مریم کو قتل کر دیا اور اللہ کہہ رہا ہے کہ اے عقل کے اندھو جسے تم قتل کرنے کا دعویٰ کر رہے ہو وہ مسیح عیسیٰ ابن مریم اللہ کا رسول تھا ذرا غور کرو کیا اللہ کا رسول قتل ہو سکتا ہے؟ ایسا ممکن ہی نہیں کیونکہ اللہ جب رسول بعث کرتا ہے تو رسول میں اسوہ حسنة قرار دیا یعنی رسول تو اللہ کی طرف سے انسانوں کے لیے عملی نمونہ ہوتا ہے کہ انہوں نے بالکل اس بشر کی طرح بنتا ہے اب اگر وہ قتل ہو جائے یا اپنی طبعی موت سے قبل دنیا سے چلا جائے تو پھر اس کے قتل ہو جانے سے چلے جانے کے بعد کی جوزندگی ہے اس کے لیے اس میں اسوہ حسنة نہیں اخذ کیا جا سکتا یوں جس میں مکمل اسوہ حسنة ہی نہیں وہ رسول کیسے ہو سکتا ہے اور کوئی بھی نہیں جو اللہ کو عاجز کر سکے یعنی اللہ عملی نمونہ سامنے لائے اور کوئی اسے قتل کر دے یا اللہ خود ہی اسے زندگی پوری کیے بغیر ہی واپس لے جائے اور اگر ایسا ہوتا ہے یعنی کہ کوئی رسول ہونے کا دعویدار ہوا وہ قتل ہو جائے یا غائب ہو جائے تو وہ اللہ کا رسول ہو ہی نہیں سکتا بلکہ وہ تو کذاب ثابت ہو جاتا ہے اس لیے اللہ ان کو کہہ رہا ہے کہ اے عقل کے اندھو جسے تم قتل کرنے کا دعویٰ کر رہے ہو وہ مسیح اللہ کا رسول تھا تو رسول کیسے قتل ہو سکتا ہے؟ اور یہی بات اللہ نے آگے واضح کر دی ”وَمَا قَاتَلُوهُ“ اور اسے یعنی عیسیٰ ابن مریم کو قتل نہیں کر سکے۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کفر کرنے والوں نے عیسیٰ ابن مریم کو قتل کرنے کا جو دعویٰ کیا تو طریقہ قتل کیا تھا؟ کیا چھریاں مار کر قتل کیا؟ سر قلم کر کے قتل کیا؟ پھنسی دے کر قتل کیا، آگ میں جلا کر قتل کیا، پانی میں ڈبو کر قتل کیا، سانس بند کر کے قتل کیا، زہر دے کر قتل کیا یا پھر اس کے علاوہ کوئی اور طریقہ اختیار کیا؟ تو کفر کرنے والوں کا دعویٰ ہے کہ ہم نے مصلوب کیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا یوں اللہ ان کے اس دعوے کا جواب دیتے ہوئے کہتا ہے ”وَمَا صَلَبُوهُ“ اور یہ جوان کا

دعویٰ ہے کہ ہم نے عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب کیا یعنی بذریعہ صلیب قتل کیا یہ عیسیٰ ابن مریم کو مصلوب نہیں کر سکے یعنی بذریعہ صلیب قتل نہیں کر سکے، عیسیٰ ابن مریم صلیب پر قتل نہیں ہوئے۔

”صلبو“ صلیب پر موت ہونا۔ ”ماصلبو“ صلیب پر موت نہ ہونا۔

یعنی اللہ نے قرآن میں بالکل واضح طور پر یہ کہا کہ بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کو نقصان پہنچانے کی غرض سے اسے قتل کرنے کی غرض سے صلیب پر تو چڑھایا اور انہوں نے اپنی آنکھوں سے دیکھا کہ عیسیٰ ابن مریم قتل ہو گیا لیکن حقیقت کیا ہے اس کا انہیں علم ہی نہیں کیونکہ اللہ نے علم ان سے چھپا دیا یوں انہوں نے جو دیکھا اسی کو حق و تحقیق مان رہے ہیں جو کہ حق نہیں ہے عیسیٰ ابن مریم کی صلیب پر موت ہوئی ہی نہیں تھی بلکہ یہ تو اللہ کی حکمت تھی اللہ کی منصوبہ بندی تھی جس کا یہ لوگ اپنے کفر کے سبب شکار ہوئے۔

## وفات کیا ہے؟

**إذْفَالَ اللَّهُ يَعِيسَى إِنِّي مُتَوَفِّيَ**

جب بنی اسرائیل میں سے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کرنے والوں نے عیسیٰ ابن مریم کو اپنی طرف سے قتل کرنے کے لیے صلیب پر چڑھایا یعنی عیسیٰ ابن مریم کو اپنی طرف سے وفات دے رہے تھے تب کہا اللہ نے اے عیسیٰ اس میں کچھ شک نہیں میں تجھے وفات دوں گا یعنی یہ جو تجھے اپنی طرف سے بذریعہ صلیب وفات دینے کی کوشش کر رہے ہیں یہ لوگ تجھے وفات نہیں دے سکیں گے بلکہ میں تجھے وفات دوں گا کہ ٹو اپنی زندگی گزار کر طبعی طور پر یعنی فطرتی طور پر موت کا ذائقہ چکھے گا۔

اس آیت میں **مُتَوَفِّيَ** کے دو طرح کے تراجم و معنی کیے جاتے ہیں ایک تو یہ کہا جاتا ہے کہ متوفی یہ مستقبل کا صیغہ ہے جس کا مطلب ہے کہ اللہ نے کہا اے عیسیٰ میں تجھے اپنی طرف اٹھانے والا ہوں اور مستقبل میں تجھے وفات دونگا یعنی ابھی میں تجھے اپنی طرف آسمانوں پر اٹھانے والا ہوں اور قیامت سے پہلے تجھے آسمانوں سے زمین پر اتراؤں گا تو تب تجھے بڑھا پے میں وفات دوں گا۔

اور دوسرا مطلب یہ لیا جاتا ہے کہ متوفی کے معنی ہیں پورا لے لینا اس لیے اللہ نے اس آیت میں کہا ہے کہ اے عیسیٰ میں تجھے پورا لے لوں گا یعنی تجھے جسم سمیت اپنی طرف اٹھانے والا ہوں اور پھر کہا جاتا ہے اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو اپنی طرف اٹھا لیا پھر قیامت سے پہلے دوبارہ زمین پر اترے گا اور عیسیٰ بڑھا پے میں وفات پائے گا۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا یہ دونوں معنی ٹھیک ہیں؟ ان میں سے ایک ٹھیک ہے اور ایک غلط یا پھر دونوں کے دونوں غلط ہیں اور حق ان کے بالکل بر عکس کچھ اور ہے؟ تو اس کا جواب انتہائی آسان ہے آیت میں توفی کا استعمال ہوا ہے یعنی بشر کا وفا ہونا۔ بشر کا وفا ہونا کیا ہے اس کو اس وقت تک نہیں جانا جا سکتا جب تک کہ بشر کے بارے میں علم نہ ہو یعنی آپ کا جو جسم ہے جب تک اس جسم کے بارے میں علم حاصل نہیں ہو جاتا تب تک توفی کو نہیں جانا جا سکتا۔ اب جب کہ حقیقت یہ ہے کہ جب تک بشری جسم کے بارے میں اس حد تک علم حاصل نہ کر لیا جائے جب تک کہ وفا سمجھ میں نہ آ جائے تو پھر سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جن لوگوں نے بھی توفی کے تراجم و معنی کیے کیا ان لوگوں کے پاس بشری جسم کے بارے میں مکمل علم تھا؟ کیا وہ بشر کے خالق تھے؟ یا خالق ہیں جو ان کے پاس اس کے بارے میں علم تھا اور ہے جس وجہ سے انہیں علم تھا اور ہے کہ توفی کے یہ معنی ہیں جو ان لوگوں نے کیے؟ اگر تو وہ خالق ہیں یا پھر خالق نے انہیں بشر کے بارے میں علم دیا پھر تو ممکن ہے کہ وہ جو معنی بیان کر رہے ہیں وہ ٹھیک ہیں لیکن اگر وہ خالق نہیں اور نہ ہی خالق نے انہیں بشر کے بارے میں علم دیا تو پھر ان لوگوں نے کس طرح توفی یعنی وفات کے ایسے معنی کر دیے؟ ان لوگوں کو کس نے حق دیا قرآن کو بیان کر نے کا جبکہ اللہ نے خود قرآن میں کہا کہ قرآن کو اللہ

کے علاوہ کوئی بین کرہی نہیں سکتا یعنی قرآن کو اللہ کے علاوہ کوئی بھی نہیں کھول کرواضح کر سکتا اس لیے یہ حق صرف اور صرف اللہ کو حاصل ہے اور اللہ ہی قرآن کو کھول کرواضح کرتا ہے۔

آیت میں لفظ **ٹوَفِّیٰ** کا استعمال ہوا ہے جس کو وفات کی بجائے جان بوجھ کر اپنے باطل عقائد کو زبردستی قرآن سے ثابت کرنے کی ناکام کوشش کرتے ہوئے من پسندتا و پیلات پہنائی جاتی ہیں اور کہا جاتا ہے کہ عیسیٰ علیہ السلام کی وفات نہیں ہوئی بلکہ انہیں زندہ آسمانوں پر اٹھایا گیا۔ جس کی قرآن شدت سے نجی کرتا ہے اور ایسے تمام عقائد و نظریات کو باطل قرار دیتا ہے جس کی آگے مزید کھل کر صراحت کیسا تھوڑا صاحت آجائے گی۔

یہاں آپ سے ایک سوال ہے کہ مثلاً اگر آپ کی گاڑی، کوئی مشین یا کوئی قیمتی شے خراب ہو جاتی ہے تو آپ کس کے پاس لے کر جائیں گے؟ آپ کی کوئی مشین خراب ہو جاتی ہے مثلاً سلامی مشین تو کس کے پاس لے کر جائیں گے؟ واشنگ مشین خراب ہو گئی تو کس کے پاس لے کر جائیں گے؟ ٹی وی خراب ہوتا ہے تو کس کے پاس لے کر جائیں گے؟ فرتخ خراب ہوتی ہے تو کس کے پاس لیکر جائیں گے؟

تو آپ کا جواب یہ ہو گا کہ ظاہر ہے اسی کے پاس لیکر جائیں گے جو اس کے بارے میں مکمل علم رکھتا ہے اور نہ صرف علم رکھتا ہے بلکہ اس کے پاس حکمہ بھی ہے یعنی اس کو تجربہ حاصل ہے کہ اس علم کا کب کہاں کیسے کیوں اور کتنا استعمال کرنا ہے وہ علم کا صحیح استعمال بھی جانتا ہے یعنی آپ یہ کہہ رہے ہیں کہ جو شے بھی خراب ہو گئی اسی کے پاس لیکر جائیں گے جو اس شے کے بارے میں مکمل علم رکھتا ہو اور نہ صرف مکمل علم بلکہ اس کے پاس تجربہ بھی ہو۔ تو یہاں پھر آپ سے سوال ہے کہ کیوں؟ کیوں آپ اپنی خراب شے کو صرف اور صرف اسی کے پاس لے کر جائیں گے صحیح کروانے کے لیے جس کے پاس اس کے بارے میں مکمل علم اور تجربہ بھی ہو؟

تو آپ یہ جواب دیں گے کہ ہم اپنی قیمتی شے کو ٹھیک کروانا چاہتے ہیں اس لیے ہم اپنی شے کو صرف اور صرف اسی کے پاس لے کر جائیں گے جس کے پاس نہ صرف مکمل علم ہو بلکہ تجربہ بھی ہو۔ مکمل علم اس لیے کیونکہ اگر اس کے پاس مکمل علم نہیں ہو گا اس شے کے بارے میں تو نامکمل علم کی وجہ سے وہ اس شے کو مزید بگاڑ کر رکھ دے گا اسے تباہ کر دے گا اس لیے صرف اور صرف اسی کے پاس لے جائیں گے جس کے پاس اس شے کے بارے میں مکمل علم ہو۔ اور پھر جب آپ سے یہ سوال کیا جائے کہ مکمل علم کی توبات سمجھ میں آگئی لیکن تجربہ ہونا کیوں ضروری ہے؟ تو آپ جواب دیں گے کہ تجربہ اس لیے ضروری ہے کیونکہ اگر اس کے پاس تجربہ نہیں تو وہ ہماری شے پر اپنے ہاتھ سیدھے کرتے ہوئے اسے تباہ و بر باد بھی کر سکتا ہے کیونکہ جب بھی کوئی نیا عمل کرنا شروع کرتا ہے تو وہ بہت سی غلطیاں کرتا ہے جب تک اسے مکمل تجربہ حاصل نہیں ہو جاتا تب تک وہ اشیاء کو صحیح کرنے کی بجائے مزید بگاڑتا ہے۔

اب اگر آپ سے یہ سوال کیا جائے کہ آپ ایسا کیوں کریں گے؟ آخر اس کی وجہ کیا ہے تو آپ کا جواب یہ ہو گا تاکہ نقصان نہ ہو ہم نقصان سے نجسکیں۔ اب ذرا آپ خود غور کیجئے اور فیصلہ کیجئے کہ جب آپ کوئی شے کسی ایسے کے پاس نہیں لیکر جائیں گے جو اس کے بارے میں مکمل علم اور تجربہ نہیں رکھا تو پھر اگر آپ کو بشر کے بارے میں کوئی معلومات درکار ہوں تو کون آپ کی بشر یعنی انسانی جسم کے بارے میں راہنمائی کر سکتا ہے؟ کیا کوئی ایسا آپ کی راہنمائی کر سکتا ہے جس کے پاس انسانی جسم کے بارے میں علم ہی نہ ہو؟ اور اگر علم ہو بھی تو نامکمل علم ہو کیا کوئی ایسا راہنمائی کر سکتا ہے جس کے پاس نامکمل علم ہو؟ نہیں بالکل نہیں۔

قرآن میں عیسیٰ ابن مریم پر بات کرتے ہوئے ایک جملے کا استعمال کیا گیا ”متوفیک“ جس میں اصل لفظ ”وف“ ہے قرآن میں اور مقامات پر بھی اس لفظ کا انسانی جسم کے لیے استعمال کیا گیا تو اب آپ سے ہی سوال ہے کہ کیا کوئی بھی ایسا جس کے پاس انسانی جسم کے بارے میں علم نہیں یا پھر نامکمل علم ہے کیا وہ اس موضوع پر راہنمائی کر سکتا ہے کہ انسانی جسم کا وفا ہونا یا وفا کیا جانا کیا ہے؟ جواب بالکل واضح ہے کہ نہیں بالکل نہیں بلکہ صرف اور صرف وہی باتا سکتا ہے کہ انسانی جسم کا وفا ہونا کیا ہے جس کے پاس انسانی جسم کے بارے میں مکمل علم ہو یا وہ بتا سکتا ہے جس کو اس کی طرف سے علم حاصل ہوا ہو جس کے پاس مکمل علم ہے۔

انسانی جسم کل کائنات کی پیچیدہ ترین خلق ہے اس کے بارے میں مکمل علم صرف اور صرف اس کے خالق کے ہی پاس ہے یعنی اللہ کے پاس، جس سے یہ بات

بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ انسانی جسم کا وفا ہونا یا وفا کیا جانا کیا ہے اس بارے میں صرف اور صرف اللہ ہی بتا سکتا ہے یا وہ جس کو اللہ نے علم دیا ہو جس کا اللہ کیسا تھوڑا مضبوط تعلق ہو۔

اب آپ سے سوال ہے کہ جب انسانی جسم کے وفا ہونے یا کیے جانے کے بارے میں اللہ یا اللہ کے نمائندے کے علاوہ کوئی راہنمائی نہیں کر سکتا یا جس کو اللہ نے اس بارے میں علم دے دیا ہواں کے علاوہ کوئی راہنمائی نہیں کر سکتا تو یہ ملاؤ کس بنیاد پر انسانی جسم کے وفا ہونے یا کیے جانے پر راہنمائی کے دعویدار بنے پھرتے ہیں؟ ان کو کس نے یہ اختیار دیا؟ اور یہ راہنمائی کر بھی کیسے سکتے ہیں کیونکہ نہ تو یہ اللہ ہیں اور نہ ہی یہ اللہ کے نمائندے ہیں بلکہ ان کو تو اللہ ہی کا عالم نہیں تو جن کو اللہ ہی کا عالم نہیں وہ خاک راہنمائی کریں گے بلکہ اگر ایسیں کو اپناراہنمابالیاجائے گا تو سوائے جہالت و ذلت کے کچھ حاصل نہیں ہو گا۔

اور دوسری بات کہ اسی قرآن کی سورۃ القيامہ میں تو اللہ نے خود یہ کہا ہے کہ اس قرآن کا جمع کرنا اور اس کا بیان کرنا یعنی اس کی آیات کو مکمل طور پر کھول کھول کر واضح کرنا یہ صرف اور صرف اللہ پر ہے اللہ کے علاوہ کوئی اسے بین نہیں کر سکتا۔ جب اس قرآن کو اللہ کے علاوہ کوئی بین نہیں کر سکتا اس کی آیات کو اللہ کے علاوہ کوئی بھی نہیں کھول سکتا تو پھر جو ملاؤ خود اپنی زبان سے اقرار کرتے ہیں کہ وہ نہ تو اللہ ہیں اور نہ ہی اللہ کے بھیج ہوئے یعنی اللہ کے رسول تو پھر وہ کس بنیاد پر کس کے کہنے پر قرآن کو بین کرنے کے عملًا دعویدار بنے ہوئے ہیں؟

جب اللہ کے علاوہ کوئی بین کر ہی نہیں سکتا تو پھر یہ ملاؤ کس طرح قرآن کو بین کر رہے ہیں؟ جب یہ خود اپنی زبان سے اس بات کا اعلان اداً اقرار کرتے ہیں کہ یہ نہ تو اللہ ہیں اور نہ ہی اللہ کے رسول اور اس کے باوجود یہ قرآن کو بین کرنے کے عملی دعویدار بنے ہوئے ہیں تو اس کا مطلب کہ اللہ جھوٹا ہے اور یہ لوگ سچے ہیں؟ اللہ نے کہا کہ اللہ کے علاوہ کوئی قرآن بین کر ہی نہیں سکتا اور یہ لوگ غیر اللہ ہونے کے دعوے کیسا تھوڑا قرآن کو بین کرنے کے بھی دعویدار ہیں تو اس کا مطلب بالکل صاف واضح ہے کہ ان کا عملًا دعویٰ ہے کہ اللہ جھوٹا ہے قرآن جھوٹا ہے اور یہ لوگ سچے ہیں انہوں نے اللہ اور قرآن کے دعوے کے برکس قرآن کو بین کر کے دکھا دیا۔

اب یہ کیسے ممکن ہے کہ یہ لوگ سچے ہوں اور اللہ جھوٹا؟ قرآن جھوٹا؟ ایسا ممکن ہی نہیں اس لیے یہ لوگ جھوٹے مکار اور فراڈیے ہیں یہ لوگ اللہ کے شریک بنے ہوئے ہیں ان کو اللہ نے جب قرآن کو بین کرنے کا اختیار دیا ہی نہیں حق دیا ہی نہیں تو پھر یہ قرآن کو بین کر ہی نہیں سکتے اس لیے اگر یہ قرآن کو بین کرنے کے عملًا دعویدار بنے ہیں تو جو بھی یہ قرآن کے بین کرنے کے نام پر کہیں گے وہ سب کا سب بے بنیاد اور باطل ہو گا وہ سب کا سب ان کی اپنی خواہشات ان کا نظرن اور شیاطین کا کلام ہو گا جس کا حق کیسا تھا کوئی تعلق نہیں ہو گا۔

اب کوئی بھی ملاؤ یا قرآن کو بین کرنے کا دعویدار یعنی قرآن کی تفسیر کرنے کا دعویدار جو غیر اللہ ہے وہ خود اس بات کا اقرار کرتا ہے کہ وہ نہ تو اللہ ہے اور نہ ہی اللہ کا رسول تو ایسا شخص کذاب اور اللہ کا شریک ہو گا۔

اور اگر کوئی زبان سے اقرار کرتا ہے کہ وہ اللہ ہے اللہ کا رسول ہے تو پھر ایسے ہی آنکھیں بند کر کے اس کی بات نہیں مان لی جائے گی بلکہ اس سے اللہ کی ذات کے بارے سوال کیا جائے گا اور وہ جو بھی بات کرے گا اس کی باتوں میں اس کی دعوت میں مذہب کیا جائے گا اگر تو اس کی دعوت میں اس کی باتوں میں اختلاف ثابت نہیں ہوتا تو وہ واقعۃ اللہ ہو گا جو اس بشر کی صورت میں کلام کر رہا ہو گا اور بشر اللہ کا رسول ہو گا اس سے کوئی بھی سوال کیا جائے تو وہ اس پر تمام ترشکوں و شبہات دور کر کے مطمئن کر دے گا اس میں اللہ کا رنگ نظر آئے گا۔

اب کوئی بھی ایسا ملاؤ جو خود اقرار کرتا ہے کہ وہ نہ تو اللہ ہے اور نہ ہی اللہ کا رسول تو پھر وہ جان لے کہ وہ جو بھی بات کرتا ہے اس کی کسی بھی بات کی کوئی بنیاد ہی نہیں جب اس کی کسی بھی بات کی کوئی بنیاد ہی نہیں تو اس کی بات کی کوئی اہمیت و حیثیت نہیں یوں اس کی بات کو کوڑے کے ڈھیر پر پھینک دیا جائے گا۔ متوفیک جو کہ ”وف لیعنی وفا“ سے ہے اس کو آپ پر کھول کر واضح کرتے ہیں۔ ”وف لیعنی وفا“ کے معنی ہیں پورا کرنا یا پورا ہونا۔ اسے بالکل آسان سی مثال سے آپ پر کھول کر واضح کرتے ہیں آپ ایک موبائل فون کی مثال لے لیجئے مثلاً آپ ایک نیافون خریدتے ہیں تو کمپنی آپ کو پانچ سال کی گارنٹی دیتی ہے کہ یہ فون پانچ سال تک بالکل صحیح چلے گا بشرطیکہ دی جانے والی ہدایات پر عمل کیا جائے ورنہ اگر ہدایات کے خلاف اسے استعمال کیا گیا تو پھر ہو سکتا ہے ایک سال، ایک مہینہ یا ایک ہفتہ بھی نہ چلے یعنی پھر کسی بھی وقت خراب ہو جائے گا۔

اور دوسری بات کہ موبائل بھلی سے چلتا ہے جس کے لیے اس میں ایک بیٹری ہے اور بیٹری میں بھلی محفوظ کرنے کی محدود صلاحیت ہے اس لیے ایک ہی بار بیٹری پوری کرنے پر موبائل پانچ سال تک نہیں چلے گا بلکہ جب ایک بار بیٹری کو پورا کیا جائے گا تو کچھ گھنٹے تک موبائل چلے گا اس کے بعد جب بیٹری کم ہو جائے گی تو پھر سے بیٹری کو پورا کرنا پڑے گا یوں جب تک کہ موبائل کی اجل مسمی یعنی اس کے خاتمے کا وقت نہیں آ جاتا تب تک اسے وفا کیا جاتا رہے گا یعنی اس کی بیٹری پوری کی جاتی رہے گی۔

بالکل یہی مثال آپ کے جسم کی ہے آپ کے جسم کے ہر ذرے میں نہ صرف ایسی بھلی کا آج ہر کوئی استعمال کر رہا ہے بلکہ جسم کے ہر ذرے میں ایسی بیٹریاں نصب ہیں جن میں یہ بھلی محفوظ ہوتی ہے اور اسی سے جسم کام کرتا ہے یعنی زندہ رہتا ہے۔ جسم میں بھلی کی پیداواری مقدار استعمال کی نسبت کم ہے آپ کے جسم میں کوئی بھی عضو کوئی بھی حرکت کرتا ہے تو اسی بھلی یعنی قوت کو ہی استعمال کرتا ہے جس سے بیٹری میں بھلی کی مقدار کم ہوتی جاتی ہے یوں جیسے جیسے بیٹری میں بھلی کی مقدار کم ہوتی چلی جاتی ہے تو جسم میں کام کرنے کی صلاحیت اتنی ہی کم ہوتی چلی جاتی ہے جسے آپ تھکاوت کا نام دیتے ہیں اور جب جسم کے ہر ذرے میں نصب بیٹریوں میں بھلی کی مقدار اتنی کم ہو جاتی ہے کہ جسم کو چلانے کے لیے ناکافی ہو جاتی ہے تو بالکل ایسے ہی پورا جسم آف ہو جاتا ہے جیسے آپ بٹن بند کرنے سے پنچھایا کوئی مشین بند کرتے ہیں۔ جسم کے ہر ذرے میں نصب بیٹریوں میں جب بھلی کی مقدار اس قدر کم ہو جاتی ہے کہ جسم کو چلانے کے لیے ناکافی ہو جاتی ہے تو اسے آپ نیند کا نام دیتے ہیں۔

جیسے آپ کو مثال میں بتایا تھا کہ آپ جب موبائل خریدیں تو آپ کو اگر پانچ سال کی گارنٹی دی جاتی ہے بالکل اسی طرح بشر کو جب خلق کیا گیا تو اس بشر کے ہر ذرے میں نصب بیٹریوں کی زیادہ سے زیادہ زندگی ایک ہزار سال طے کی گئی یعنی کوئی بھی بشر ایک ہزار سال سے ایک لمحہ بھی زیادہ زندہ نہیں رہ سکتا۔ جب انسان نے آسمانوں وزمین میں فساد کیا تو اسی فساد کے نتیجے میں ان بیٹریوں کی زندگی کم ہوتے ہوتے آج اتنی کم ہو گئی کہ اب وہ بیٹریاں اوسٹاٹسٹر سے اسی سال تک کار آمد رہتی ہیں اور جب تک بیٹریاں کار آمد رہتی ہیں جسم زندہ رہتا ہے اور جیسے ہی بیٹریوں کی زندگی ختم ہو جاتی ہے تو جسم زندہ نہیں رہتا۔ پھر جیسا کہ مثال میں بتایا تھا کہ موبائل کی گارنٹی تو پانچ سال کی دی گئی بشرطیکہ وہ دی جانے والی ہدایات کے مطابق استعمال کیا جائے اگر ہدایات کے خلاف استعمال کیا جائے گا تو اس کی زندگی کم سے کم ہوتی چلی جائے گی اور پھر اس میں نصب بیٹری میں بھلی محفوظ کرنے کی صلاحیت محدود ہے جس وجہ سے ایک ہی بار اسے پورا کرنے سے موبائل پانچ سال نہیں نکالے گا بلکہ بیٹری کم ہونے پر اسے بار بار پورا کرنا پڑے گا بالکل ایسے ہی جسم میں نصب بیٹریوں میں بھلی محفوظ کرنے کی صلاحیت محدود ہے جیسے ہی بیٹریوں میں بھلی کم ہوتی ہے تو اسے پورا کیا جاتا ہے اور تب تک پورا کیا جاتا ہے جب تک کہ جسم کی اجل مسمی نہیں آ جاتی یعنی اس کی زندگی پوری نہیں ہو جاتی۔

رات کو آپ کے جسم میں نصب بیٹریوں کو پورا کیا جاتا ہے جسے عربوں کی زبان میں وفا کہتے ہیں اور تب تک پورا کیا جاتا ہے یعنی وفا کیا جاتا ہے جب تک کہ اجل مسمی نہیں آ جاتی یعنی زندگی پوری نہیں ہو جاتی۔

وفات کیا ہے اسے آج کے دور میں سمجھنا بالکل آسان ہو چکا ہے جیسا کہ آپ پرواضح کیا جا پکا ہے کہ وفا کیا ہے۔ آپ کے جسم کو زندہ رہنے کے لیے از جی یعنی قوت کی ضرورت ہوتی ہے جسے آپ بھلی کا نام دیتے ہیں جسم کے ہر ذرے میں جزیئر زنصب ہیں یعنی مسلسل بھلی پیدا ہو رہی ہے اس بھلی کو محفوظ کرنے کے لیے پورے جسم میں بیٹریاں نصب ہیں جن میں بھلی کو محفوظ کرنے کی محدود صلاحیت ہے جسم ان بیٹریوں سے اپنی بھلی کی ضرورت کو پورا کرتا ہے جیسے جیسے جسم کام کرتا ہے تو بھلی استعمال ہوتی ہے جس سے بیٹریوں میں بھلی کی مقدار کم ہوتی چلی جاتی ہے جسے آپ تھکاوت کا نام دیتے ہیں اور جب بھلی اس قدر کم ہو جاتی ہے کہ جسم کو چلانے کے لیے ناکافی ہو جاتی ہے تو پورا جسم سوائے دماغ کے ایک اضافی حصے کے بند ہو جاتا ہے اور اس وقت تک دوبارہ آن نہیں ہوتا جب تک کہ اسے زبردستی آن نہ کیا جائے یا پھر بیٹریاں فل یعنی پوری نہ ہو جائیں یوں رات بھر آپ کے جسم میں نصب بیٹریوں کو پورا کیا جاتا ہے جو آپ کی زندگی ہے اور اس وقت تک پورا یعنی وفا کیا جاتا رہتا ہے جب تک کہ زندگی پوری نہیں ہو جاتی یعنی اجل مسمی نہیں آ جاتی۔

یوں آپ پر حق بالکل کھول کر واضح کیا جا پکا کہ وفا کے معنی کیا ہیں اور دنیا کی کوئی طاقت حق کو غلط ثابت نہیں کر سکتی کوئی اپنے ہی جسم میں غور کر لے تو اس پر یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو جائے گی کہ اس کے جسم کو زندہ رہنے کے لیے ایک از جی کی ضرورت ہے جو کہ وہی از جی ہے جسے بھلی کا نام دیا جاتا ہے فرق صرف اور

صرف یہ ہے آپ کے جسم میں یہ انرجی اللہ یعنی فطرت وجود میں لارہی ہے اور انسان اللہ کا شریک بننے ہوئے مصنوعی طریقے سے اس بھلی کو پیدا کر رہا ہے۔ اور آپ پر یہ بات بھی بالکل کھل کر واضح ہو جائے گی کہ آپ کے جسم کے ہر ذرے میں نہ صرف بھلی پیدا ہو رہی ہے بلکہ جزیٹ کام کر رہے ہیں بلکہ جسم کے ہر ذرے میں بھلی محفوظ بھی ہو رہی ہے جسے بیٹری کا نام دیا جاسکتا ہے اور انہی بیٹریوں سے جسم بھلی کو استعمال کر کے زندہ رہتا ہے۔ جسم کے ہر ذرے میں ایک محدود مدت تک بھلی پیدا کرنے اور محفوظ کرنے کی صلاحیت ہے جب وہ مدت پوری ہو جاتی ہے تو جسم میں تمام ذرات بھلی کی پیداوار کو روک دیتے ہیں جس سے جسم کام کرنا بند کر دیتا ہے یعنی جزیٹ زماں پر مزید بھلی پیدا کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتے جس سے جسم کام کرنا بند کر دیتا ہے جسے وفات یعنی اس کی زندگی کا پورا ہونا کہتے ہیں جسم کی موت ہو جاتی ہے۔

وفا کو آپ پر بالکل کھول کر واضح کر دیا گیا اس کے باوجود ایسا کرتے ہیں کہ نہ صرف قرآن سے بھی اس کے معنی کو کھول کر واضح کرتے ہیں بلکہ پورا کرنے کے معنی کو قرآن پر پیش کرتے ہیں جو کہ آپ کے دونوں ہاتھوں کے درمیان ہے اور پھر دیکھتے ہیں کہ کیا قرآن اس معنی کو قبول کرتا ہے یعنی قرآن میں جہاں جہاں بھی یہ لفظ استعمال کیا گیا کیا ان تمام مقامات پر قرآن اس معنی کو قبول کرتا ہے اگر تو قبول کرتا ہے تو قرآن نے تصدیق کر دی کہ یہی حق ہے اور اگر قبول نہیں کرتا تو اس کا مطلب کہ یہ حق نہیں ہے۔

جو بھی وفا کا کوئی بھی معنی کرے اس کا حق و باطل ہونے کا معیار نہ تو اکثریت ہے اور نہ ہی انسانوں کی لکھی ہوئی کتابیں بلکہ معیار ایک ہی ہے اور وہ ہے کہ اسے قرآن پر پیش کیا جائے اگر تو قرآن اس معنی کو قبول کرتا ہے تو حق و نہ حق نہیں بلکہ باطل ہے خواہ کچھ ہی کیوں نہ ہو جائے۔

اب قرآن سے ہی ٹوْفَیٰ جس میں اصل لفظ ”وفا“ ہیکے معنی آپ پر کھول کر واضح کرتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ کیا قرآن پیچھے واضح کر دہ معنی کی تصدیق کرتا ہے یا پھر ملاؤں کے تراجم و معنوں کی تصدیق کرتا ہے۔

قرآن میں اللہ نے اس لفظ کا استعمال اس آیت کے علاوہ بھی بہت سے مقامات پر کیا ہے اس لیے کوئی بھی اس مقام پر جو معنی اس لفظ کا لے گا تو لامالہ و ہی معنی باقی تمام مقامات پر بھی لینا پڑے گا اور ہم نے اس لفظ کا معنی پورا کرنا کیا تو دیکھتے ہیں کہ کیا قرآن بھی اس لفظ کا یہی معنی کرتا ہے اور قرآن کے تمام مقامات اس معنی کو قبول کرتے ہیں؟ قرآن میں درج ذیل مقامات پر اس لفظ کا استعمال کیا گیا

البقرة. أوفوا، أوف ۳۰، الموفون ۷۷، ۱، يتوفون ۲۳۲، ۲۳۰، يوف ۲۷۲، توفی ۲۸۱.

آل عمران. وفیت ۲۵، متوفیک ۵۵، فیوفیهم ۷۷، أوفی ۶، توفی ۱۶۱، توفون ۱۸۵، توفنا ۱۹۳.

النساء. يتوفاهن ۱۵، توفاهم ۷۷، فیوفیهم ۷۳، ا.

المائدہ. أوفوا ۱، توفیتني ۷۱.

الانعام. يتوفکم ۲۰، توفته ۶۱، اوفوا ۱۵۲.

الاعراف. يتوفونهم ۷۳، فاوفوا ۸۵، توفنا ۱۲۶.

الانفال. يتوفی ۵۰، يوف ۲۰.

التوبہ. اوفی ۱۱۱.

يونس. نتوفینک ۳۶، يتوفکم ۱۰۳.

هود. نوف ۵، اوفوا ۸۵، موفوهم ۱۰۹، یوفینهم ۱۱۱.

يوسف . اوفي ۵۹، فاوف ۸۸، توفنی ۱۰۱.

الرعد . يوفون ۲۰، نتوفینک ۳۰.

النحل . تتوفهم ۲۸، تتوفهم ۳۲، يتوفکم ۰۷، اوفوا ۹۱، توفی ۱۱۱.

الاسراء . اوفوا ۳۳، اوفوا ۳۵، موفورا ۲۳.

الحج. يتوفى ٥، يوفوا ٢٩.  
 النور. يوفيهم ٢٥، فوفه ٣٩.  
 الشعرا. اوفوا ١٨١.  
 السجده. يتوفكم ١١.  
 فاطر. يوفيهم ٣٠.

الزمر. يوفى ١٠، يتوفى ٣٢، وفيت ٧٠.  
 غافر. يتوفى ٧٢، نتوفينك ٧٧.  
 الاحقاف. يوفيهم ١٩.  
 محمد. توفتهم ٢٧.  
 الفتح. اوفي ١٠.  
 النجم. وفي ٣١، اوفي ٣١.  
 الدهر. يوفون ٧.  
 النبا. وفاقا ٢٦.  
 المطففين. يستوفون ٢.

قرآن میں یہ جتنے بھی جملے آئے ہیں ان میں اصل لفظ ”وف یعنی وفا“ ہے اور قرآن کے بعض مقامات ایسے ہیں جو بالکل کھول کر واضح کرتے ہیں کہ وفا کے معنی ہیں پورا کرنا اور تمام کے تمام مقامات اس معنی کو قبول کرتے ہوئے اس کے حق ہونے کی تصدیق کرتے ہیں اس کے علاوہ کوئی ایک بھی معنی ایسا نہیں جس کی قرآن تصدیق کرے جس سے یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو جاتی ہے کہ وفا کے معنی ہیں پورا کرنا۔

حق اس قدر کھول کھول کر واضح ہو جانے کے باوجود بھی اگر کوئی شک و شبہ رہے یا کوئی ابہام رہے تو ایسا کرتے ہیں کہ وفا کے معنی کو ایک اور پہلو سے بھی کھول کر واضح کر دیتے ہیں۔ ایک عام اصول ہے کہ اگر کسی بات، شےٰ یا لفظ کی سمجھنے آئے تو اس سے سمجھنے کے لیے سب سے آسان ترین طریقہ یہ ہے کہ اس کی ضد کو سمجھ لیا جائے اگر اس کی ضد کو سمجھ لیا جائے تو اس کی خود بخود وضاحت ہو جائے گی۔

اسی طرح بالفرض اگر آپ کو اس لفظ کو سمجھنے میں کوئی مشکل پیش آتی ہے تو آپ اس کی ضد کو سمجھ لیں قرآن میں اس لفظ کی ضد کے لیے لفظ ”ظلم“ آیا ہے اور ظلم کہتے ہیں کمی کو یا کمی کرنے کو۔ کب، کہاں، کیسے اور کس میں کمی کرنے کا ذکر ہے تو اس کی وضاحت آیات کا پس منظر کر دیتا ہے۔ جب ظلم کے معنی کی کرنے کے ہیں تو بھر طاہر ہے یہ پورا کرنے کی ضد ہے۔ قرآن میں موضوع بحث لفظ ایک ہی معنی کے طور پر استعمال ہوا ہے اور وہ معنی ہے پورا کرنا۔ کس کو، کب، کہاں یا کیسے پورا کرنے یا نہ کرنے کی بات ہو رہی ہے تو اس کی وضاحت آیت یا بات کا پس منظر کر دیتا ہے۔ قرآن میں آپ کے اس بشری وجود کی ذات کے لیے یہ لفظ نیند پوری کرنے کے لیے یعنی سونے کے لیے اور موت کے ضمن میں آیا ہے۔ لیکن معنی وہاں بھی یہی رہے گا یعنی پورا کرنا، البتہ سوال ضرور پیدا ہوتا ہے کہ کیا پورا کرنے کا ذکر کیا جا رہا ہے جس سے مراد ہونا یعنی نیند پوری کرنا یا موت لیا جاتا ہے۔

اللہ نے بشری جسم کا نظام ایسا بنایا ہے کہ اسے دن بھر کام کرنے کے لیے یا تند رست رہنے کے لیے ایک مخصوص قسم کی قوت درکار ہوتی ہے جو دن بھر جا گئے سے کم ہو جاتی ہے اگر اس قوت کو پورا نہ کیا جائے تو نہ صرف جسم پر منفی اثرات مرتب ہوتے ہیں بلکہ دماغ بھی متاثر ہوتا ہے اور اگر وہ قوت جسم سے مکمل طور پر ختم ہو جائے تو جسم موت کا شکار ہو جاتا ہے۔ جب بشرطی بھر جاتا ہے تو اس کے جسم سے اس قوت میں کمی واقع ہو جاتی ہے اسی کمی کو پورا کرنے کے لیے اللہ نے بشر اور جانداروں کے لیے نیند خلق کی ہے۔ انسان جب رات کو سوتا ہے تو در اصل اس کا سونے کا مقصد صرف اور صرف یہ ہوتا ہے کہ جسم میں اس کمی کو پورا کیا جائے جس کمی کی وجہ سے جسم کام کرنے کے قابل نہیں رہا۔ تو اللہ رات کو جسم میں اس قوت کو پورا کرتا ہے جس کمی کو نیند کہا جاتا ہے لیکن آپ آسان ترین

الفاظ اور فقرے کا استعمال کرنے کی غرض سے اس کو سونا یا نیند پوری کرنا کہہ دیتے ہیں۔

اسی طرح بشر کے لیے قرآن میں اس لفظ کا دوسرا استعمال جو ہوا ہے اسے موت کے معنی میں لیا جاتا ہے لیکن دراصل وہاں بھی اس لفظ کا یہی معنی ہے کہ پورا کرنا۔ اللہ نے ہر بشر کو دنیا میں رہنے کے لیے ایک مدت دی جب بشر کو دی گئی وہ مدت جو کہ اس کی زندگی ہے پوری کردی جاتی ہے تو اس کے لیے اسی لفظ کا استعمال ہوتا ہے جس کا ترجمہ یا معنی موت کر دیا جاتا ہے حالانکہ اس کا ترجمہ یا معنی موت نہیں موت تو بذات خود عربوں کی زبان کا لفظ ہے وفا کا معنی پورا کرنا ہی ہے۔

فرق صرف اتنا ہے کہ روزانہ رات کو زندگی کو پورا کیا جاتا ہے تب تک کہ احل مسمی نہیں آجائی جس وجہ سے رات کو وفات کے بعد بشر پھر تروتازہ ہو جاتا ہے اور جب زندگی پوری کردی جاتی ہے جتنی متعین تھی تو اس کے بعد دوبارہ نہیں اٹھتا بلکہ موت ہو جاتی ہے جس کا معنی ہے جن ذرات اور مراحل سے گزار کر وجود میں لا یا گیا دوبارہ انہی مراحل سے گزرتے ہوئے ذرات میں تخلیل ہونے کے مراحل میں داخل ہو جاتا ہے بہاں تک کہ ان مراحل سے گزرتا ہوا موت یعنی ذرات میں تبدیل ہو جاتا ہے۔

اس معنی کو اب ہم اس آیت میں استعمال کرتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ کیا یہ آیت اس معنی کو قبول کرتی ہے؟ اگر تو آیت اس معنی کو قبول کرتی ہے تو حق ہے اور اگر آیت معنی کو قبول نہیں کرتی تو حق نہیں بلکہ باطل ہے۔

”إِذْقَالَ اللَّهُ يَعِيسَى إِنِّي مُتَوَفِّيَكَ“ بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا انہوں نے جب عیسیٰ ابن مریم کو وفات دینے کی غرض سے یعنی عیسیٰ کی زندگی کو پورا کرنے کی غرض سے صلیب پر چڑھایا کہ ہم اسے قتل کر رہے ہیں یعنی اس کی زندگی کو پورا کر رہے ہیں اب مزید اسے زندہ رہنے کا کوئی حق نہیں تب اللہ نے کہا ”إِذْقَالَ اللَّهُ يَعِيسَى إِنِّي مُتَوَفِّيَكَ مَتَوفِيكَ مُسْتَقْبِلَ كَاصِغَهُ جَلَ كَمُسْتَقْبِلِ مِنْ تَحْقِيَّةِ پُورَاكُرُونَ گا یعنی تیری زندگی کو پورا کروں گا۔ تب اللہ نے کہا اے عیسیٰ اس میں کچھ شک نہیں میں تجھے وفا کروں گا یعنی یہ لوگ جو تجھے وفا کرنے کی کوشش کر رہے ہیں یہ تجھے وفا نہیں کر سکیں گے یعنی یہ تیری زندگی کو پورا نہیں کر سکیں گے تجھے قتل نہیں کر سکیں گے بلکہ میں تجھے وفا کروں گا مطلب یہ کہ تو فطرتی طور پر اپنی زندگی گزار کر بڑھا پے میں وفات پائے گا۔

یہ تھا متوفیک کے بارے میں حق جسے دنیا کی کوئی طاقت غلط ثابت نہیں کر سکتی اور جس قد رحم کھول کر واضح کر دیا گیا کوئی چاہ کر بھی اس کا انکار نہیں کر سکتا ہر ایک کو اپنی موت سے پہلے اسے تسلیم کرنا ہی ہوگا خواہ وہ خوشی سے تسلیم کرتے ہوئے دنیا و آخرت میں فلاح کا سودا کرے یا پھر وہ آل فرعون اور جوان سے پہلے قومیں ہلاک کی گئیں ان کی مثل عذاب عظیم کو اپنی آنکھوں سے دیکھ کر تسلیم کرنے پر مجبور ہو جائے اور یوں نہ صرف اسے حق کو تسلیم کرنا پڑے بلکہ تسلیم کرنا اسے کوئی نفع نہ دے اور وہ دنیا و آخرت میں ہلاکت کا شکار ہو جائے۔

اور یہ بات کان کھول کر سن لیں حق کو حق حاصل ہے کہ اسے تسلیم کیا جائے جب حق سامنے لے آیا جائے تو ہر کسی کو مانا ہی پڑتا ہے اس لیے آج آپ کو اختیار حاصل ہے کہ حق ہر لحاظ سے کھل کر واضح ہو جانے پر حق کو قہام لیں ورنہ ماننا تو آپ کو پڑے گا یہ اللہ کا آپ سے وعدہ ہے جو کہ بالکل سر پر آچکا ہے۔

## رفع الیہ

اب بات کرتے ہیں رفع پر جس سے نہ صرف مراد لیا جاتا ہے بلکہ یہ عقیدہ و نظریہ عام ہے کہ اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو زندہ اپنی طرف اٹھالیا۔ آیت میں الفاظ ہیں وَرَأْفَعْكَ إِلَيَّ اور رفع کر رہا ہوں تجھے اپنی طرف لیکن اس کا ترجمہ یا معنی کیا جاتا ہے کہ اللہ نے اسے اپنی طرف اٹھالیا کیونکہ یہ عقیدہ و نظریہ پایا جاتا ہے کہ اللہ کائنات سے الگ اوپر آسمانوں پر ہے اس لیے اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو زندہ اوپر آسمانوں پر اپنی طرف اٹھالیا۔

سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ آپ پر پیچھے ہر لحاظ اور ہر پہلو سے کھول کھول کر واضح کر دیا کہ ایسا کوئی اللہ جو دی ہی نہیں رکھتا جوان کے عقائد و نظریات کے مطابق کائنات سے الگ اوپر آسمانوں پر چڑھ کر بیٹھا ہوا ہے۔ جب اللہ کیا ہے حق کھول کھول کر واضح کر دیا گیا کہ ایسا کوئی اللہ ہے ہی نہیں تو پھر عیسیٰ ابن مریم کو

چاہے زندہ یا پھر مردہ آسمانوں پر اٹھانا بالکل بے بنیاد و باطل ثابت ہو جاتا ہے اور دوسرا بات یہ ہے کہ آیت میں جو الفاظ استعمال ہوئے ہیں اس میں رفع کی ع پر پیش ہے جس سے یہ حال کا صیغہ بن جاتا ہے جس کے معنی بنتے ہیں رفع ہو رہا ہے یا یوں کہیں کہ رفع کر رہا ہوں۔

بنی اسرائیل میں سے جنہوں نے عیسیٰ ابن مریم کا کفر کیا انہوں نے اپنی طرف سے عیسیٰ ابن مریم کو قتل کرنے کے لیے صلیب پر چڑھایا تو عیسیٰ ابن مریم کو موت اپنی آنکھوں سے نظر آنا شروع ہو گئی ظاہر ہے جب صلیب پر چڑھایا گیا تو اب پیچھے کیا رہ جاتا ہے۔ قانون کے مطابق تواب صلیب سے وفات ہونے پر، ہی لاش کو اتار جائے گا لیکن یہ سب تو اللہ کی منصوبہ بندی تھی تب اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو کہا کہ اے عیسیٰ اس میں کچھ شک نہیں میں تجھے وفات دوں گا یعنی تو اپنی زندگی گزار کر بڑھا پے میں فطرتی طور پر موت کا ذائقہ چکھے گا نہ کہ یہ لوگ تجھے وفات دے سکیں گے تب آگے سے عیسیٰ نے کہا کہ اے اللہ پھر یہ کیا ہے جو میرے ساتھ ہو رہا ہے؟ یہ جو مجھے صلیب پر چڑھایا جا چکا ہے اتنی سخت آزمائش کا سامنا ہے یہ جو مجھے اذیت دی جا رہی ہے یہ کیا ہے پھر؟ تو اسی کا اللہ نے آگے سے جواب دیا وَرَأْفِعُكَ إِلَى اور یہ جو تجھے صلیب پر چڑھایا ہوا ہے اتنی سخت آزمائش کا سامنا ہے یہ تو رفع ہو رہا ہے تیری اپنی ہی ذات کی طرف یا یوں کہیں اپنے نفس جو کہ اپنی حقیقی ذات ہے اس کی طرف جو کہ اللہ ہی کی ذات ہے۔

اب اگر اسے کوئی یہ کہے کہ اللہ نے یہ کہا کہ میں تجھے اپنی طرف آسمانوں پر اٹھانے والا ہوں تو ایسا کہنے والا کوئی شیطان ہی ہو سکتا ہے نہ کہ اللہ کا غلام کیونکہ دنیا عمل کی جگہ ہے دنیا میں امتحان گاہ ہے جو یہاں آپ کما میں گے وہی آپ کو آخرت میں ملے گا دنیا میں رفع ہونا یعنی بلند ہونا عملی طور پر نہیں بلکہ دنیا میں درجات میں بلند ہوتے ہیں اور جو درجہ کوئی دنیا میں کمالیت ہے آخرت میں وہ درجہ اسے دیا جائے گا۔ اپنی ہی ذات جو کہ اللہ ہے اس کی طرف رفع ہونے کا مطلب ہے کہ مجموعی طور پر سات درجے ہیں بالکل ایسے ہی جیسے آپ کے اس بشری وجود میں سات درجے ہیں اس بشری وجود میں اصل ذات جو کہ نفس ہے وہ دماغ ہے دماغ کمکمل وجود ہے جو کہ ساتویں درجے میں سب سے اوپر ہے اور باقی جتنے بھی درجات ہیں ان میں جو کچھ بھی آتا ہے وہ سب کا سب دماغ کا ہی ہے اسی کا وجود ہے اور اسی کے لیے ہے بالکل یہی مثال اللہ کی ہے اللہ نے بشر کو اپنی صورہ پر خلق کیا اس لیے ایسے ہی اللہ کی ذات میں سات درجات ہیں جب آپ کو اس دنیا میں وجود میں لا یا گیا تو آپ سب سے نیچے ہوتے ہیں گویا کہ آپ پاؤں کی ہتھیلی ہیں اب آپ کو اس دنیا میں جو مدت دی گئی اور جو کچھ دیا گیا اگر آپ ان سب کا اسی مقصد کے لیے استعمال کرتے ہیں جس مقصد کے لیے سب کا سب دیا گیا تو آپ درجات میں بلند ہوتے جائیں گے یوں جو درجہ آپ دنیا میں کما میں گے وہی درجہ آپ کو آخرت میں ملے گا اگر آپ دنیا میں اپنی ہی ذات جو کہ آپ کی حقیقت ہے اللہ سے پہچان کر خود کو اللہ ثابت کر دیتے ہیں تو آخرت میں آپ کی حقیقت اللہ ہے اور اس کے لیے اسوہ حسنہ رسول میں رکھ دیا یعنی رسول دنیا میں تو آپ کو آپ ہی کی طرح بشر نظر آتے ہیں لیکن وہ آپ کی طرح انسان نہیں بلکہ وہ اللہ ہی کی ذات ہے ظاہر و باطن میں آخرت میں ان کا درجہ اللہ ہے جیسے آپ کے وجود میں دماغ۔ یہی اللہ نے عیسیٰ کو کہا کہ یہ جو تجھے اتنی سخت آزمائش کا سامنا کرنا پڑ رہا ہے یہ تو اپنی ہی ذات کی طرف بلند ہو رہا ہے آخرت میں تو سب سے اوپر والے درجے پر ہو گا بلکہ کامل تیرا ہی تو وجود ہو گا۔ اسے مزید تفصیل کیسا تھا آگے چل کر واضح کریں گے لیکن یہاں مختصر آبیان کر دیا گیا کہ دنیا میں کوئی بھی بشر درجات میں بلند ہوتا ہے نہ کہ جسمانی طور پر اور جو درجہ دنیا میں کمالیت جائے گا وہی درجہ آخرت میں ملے گا یہ ہے وَرَأْفِعُكَ إِلَى کی حقیقت۔

اسی کو ایک اور پہلو سے مزید تفصیل کیسا تھکھوں کرو واضح کرتے ہیں

### وَرَأْفِعُكَ إِلَى

اور یہ جو تجھے صلیب پر چڑھایا ہوا ہے اتنی سخت آزمائش کا سامنا ہے یہ تو رفع ہو رہا ہے تیرے اپنے ہی نفس کی طرف یعنی جو تیری اپنی اصل ذات ہے اس کی طرف رفع ہو رہا ہے۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کوئی رفع کیسے ہوتا ہے؟ یعنی کیا اس دنیا میں جسمانی طور پر رفع ہوتا ہے یا پھر دنیا تو امتحان گاہ ہے اس دنیا میں ہر بشر درجات میں رفع ہوتا ہے؟ تو اس کا جواب بھی اللہ نے قرآن میں دے دیا۔

ہم رفع کر رہے ہیں درجات جو ہمارا قانون ہے۔

اس آیت میں اللہ نے بالکل دلوٹک الفاظ میں یہ بات واضح کر دی کہ اللہ کسی کو بھی جو رفع کر رہا ہے ایک تو درجات میں رفع کیا جاتا ہے اور دوسرا رفع کیا جارہا ہے جو اللہ نے قانون بنادیا اس کے مطابق۔

یعنی یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو چکی کہ اس دنیا میں اگر کوئی بھی رفع ہوتا ہے تو درجات میں رفع ہو گانہ کہ جسمانی طور پر اور دوسرا بات کہ رفع ہونے کے لیے اللہ نے جو قانون بنادیا اس قانون پر عمل کرنے سے ہی رفع ہوا جاسکتا ہے دنیا میں درجات بلند ہو سکتے ہیں ورنہ کسی بھی صورت نہیں۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر اللہ کا قانون کیا ہے جس قانون کے مطابق ہی اللہ رفع کرتا ہے اور پھر یہ بھی ذہن میں ہونا چاہیے کہ اللہ نے ہر شے سے اسی کا جوڑا خلق کیا ہے اس لیے اگر اللہ رفع کر رہا ہے تو جو قانون پر عمل نہیں کرتے اس کے خلاف چلتے ہیں تو اللہ ان کو درجات میں بلند کرنے کی بجائے ذلت کا شکار کرتا ہے نیچے سے نیچے لے جاتا ہے درجات میں۔

رفع ہونے کا اللہ کا قانون کیا ہے اس کا جواب بھی اللہ نے قرآن میں دے دیا

وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلِيفَ الْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَتٍ لَّيْلَوَكُمْ فِي مَا أَتَيْكُمْ . الانعام ۱۶۵  
وَهُوَ اور جو بھی موجود ہے اپنا وجہ درکھتا ہے اور اور کرتے جاؤ جب تک کہ اور ختم ہو کرمائی میں نہیں چلا جاتا یعنی حد نہیں آجائی جب حد آجائے یعنی جب اور ختم ہو کرمائی میں چلا جائے تو نہ صرف ایک ہی وجود سامنے آئے گا اور کچھ ہے ہی نہیں بلکہ الَّذِي یہی ذات ہی ہے یعنی یہ اللہ ہی کی ذات ہے جَعَلَكُمْ خَلِيفَ الْأَرْضِ اسی ذات نے یعنی اسی وجود نے جسے تم کائنات کو یا نظرت کہو اس نے تمہیں کیا زمین کے بعد والے یعنی تم سے پہلے بھی اس زمین پر بہت سے بشر آباد تھے جو سلف ہو گئے اس طرح آج تم آباد ہو جوان کے بعد والے ہو وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ اور رفع کیا تمہیں بعض کو بعض پر فوقيت تھی درجات میں یعنی درجات میں بعض کو بعض پر رکھا لَّيْلَوَكُمْ فِي مَا أَتَيْكُمْ تمہیں آزمائش میں ڈالنے کے لیے جو کچھ بھی تمہیں دیا گیا یعنی جو کچھ بھی تمہیں دیا گیا اسی لیے دیا گیا کہ تمہیں آزمائش میں ڈال جائے اور اس کے بد لے میں تمہیں بعض کو بعض پر درجات میں فوقیت دی جائے درجات میں بلند کیا جائے۔

اس آیت میں اللہ نے رفع کرنے کا قانون بالکل کھول کر واضح کر دیا کہ اللہ نے تمہیں جو کچھ بھی دیا خواہ وہ مال ہو، اولاد ہو، ذہانت ہو، صحبت ہو، کچھ کرنے کی صلاحیتیں ہوں، کوئی عہدہ یا رتبہ ہو یا کچھ بھی دیا تو بغیر کسی مقصد کے نہیں دیا بلکہ سب کے سب کو جس نے دیا نہ صرف اسی کے لیے بلکہ اسی کے لیے اور تم میں سے جو بھی ان سب کا یا ان میں سے کسی کا بھی اسی مقصد کے لیے استعمال کرے گا تو دنیا میں اس پر سخت سے سخت آزمائش آئیں گی اسے سختیوں کا سامنا کرنا پڑے گا اور جوان آزمائشوں میں ڈٹ جائے گا تو اسے درجات میں بلند کیا جائے گا یعنی رفع کیا جائے گا یہ ہے اللہ کا قانون رفع کرنے کا۔

جو کچھ بھی دیا گیا اگر کوئی ان میں سے کسی کا بھی اس کے علاوہ اور مقاصد یعنی اپنی خواہشات کی اتباع میں استعمال کرتا ہے دنیا میں آسائشوں و سہولتوں کے مزے لوٹنے کے لیے استعمال کرتا ہے دنیا کی عارضی و چھوٹی مولیٰ آزمائشوں و سختیوں سے بچنے کے لیے استعمال کرتا ہے تو ایسے کو رفع نہیں کیا جاتا بلکہ وہ مزید نیچے سے نیچے چلا جاتا ہے اسی کو اللہ نے قرآن کے ایک اور مقام پر ایک اور پہلو سے واضح کر دیا۔

وَلَوْ شِئْنَا لَرَ فَعْنَةَ بِهَا وَلِكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهُثْ أَوْتَرُكُهُ يَلْهُثْ۔

الاعراف ۱۷۶

وَلَوْ شِئْنَا یعنی اور اگر ہم نے تمہیں سننے دیکھنے جو سنتے دیکھتے ہوا سے سمجھنے اور اس کے مطابق عمل کرنے کی صلاحیتیں دیں یا جو کچھ بھی دیا تو یہ سب کا سب کیوں دیا؟ رَفْعَنَةَ بِهَا جس کو بھی ہم نے سننے دیکھنے سمجھنے اور کرنے کی صلاحیتیں دیں یا ان کے علاوہ بھی جو کچھ بھی دیا تو سب کا سب اس لیے دیا کہ اس کو اس کیسا تھر رفع کیا جائے۔ مطلب یہ کہ وہی بات آپ کو جو سننے کی صلاحیت دی گئی تو کیوں دی گئی؟ دیکھنے کی صلاحیت دی گئی تو کیوں دی گئی؟ جو سنتے اور دیکھتے ہیں اسے سمجھنے کی صلاحیت دی گئی تو کیوں دی گئی؟ اور پھر اس کے عمل کرنے کی بھی صلاحیت دی گئی یعنی آسمانوں وزمین پر اثر انداز ہونے کی صلاحیت دی گئی تو کیوں دی گئی؟ اگر آپ میں تھوڑی سی بھی عقل ہو تو آپ پر واضح ہو جائے گا کہ ظاہر ہے سننے کی صلاحیت دی گئی تو اسی لیے کہ جو بھی آوازیں اپنا وجہ دی گئی تو کیوں دی گئی؟

رکھتی ہیں انہیں سنا جائے اور دیکھنے کی صلاحیت دی گئی تو اسی لیے کہ جو کچھ بھی موجود ہے جو نظر آ رہا ہے اسے دیکھا جائے اور پھر سمجھنے کی صلاحیت بھی دی گئی تو اسی لیے کہ جو سن اور دیکھ رہے ہیں اسے سمجھا جائے کہ وہ کیا ہے اس کی حقیقت کیا ہے اور پھر عمل کرنے یعنی آسمانوں وزمین پر اثر انداز ہونے کی صلاحیت دی گئی تو اسی لیے کہ جو سن اور دیکھ رہے ہیں اسے سمجھ کر اس کے مطابق عمل کیا جائے جس سے آسمانوں وزمین میں قائم توازن برقرار رہے گا کہیں بھی کوئی خرابی نہیں ہوگی اور پھر ظاہر ہے آسمانوں وزمین یہی وجود ہی تو ہے جس نے آپ کو وجود دیا اور جو کچھ بھی ہے اسی وجود نے ہی تو آپ کو دیا تو ظاہر ہے یہ سب نہ صرف اسی کا ہے بلکہ اسی کے لیے ہے اس لیے اسی کے لیے ان سب کا استعمال کرنا ہے تو جو ایسا کرے گا تو اسے دنیا میں سختیوں کا سامنا کرنا پڑے گا لوگوں کی دشمنیوں کا سامنا کرنا پڑے گا یعنی اس پر آزمائشیں آئیں گی اور اگر وہ ان میں ڈٹ جاتا ہے تو پھر اس کو رفع کیا جا رہا ہے کیونکہ ایسا کرنے والا مومن ہے اور اللہ کا اسم المون ہے یعنی ایسا تو اللہ ہی کر سکتا ہے یوں ایسا بشرط دنیا میں درجات میں رفع ہو رہا ہے اپنے نفس یعنی اپنی اصل ذات جو کہ اس وجود کا دماغ ہے اس کی طرف۔ لیکن انسان کا معاملہ اس کے بالکل برعکس ہے انسان عجلت پسند ہے یعنی جو سامنے ہے اسی کے پیچھے بھاگتا ہے جو جلد ہے اسی کے پیچھے بھاگتا ہے اس لیے انسان کے بارے میں اللہ نے کہا **وَلِكُنْهَةَ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ** اور لیکن یہ جو انسان ہے اس نے کیا کیا؟ اس کو یہ جو سب دیا گیا تو یہ جھک گیا زمین کی طرف یعنی درجات میں رفع ہونے کی بجائے نیچے کو پناہ رکھ کر لیا اور اس کا نیچے کو رخ کرنا کیا ہے اس کو بھی اللہ نے آگے واضح کر دیا **وَاتَّبَعَ هَوَاءً** اور اتباع کی یعنی پیچھے پڑا اپنی خواہشات کے جو اس کی خواہشات ہیں مطلب یہ کہ اس کو جو سننے دیکھنے سمجھنے اور کرنے کی صلاحیتیں دی گئیں اس کو جو کچھ بھی دیا گیا تو اس کو یہ جو اور پرسارا وجود نظر آ رہا ہے اس وجود میں دماغ کا درجہ پانے کے لیے ان سب کا اسی وجود جو کہ اس کا اپنا اصل وجود ہے کے لیے استعمال کرنے کی بجائے اپنی خواہشات کے پیچھے ان سب کا استعمال کیا، دنیا حاصل کرنے کے لیے ان سب کا استعمال کیا یوں یہ رفع نہ ہوا اس نے دنیا کی پرواہ کرتے ہوئے دنیاوی آزمائشوں سے بچنے کے لیے ان سب کا استعمال کیا **فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكُلْبِ إِنْ تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهُثْ أَوْ تَتُرُكُهُ يَلْهُثْ** پس یہ کتنے کی مثل ہے یعنی یہ بالکل ایسے ہی ہے جیسے کہ کتنا ہو کہ اس پر چڑھ دوڑ جائے تب بھی وہ ہانپ رہا ہے اور کیا ہے چھوڑ بھی دیا جائے تو ہانپا ہے یعنی جو جو بھی سننے دیکھنے سمجھنے اور کرنے کی جو صلاحیتیں دی گئی یا جو کچھ بھی دیا گیا ان کا دنیا کے حصول کے لیے استعمال کر رہا ہے اپنی خواہشات کے پیچھے استعمال کر رہا ہے اس کا معاملہ یہ ہے کہ اس کا دنیا کا لاپچ ختم نہیں ہوگا بلکہ اس کا لاپچ بڑھتا ہی جائے گا وہ بالکل کتنے کی مثل ہے

آپ نے جان لیا کہ اس آیت میں اللہ نے بالکل کھول کر واضح کر دیا کہ اللہ کیسے رفع کرتا ہے یوں آپ پر بالکل کھل کر واضح ہو چکا کہ اللہ رفع کرتا ہے درجات میں اور جیسے اس کا قانون ہے اور اللہ کا قانون یہ ہے کہ جو کچھ بھی آپ کو اللہ نے دیا تو جس مقصد کے لیے دیا اگر اسی مقصد کے لیے استعمال کرتے ہیں تو دنیا میں آپ پر آزمائشیں آئیں گی انسان آپ کے دشمن بن جائیں گے اگر آپ ان آزمائشوں پر ڈٹ جاتے ہیں تو بد لے میں آپ رفع ہوتے ہیں اس دنیا میں درجات میں اور جو درجہ آپ اس دنیا میں کمالیں گے آخرت میں آپ کو وہ درجہ مل جائے گا۔

یہ ہے اللہ کا قانون اور اسی قانون کے مطابق ہی اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو رفع کیا نہ صرف عیسیٰ ابن مریم بلکہ ہر رسول اسی قانون کے مطابق ہی رفع ہوا۔ عیسیٰ ابن مریم کو اللہ نے الکتاب دی یعنی آسمانوں وزمین کا علم دیا اور الحکمہ بھی دی اب ظاہر ہے اللہ نے الکتاب والحاکمہ دی ہے تو بغیر کسی مقصد کے تو نہیں دی اس کا مقصد یہ ہے کہ انسانوں تک اللہ کے پیغام کو پہنچایا جائے یعنی عیسیٰ ابن مریم کو اللہ کا بھیجا ہوا بننا تھا اب اگر عیسیٰ ابن اللہ کا بھیجا ہوا یعنی رسول بنتا ہے تو ظاہر ہے اس وقت وہ لوگ ہوتے ہی سو فیصد گمراہیوں میں ہیں جن میں رسول بھیجا جاتا ہے اور وہ رسول کا دروازہ تو بند کر کے بیٹھے ہوتے ہیں اب اگر عیسیٰ ابن مریم اللہ کا رسول بنتا تو اسے انتہائی سخت آزمائش کا سامنا کرنا پڑتا یعنی انسان اس کے دشمن بن جاتے اور اس کو قتل تک کرنے کی پوری کوشش کرتے اور اگر عیسیٰ ابن مریم ڈٹ جاتا تو ایسے میں وہ اپنی اصل ذات اللہ کی طرف اس دنیا میں درجات میں بلند ہوتا اور آخرت میں وہ وہی ہوگا جو اس نے دنیا میں درجہ کمایا۔ یوں اس طرح عیسیٰ ابن مریم رفع ہوا۔

اور دوسری بات کہ عیسیٰ ابن مریم اللہ کا رسول تھا اور رسول میں اسوہ حسنہ ہوتا ہے یعنی رسول کی بعثت کا مقصد ہوتا ہے کہ نہ صرف جن میں رسول بعث کیا جا رہا ہے ان کی اپنی زبان میں حق کھول کھول کر ہر لحاظ سے واضح کر دیا جائے بلکہ ان کو عملی طور پر عمل کر کے بھی دکھادیا جائے کہ یہ تھا دنیا میں آنے کا مقصد اس طرح اس مقصد کو پچاننا جاتا ہے پھر اس طرح اس پر پورا انترا جاتا ہے اور جب اس مقصد پر پورا انترا گئے تو تمہیں ایسے ہی سختیوں کا سامنا کرنا پڑے گا اور اگر تم ڈٹ گئے تو

تمہیں اسی طرح رفع کیا جائے گا یعنی تم اللہ کی طرف رفع ہو گے اس لیے تم نے جو بھی کرنا ہے وہی کرنا ہے جو رسول نے کیا اسی طرح کرنا ہے جیسے رسول نے کیا اسی طرح رفع ہو گے جیسے رسول رفع ہوا۔

اب اگر کوئی یہ کہتا ہے کہ عیسیٰ ابن مریم جو رفع ہوا اس کا مطلب ہے کہ اسے زندہ یا مردہ آسمانوں پر اٹھالیا گیا تو ایسا بشر اللہ کا رسول ثابت ہو ہی نہیں سکتا کیونکہ رسول میں اسوہ حسنہ ہوتا ہے اور جس میں اسوہ حسنہ ہی نہ ہو وہ رسول کیسے ہو سکتا ہے؟ وہ رسول ہو ہی نہیں سکتا اس لیے اگر کوئی کہتا ہے کہ عیسیٰ ابن مریم کو زندہ یا مردہ آسمانوں پر اٹھالیا گیا تو عیسیٰ ابن مریم میں اسوہ حسنہ ثابت ہی نہیں ہوتا اور یوں وہ اللہ کا رسول ہی ثابت نہیں ہوتا۔

اپنے کان کھول کر سن لیں وہ لوگ جو ایسا کہتے ہیں یا عقیدہ و نظریہ رکھتے ہیں کہ عیسیٰ ابن مریم زندہ یا پھر مردہ آسمانوں پر چلا گیا وہ اپنے عمل سے دعویٰ کرتے ہیں کہ عیسیٰ ابن مریم اللہ کا رسول تھا ہی نہیں اب اگر وہ زبان سے لاکھ دعوے کریں لیکن جان لیں زبان سے دھوکہ دیا جا سکتا ہے لیکن عمل سے دھوکہ نہیں دیا جا سکتا کیونکہ عمل اپنے آپ میں اٹل حقیقت ہے۔

پھر اس کے علاوہ آپ درج ذیل آیت میں دیکھیں اللہ کا کیا کہنا ہے عیسیٰ ابن مریم کے رفع ہونے کے بارے میں۔

**تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَلْنَا بِعَضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِنْهُمْ مَنْ كَلَمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَتٍ وَاتَّيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ**

**بِرُوحِ الْقُدُّسِ . البقرة ۲۵۳**

اللہ نے رسولوں کا ذکر کرتے ہوئے کہا کہ یہ ہیں وہ رسول فضیلت دی یعنی ترجیح دی ہم نے بعض کو بعض پر، ان میں سے جو بھی ہیں کلمہ تھے یعنی ان کے والدین طیب تھے اور وہ خلق ہی طیب ہوئے تھے اس لیے اللہ ہے اور رفع کیا ان بعض کے درجات اور عیسیٰ ابن مریم کو دیں ہم نے الہیات یعنی آیات کو کھول کھول کر واضح کرنے کا علم دیا اور کیا دیا ہم نے عیسیٰ کو؟ ہمارا یہ یعنی جو کام کرنے کے لیے بھیجا اسے کرنے کی قوت روح القدس کیسا تھا۔ اس آیت میں اللہ نے رائی برابر بھی شک کی گنجائش نہیں چھوڑی کہ اللہ نے عیسیٰ ابن مریم کو جو دیا تھا اس کا ذکر بھی کر دیا اور ظاہر ہے عیسیٰ ابن مریم کو جو دیا تھا اسی لیے دیا تھا کہ اسے رفع کیا جائے وہ رفع ہوا اس کیسا تھر رفع ہوا یعنی اس کو جو کچھ بھی دیا گیا تو جس مقصد کے لیے دیا گیا اس نے اس کا اسی مقصد کے لیے استعمال کیا جس کی وجہ سے اس کو انتہائی سخت ترین آزمائش کا سامنا کرنا پڑا جس پر ڈٹنے سے عیسیٰ ابن مریم رفع ہوا درجات میں جو درجہ اس نے دنیا میں کمایا آخرت میں وہی درجہ اسے حاصل ہوگا۔ اس آیت میں دو ٹوک واضح کر دیا گیا کہ عیسیٰ ابن مریم سمیت ان تمام رسولوں کے درجات رفع یعنی بلند کیے تھے نہ کہ کسی ایک کو بھی جسم سمیت زندہ یا مردہ آسمان پر اٹھالیا گیا جیسا کہ آج مشہور کردیا گیا۔

اسی طرح اللہ نے ہر رسول کو رفع کیا ہر رسول کو جو دیا گیا اس نے اس کا اسی مقصد کے لیے استعمال کیا جس کی وجہ سے ہر رسول کو آزمائشوں کا سامنا کرنا پڑا جس پر وہ ڈٹ گئے اور یوں ہر رسول رفع ہوا اس دنیا میں درجات میں اور ایسے ہی ابراہیم کو بھی رفع کیا گیا جس کا ذکر اللہ نے قرآن کی درج ذیل آیات میں کر دیا۔

**وَإِذَا بَتَّلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَتٍ فَاتَّمَهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً . البقرة ۱۲۳**

اور جب آزمائش میں ڈالا ابراہیم کو اس کے رب نے ساتھ کلمات کے پس پورا کیا انہیں، کہا اس میں کچھ بیٹک نہیں میں کر رہا ہوں تھے لوگوں کے لیے امام۔ اس آیت میں اللہ ایک واقعہ کا ذکر کر رہا ہے کہ جب ابراہیم کو لوگوں کے لیے امام بنایا گیا تو اس کا پس منظیر کیا تھا۔ ابراہیم کو اللہ نے جو کلمات یعنی الکتاب کا علم دیا تھا جب ابراہیم نے لوگوں پر حق واضح کیا تو لوگ ابراہیم کے دشمن بن گئے یہاں تک کہ ابراہیم کے خلاف آگ جلائی گئی مطلب کہ پورا معاشرہ ہی آگ بگولہ ہو کر ابراہیم کے خلاف نہ صرف اکٹھا ہو گیا بلکہ ابراہیم کو پکڑ لیا جو کہ انتہائی سخت آزمائش تھی۔ آپ خود تصور کریں کہ اگر آپ آج انڈیا کے کسی بڑے مندر میں جا کر بتوں کو توڑ دیں اور شور مجھ جائے تو کیا ہوگا؟ نہ صرف عوام مشتعل ہو کر اکٹھی ہو جائے گی بلکہ آپ کو تلاش کیا جائے گا اور اگر آپ ان کے ہاتھ چڑھ جاتے ہیں تو آپ کی حالت کیا ہوگی؟ وہ جو پورا مجمع آگ بگولہ ہو رہا ہے وہ آپ کیسا تھا کیا کرے گا اور اس وقت آپ کس قدر سخت آزمائش کا شکار ہوں گے؟ ابراہیم کے خلاف ایسے ہی آگ جلائی گئی یعنی مشتعل بجوم اکٹھا ہو گیا اور ابراہیم ان کے ہاتھے چڑھ گئے تو ابراہیم نے وہاں لچک کا مظاہرہ نہیں کیا ہے ابراہیم

اپنے موقف سے پچھے ہٹے ان سے ڈر کر بلکہ ابراہیم ڈٹ گیا اور پھر نہ صرف اللہ نے حالات ایسے بنادیے کہ اس آگ لیعنی مشتعل بحوم کو ٹھنڈا کر دیا بلکہ ابراہیم کو وہاں اس آگ سے نکال لیا اس آزمائش کے بد لے ابراہیم رفع ہوئے جس کا درج ذیل آیت میں ذکر کیا گیا۔

وَتُلِكَ حُجَّتُنَا الَّتِيْنَهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَتٍ مَنْ نَشَاءُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيْمٌ . الانعام ۸۳

آج اس وقت جو اللہ کا رسول موجود ہے اسے اللہ کہہ رہا ہے کہ یہ جو تجھے الکتاب دی گئی جو تجھے الہیات دی گئیں یہ وہ جدتی ہی جودی تھی ہم نے ابراہیم کو اس کی قوم پر لیعنی اس وقت اللہ اپنے رسول احمد عیسیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو کہہ رہا ہے جسے محمد کی قوم کے آخرین میں بھیجا گیا کہ یہ جو تجھے الکتاب لیعنی آسمانوں وزمین کا علم دیا گیا جو تو آج حق ہر لحاظ سے ہر پہلو سے کھول کھول کر رکھ رہا ہے جو کہ ان لوگوں پر جدت ہے یعنی تیری طرف سے حق اس قدر کھول کھول کرواضع کیے جانے کے باوجود بھی یہ نہ مانے اور کفر ہی کیا تو کل کوان کے پاس کوئی بہانہ نہیں ہوگا بالکل ایسے ہی ابراہیم اپنی قوم پر جدت تھے اور جو آج یہ لوگ تیرے ساتھ کر رہے ہیں تیرے خلاف کر رہے ہیں بالکل ایسے ہی ابراہیم کی قوم نے بھی ابراہیم کے خلاف کیا، تو جیسے آج تو آگے سے اس آزمائش پر ڈٹ گیا ہے ایسے ہی ابراہیم ڈٹ گیا تھا اور بد لے میں ہم رفع یعنی بلند کر رہے ہیں درجات جو ہمارا قانون ہے یعنی اس طرح ہم درجات بلند کرتے ہیں ایسے ہی ابراہیم کے درجات بلند کیے۔

یہ ہے رفع کی حقیقت اس طرح اللہ رفع کرتا ہے اس طرح کوئی بھی بشر رفع ہوتا ہے اللہ کی طرف جو کہ انسان کی اپنی ہی ذات ہے جسے وہ بھولا ہوا ہے اور اس پانچ چھٹ کے جسم کو اپنی اصل ذات سمجھ رہا ہے۔

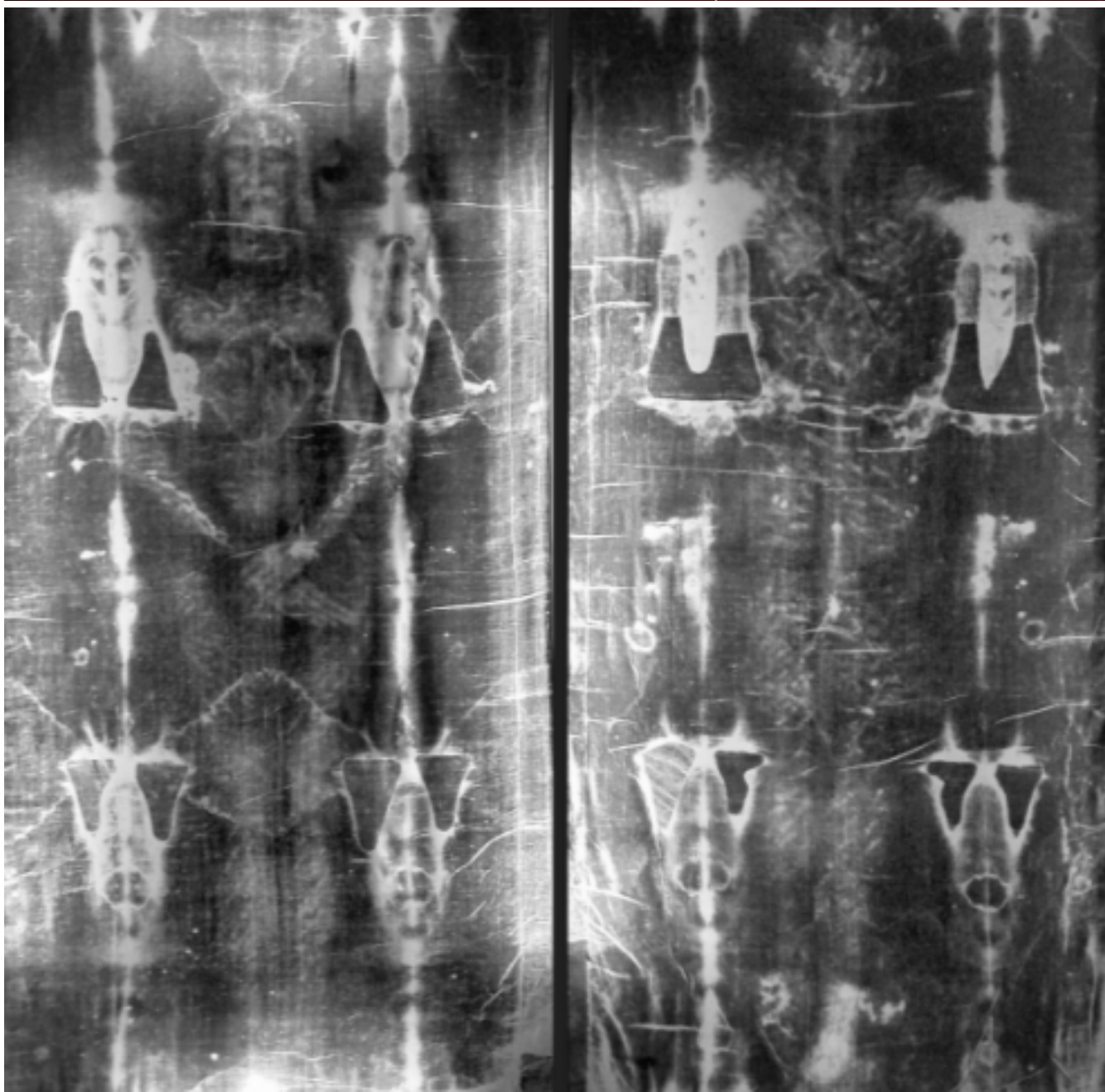
اس کے علاوہ آپ جانتے ہیں کہ اللہ کا ایک اسم ہے ”الرافع“، جس کے معنی ہیں مخصوص رفع ہو رہا ہے اللہ ہے یعنی جو بھی رفع ہو رہا ہے تو ان میں دیکھیں کون ہے جو مخصوص ثابت ہوتا ہے جو مخصوص ثابت ہو جائے وہ اللہ ہے۔ الرافع کا ترجمہ کیا جاتا ہے رفع یعنی بلند کرنے والا اگر یہ ترجمہ بھی لے لیں تو آپ خود غور کریں اگر رفع کا معنی ہے جسمانی طور پر آسمانوں پر اٹھالینا ہے تو کیا صرف اور صرف واحد عیسیٰ ابن مریم ہی ایسا بشر تھا جو رفع ہوا؟ نہیں بلکہ ہر رسول رفع ہوا اور جو رسول کی اطاعت کرتے ہیں وہ بھی اسی طرح رفع ہوتے ہیں جیسے رسول رفع ہوا اس لیے یوں بھی ان شیاطین کے گھرے ہوئے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کی حقیقت کھل کرواضع ہو جاتی ہے۔

قرآن میں اس کے علاوہ بھی بہت سے مقامات ایسے ہیں جہاں رفع کی وضاحت موجود ہے لیکن اس موضوع پر مزید بات کرنے کی کوئی ضرورت باقی نہیں رہتی کیونکہ یہ جو بات کی یہ بھی اضافی بات کر دی گئی تا کہ جو نہ مانے والے ہیں ان کے پاس کل کوئی بھی قسم کا کوئی بہانہ باقی نہ رہے وہ یہ نہ کہہ سکیں کہ اگر ایک بار صرف رفع کیے جانے کی حقیقت کو الگ سے واضح کر دیا جاتا تو ہم مان جاتے یوں آیت میں رافعک الی کی حقیقت بھی آپ پر ہر لحاظ سے اور ہر پہلو سے کھول کرواضع کر دی گئی۔

## واقعہ صلیب کی حقیقت

عیسائیوں کے پاس ایک ایسا کپڑا پچھلے دو ہزار سال سے محفوظ ہے جس کی لمبائی تقریباً چودہ فٹ ہے اور اسے عیسیٰ ابن مریم کا کفن قرار دیا جاتا ہے۔ نہ صرف اس کپڑے کو عیسیٰ ابن مریم کا کفن قرار دیا جاتا ہے بلکہ یہ وہ کپڑا ہے جس میں لوگوں کی نظروں میں عیسیٰ ابن مریم کو مرد سمجھ کر صلیب سے اتارنے کے بعد لپیٹ کر ایک غار نما قبر میں رکھا گیا جس کے تیرے دن وہاں سے عیسیٰ ابن مریم اپنے حواریوں کیستھ نکل گئے اور بعد میں جا کر جب اس راز پر سے پردہ اٹھا تو اس

پڑے کو حفظ کر لیا گیا جسے آپ درج ذیل تصویر میں دیکھ رہے ہیں۔



عیسیٰ ابن مریم نے جب حق کھول کر واضح کیا تو بنی اسرائیل کے ملاویں کی حقیقت کھل کر سامنے آنے لگی کہ انہوں نے دین الاسلام کیسا تھا کیا کھلوڑ کیا ہے یوں بنی اسرائیل کے ملاویں کو اپنی دکانداری جب خطرے میں نظر آئی تو وہ عیسیٰ ابن مریم کی جان کے دشمن بن گئے اور ان کے قتل کے منصوبے بنانا شروع کر دیئے لیکن انہیں خوف تھا کہ اگر وہ عیسیٰ کو قتل کرتے ہیں تو اس کی ذمہ داری ان پر آسکتی ہے اور اس سے بچنے کے لیے ملاویں نے عیسیٰ ابن مریم پر طرح طرح کے

الزامات لگانا شروع کر دیئے اور ان کی طرف طرح طرح کے جھوٹ منسوب کر کے عوام کو گمراہ اور مشتعل کرنا شروع کر دیا۔ کوئی ایک بھی ایسا شخص نہیں تھا جو عیسیٰ کی ساتھی علمی میدان میں بات کر کے خود حقوق اور عیسیٰ کو باطل ثابت کر سکتا اس وجہ سے ملا وہ نے پہلے پہل تو خاموشی اختیار کیے رکھی کیونکہ انہیں علم تھا کہ اگر کوئی بھی عیسیٰ کے مقابلے پر آئے گا تو اس کی حقیقت ہر کسی پر چاک ہو جائے گی لیکن جب عیسیٰ ابن مریم نے خود اپنی زبان سے اس بات کا اعلان کر دیا کہ میں اللہ کا رسول ہوں تو یہ بات ملا وہ کے لیے عیسیٰ ابن مریم کے خلاف بطور ہتھیار ثابت ہوئی، اس وقت چونکہ بالکل آج والے ہی حالات تھے کہ کوئی رسول و نبی نہیں آئے گا جو کوئی بھی دعویٰ کرے تو اس کی صرف اور صرف ایک ہی سزا ہے اور وہ ہے قتل اس لیے ملا وہ نے اس بات کو لیکر عیسیٰ ابن مریم کے خلاف طوفان کھڑا کر دیا جب عوام کی اچھی خاصی تعداد کو گمراہ کر چکے تو اس وقت کی روم حکومت پر عیسیٰ ابن مریم کے خلاف فساد فی الارض کا مقدمہ درج کر کے گرفتار کرنے اور مصلوب کرنے کے لیے دباوڈا لا جس پر حکومت کی طرف سے مقدمہ درج کر کے عیسیٰ ابن مریم کو گرفتار کر لیا گیا اور عدالت نے انہیں مصلوب یعنی بذریعہ صلیب قتل کرنے کی سزا سنادی۔

ریاست کا دستور یہ تھا کہ جس شخص کو فساد فی الارض کے جرم میں مصلوب کیا جاتا اس کو پہلے کوڑے بھی مارے جاتے یوں عیسیٰ ابن مریم کو کوڑے بھی مارے گئے۔ اس وقت کی روم ریاست میں استعمال ہونے والے کوڑے کو تصاویر میں دیکھا جاسکتا ہے۔

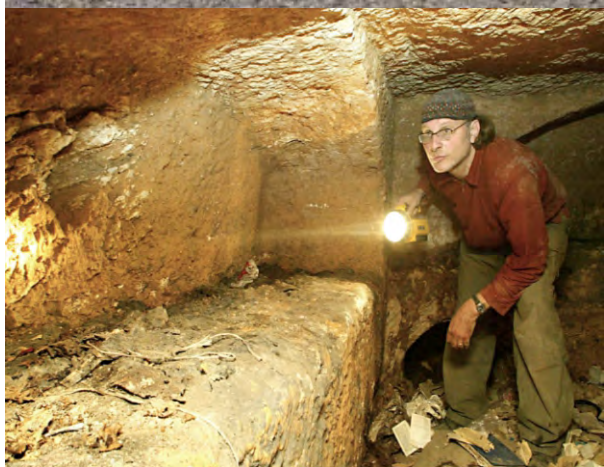


عیسیٰ ابن مریم کے جسم پر سے ان کے کپڑے اتار لیے گئے اور بھرے جمعے میں ان پر کوڑے بر سائے گئے اور بنی اسرائیل کے ملا وہ کا ایک ہی مطالبہ تھا کہ اگر تم اپنے دعوے سے منحرف ہو جاؤ یعنی کہہ دو کہ تم اللہ کے رسول ہونے ہی وہ اُستھ جس کا بنی اسرائیل سے وعدہ کیا گیا ہے بلکہ تم نے جھوٹا دعویٰ کیا تو تمہاری جان فتح سکتی ہے لیکن کوڑے کھانے والا بشر اتنی اذیت کے باوجود اپنے دعوے سے منحرف ہونے کی بجائے اللہ کو پکارتار ہا اور اپنے اس دعوے پر قائم رہا کہ وہ اللہ کا رسول اور وہ ہی اُستھ ہے جس کا بنی اسرائیل سے اللہ نے وعدہ کیا تھا۔ بالآخر عیسیٰ ابن مریم کو صلیب پر چڑھا دیا گیا اور یہ جمعہ کا دن تھا اور وقت ظہر سے ڈھل چکا تھا مغرب میں چنہ بھی گھنٹے باقی تھے۔ یہودیوں کے ہاں یہ بھی دستور تھا کہ سبت یعنی ہفتے کے دن نہ ہی کسی کو مصلوب کیا جاتا اور نہ ہی کسی کا جسم صلیب پر رہنے دیا جاتا بلکہ اس کی لاش کو صلیب سے اتار لیا جاتا اس لیے سبت یعنی ہفتے کا دن شروع ہونے سے قبل موت دے کر لاش کو صلیب سے اتارنا لازم ہوتا تھا۔ عیسیٰ ابن مریم کی ساتھیان کے دائیں اور بائیں دوڑا کوؤں کو بھی مصلوب کیا گیا جب وقت مغرب میں داخل ہونے والا تھا تو سبت کا دن شروع ہونے سے پہلے تینوں افراد کے اجسام کو صلیب سے اتارنا بھی تھا جس کے لیے صلیب پر موت ہونا لازم تھی۔ عام طور پر پانچ پانچ دن تک بشرط صلیب پر زندہ رہتا ہے اور اگر سبت کا دن شروع ہونے تک کوئی زندہ رہے یعنی اس کی موت نہ ہو تو اس کو پھالوں یعنی نیزوں سے مار مار کر اس کی پسلیاں توڑ کر مار دیا جاتا اس کے بعد لاش اتار لی جاتی یہاں بھی ایسا ہی ممکن تھا لیکن ہوا یوں کہ عیسیٰ ابن مریم کو ایک شخص نے سپاہی کے روپ میں نیزے پر لگا کپڑے کا ٹکڑا سونگھایا جس سے وہ ایسی حالت میں

چلے گئے کہ سب کو بھی لگا کہ عیسیٰ ابن مریم کی موت ہو گئی۔

جب سبت کا دن شروع ہونے کو تھا تو سپاہیوں نے دیکھا کہ دونوں ڈاکوتو زندہ ہیں لیکن عیسیٰ ابن مریم کی موت ہو چکی تو انہوں نے ڈاکوؤں کو پھاٹے مار مار کر ان کی پسلیاں توڑ دیں جس سے ان کی موت ہوئی اور جب وہ عیسیٰ ابن مریم کی طرف آئے تو یہ یقین کرنے کے لیے کہ کیا ان کی موت ہو چکی ہے ایک سپاہی نے عیسیٰ ابن مریم کی پسلیوں کی جگہ پھالا مارا جس سے عیسیٰ ابن مریم کے جسم میں کوئی حرکت نہ ہوئی اور اس پھالا مارنے سے ان کے جسم سے خون بہنا شروع ہو گیا۔

نجنے موت کی تصدیق کرتے ہوئے جسم کو صلیب سے اتار کر عیسیٰ کے حواریوں کے حوالے کرنے کا حکم دے دیا اور عیسیٰ ابن مریم کے حواری ان کا جسم لیکر صلیب کے مقام کے قریب ہی پہلے سے ہی ایک چٹان میں غار خرید رکھا تھا جسے وفات شدہ کو رکھنے کے لیے قبر کے نام پر استعمال کیا جاتا تھا وہاں لے گئے جہاں انہوں نے پہلے سے ہی سب انتظام کر رکھا تھا یعنی وہاں انہوں نے عیسیٰ ابن مریم کے جسم پر مرہم لگانے کا انتظام کر رکھا تھا۔ جس قبر کے نام پر غار میں عیسیٰ ابن مریم کے جسم کو صلیب سے اتارنے کے بعد رکھا گیا اس کو درکھا گیا اس کو درج ذیل تصویر میں دیکھیں جو کہ آج بھی موجود ہے۔



عیسیٰ ابن مریم کے جسم کو اس غار میں لا کر چودہ فٹ لمبے کپڑے کی ایک طرف کو بچا کر اس پر لٹادیا گیا اور سارے جسم پر لوبان اور مرستے تیار کردہ مرہم کو باقی کپڑے سے ڈھانپ دیا گیا جیسا کہ ذیل میں دی گئی تصویر میں واضح کیا گیا ہے۔

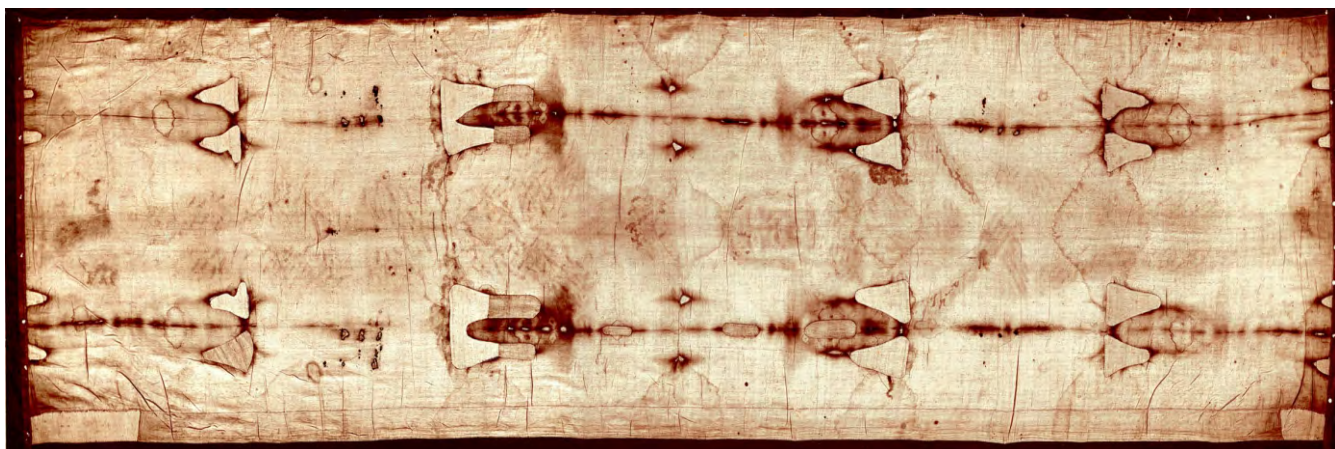


عیسیٰ ابن مریم کا جسم بغیر کسی حرکت کے کئی گھنٹے تک ساکت پڑا رہا اور زخموں کی کثرت کی وجہ سے جسم بخار میں بنتا ہو گیا۔ بخار کی وجہ سے جسم کا درجہ حرارت بڑھنے سے جو پسینہ آیا اور بھاپ بن کر اٹھا اس میں اس مرہم کے اجزاء بھی شامل ہوتے گئے اور اس بھاپ سے قدرتی طور پر اس کپڑے پر جسم کے دونوں طرف عیسیٰ ابن مریم کے پورے جسم کا خاکہ چھپ گیا۔

تیرے دن عیسیٰ ابن مریم کو رات کے وقت وہاں سے نکال کر شہر سے دور غیر گنجان آباد علاقے میں دوسرا مقام پر منتقل کر دیا گیا لیکن اس کپڑے کو وہیں چھوڑ دیا گیا۔ بعد میں عیسیٰ ابن مریم وہاں سے اس مقام کی طرف بھرت کر گئے جہاں بنی اسرائیل کے باقی دس گمشدہ قبائل آباد تھے تاکہ ان تک اللہ کا پیغام پہنچائیں اور یہی اللہ کی حکمت تھی۔

وہاں اس کپڑے کا چھوڑنا یہ خالصتاً اللہ کی حکمت ہی تھی اور پھر اس کپڑے کو آج تک محفوظ کر دینا یہ بھی خالصتاً اللہ ہی کی حکمت تھی تاکہ عیسیٰ ابن مریم سے جو وعدہ کیا تھا اس کے ذریعے سے وہ پورا کیا جاسکے یعنی جوالزمات بنی اسرائیل میں سے فکر کرنے والوں نے لگائے اور جو کچھ بعد میں عیسائیوں نے کیا اس سب سے عیسیٰ ابن مریم کو بری کیا جائے۔

درج ذیل تصویر میں آپ اس کپڑے کو دیکھ سکتے ہیں جس میں عیسیٰ ابن مریم کے جسم کو صلیب سے اتار کر لپیٹا گیا۔



اس کپڑے کی تاریخ کو دو حصوں میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ ایک حصہ ۱۳۹۰ عیسوی سے پہلے کی تاریخ اور دوسرا ۱۳۹۰ عیسوی سے آج تک کی تاریخ۔ ۱۳۹۰ عیسوی سے پہلے کی تاریخ موجود ہونے کے باوجود جان بوجھ کر مشکوک بنانے کی کوشش کی جاتی ہے اور ایسا موجودہ دور میں کیا جا رہا ہے نہ کہ اس سے پہلے ایسا تھا لیکن ۱۳۹۰ عیسوی کے بعد کی تاریخ مکمل سامنے لائی جاتی ہے اس کی کیا وجہات ہیں اس کی حقیقت آگے جا کر خود ہی کھل جائے گی۔ یہ کپڑا ۱۵۷۸ عیسوی میں فرانس سے اٹلی کے شہر ٹیورن کے ایک چرچ میں لا یا گیا جواب تک تھیں موجود ہے اور اسی وجہ سے اس کا نام ”شراؤڈ آف ٹیورن“ یعنی ٹیورن کا کفن پڑ گیا۔ پہلی بار ۱۸۹۸ عیسوی میں سائنسی تحقیقات کے لیے اس کپڑے کی تصاویر لینے کی اجازت دی گئی اور تین ٹیموں نے ان تصاویر کے ذریعے اس کپڑے پر تحقیقات کیں۔ اس کے بعد ۱۹۰۲ عیسوی میں بھی تصاویر کے ذریعے دوبارہ تحقیقات کی گئیں جس میں یہ ثابت ہوا کہ کپڑے پر موجود ہلکی سی نظر آنے والی تصویر قدرتی طریقے سے وجود میں آئی ہے نہ کہ کسی نے بنائی لیکن یہ تحقیقات اس مقصد کے لیے نافی تھیں جس مقصد کے لیے تحقیقات کی اجازت دی گئی تھی۔

اس کے بعد تیسرا بار ۱۹۳۶ عیسوی میں بھی اس پر تحقیقات کی گئیں اور اس کے بعد بالآخر ۱۹۶۹ تا ۱۹۷۳ عیسوی تک یہ کپڑا اگیارہ کنی اعلیٰ سطح کے سائنسدانوں کی ٹیم کے حوالے کر دیا گیا کہ وہ اس پر تحقیقات کریں اور اپنی رپورٹ پیش کریں۔

اللہ کی حکمت کا اندازہ یوں ہوتا ہے کہ اس گیارہ کنی ٹیم میں ایک انتہائی قابل سائنسدان کو بھی شامل کیا گیا جو کہ یہودی تھا۔ جب اسے ٹیم میں شمولیت اور پروجیکٹ کے بارے میں آگاہ کیا گیا تو اس نے کہا کہ میں تو ایک یہودی ہوں اور میری اس میں کوئی دلچسپی نہیں اس کے باوجود اس ٹیم میں یہ سوچ کر شمولیت کی حامی بھر لی کہ جائیں گے اور جب اس کپڑے کو دیکھیں گے تو لازمی اس پر ایسے اثرات نظر آئیں گے کہ جس سے یہ واضح ہو جائے کہ یہ کسی انسان کا خود سے کیا ہوا کام ہے یوں ہم اسے بھیں روکر دیں گے یعنی فرضی اور جعلی قرار دیں گے لیکن ہوایوں کہ اس نے کہا جب ہم نے پہلی بار اس کپڑے کو دیکھا تو ہمیں ایسا کوئی اثر نہ ملا کہ جس سے یہ شک بھی ہوتا کہ یہ کسی کی بنائی ہوئی تصویر ہے جس وجہ سے میری دلچسپی اس میں بڑھ گئی، نہ صرف میری بلکہ پوری ٹیم کی۔

یوں امریکی سائنسدان تھے اور اس ٹیم نے مسلسل پانچ ماہ تک اس کپڑے پر بنی تصویر پر تحقیقات کیں جس کے لیے مختلف جدید ٹکنالوژی کا استعمال کیا گیا اور تمام تر تحریکات، تجزیات و تحقیقات سے یہ ثابت ہو گیا کہ نہ صرف کپڑے پر بنی تصویر جسم پر لو班 اور مرکے لگے ہونے اور جسم کے درجہ حرارت کی وجہ سے قدرتی طور پر بنی ہے بلکہ یہ عیسیٰ ابن مریم کا ہی کفن ہے اور جس وقت ان کے جسم کو صلیب سے اتارا گیا اس وقت وہ زندہ تھے اور جب ان کا جسم اس کپڑے میں ڈھانپا گیا تب بھی وہ زندہ تھے کیونکہ مردہ جسم سے حرارت خارج نہیں ہوتی اور نہ ہی ایسا کوئی عکس وجود میں آسکتا ہے اور پھر اس کپڑے پر خون کے دھبوں پر کیے گئے تمام تحریکات و تحقیقات سے بھی یہ ثابت ہو گیا کہ جب عیسیٰ ابن مریم کو صلیب سے اتار کر اس کپڑے میں ڈھانپا گیا تب خون کا بہنا یہ ثابت کرتا ہے کہ وہ اس وقت زندہ تھے کیونکہ کسی بھی وفات شدہ کے بدن سے خون نہیں بہتا کیونکہ خون دل کے دھڑ کنے کی وجہ سے بہتا ہے جب دل کی دھڑ کن بند ہو جائے تو خون کا بہاڑ کمل طور پر ک جاتا ہے یوں کسی بھی مردہ بدن سے خون نہیں بہتا۔ اس کے علاوہ بذات خود بالکل عیسیٰ ابن مریم کے صلیب پر سے زندہ اتارے جانے کی گواہی دیتی ہے کہ جب ان کا جسم صلیب سے اتارنے سے قبل ان کی موت کی تصدیق کے لیے ان کی پسیلوں میں پھالا گھونپا گیا تو خون بہنا شروع ہو گیا حالانکہ مردہ جسم سے خون نہیں بہتا یہ آج میڈیکل سائنس سے بھی ثابت ہو چکا ہے۔

اس کے علاوہ بھی کئی سال تک ہر لحاظ سے اس پر تحقیقات جاری رہیں اور کئی سالوں بعد ۱۹۸۱ عیسوی میں ان تحقیقات کے نتائج کا اعلان کر دیا گیا کہ یہ عیسیٰ ابن مریم کا ہی کفن ہے اور وہ صلیب پر سے زندہ اتار لیے گئے یعنی ان کی موت صلیب پر نہیں ہوئی تھی۔

ان نتائج کے سامنے آنے سے چرچ کی بنیادیں بدل کر رکنیں اور چرچ نے اپنا سارا زور اس پر لگانا شروع کر دیا کہ ان نتائج کو چھپا جائے تاکہ دنیا پر حقیقت نہ کھل سکے۔ کیونکہ اگر یہ ثابت ہو جاتا ہے کہ عیسیٰ ابن مریم کی صلیب پر موت نہیں ہوئی تھی بلکہ وہ صلیب سے زندہ اتار لیے گئے تو دین عیسائیت کی بنیاد ہی ختم ہو جاتی ہے کیونکہ دین عیسائیت کی بنیاد ہی یہی ہے کہ عیسیٰ ابن مریم مصلوب کیے گئے یعنی ان کی موت صلیب پر ہوئی اور ان کی موت ان پر ایمان لانے والوں کے گناہوں کا کفارہ ہے۔

جب یہ نتائج کسی حد تک دنیا کے سامنے آئے تو ایک اور فیصلہ کیا گیا اور وہ یہ تھا کہ اس کپڑے کا کاربن فورٹین ٹیسٹ کروایا جائے جس سے یہ پتہ چل جائے گا کہ آیا یہ کپڑا اکتنا پرانا ہے اگر کاربن فورٹین ٹیسٹ سے پہلی صدی عیسوی کی تاریخ نکلتی ہے تو بلاشبہ یہ عیسیٰ ابن مریم کا ہی کفن تھا اور اگر ایسا نہیں ہوتا تب بھی حقیقت کھل کر سامنے آجائے گی اور یہ نتائج بے معنی ہو جائیں گے جو پہلے کی گئی تحقیقات سے سامنے آئے۔

۱۹۸۸ عیسوی میں اس کپڑے کے ایک کونے سے چھوٹا سا ٹکڑا کاٹ کر اسے تین حصوں میں تقسیم کیا گیا اور آزادانہ ریڈ یوکاربن فورٹین ڈینگ ٹیسٹ کے لیے ایک ٹکڑا آکسفورڈ یونیورسٹی، دوسرا یونیورسٹی آف ایریزونا امریکہ اور تیسرا سولیس فیڈرل انسٹی ٹیوٹ آف میکنالوجی میں بھیج دیا گیا۔

”STURP“ Shroud of Turin Research Project کی پوری ٹیم کو یقین تھا کہ ریڈ یوکاربن فورٹین ڈینگ پہلی صدی عیسوی کی، ہی آئے گی لیکن بتیجہ اس کے بالکل برعکس آیا۔ ٹیسٹ میں جو تاریخ سامنے آئی وہ ۱۲۶۰ سے ۱۳۹۰ عیسوی کے درمیان وہ کپڑا بنا تھا۔ ریڈ یوکاربن فورٹین ڈینگ سے پچھلی تمام تر کی گئی تحقیقات کو رد کر دیا گیا لیکن جس ٹیم نے تحقیقات کی تھیں وہ ریڈ یوکاربن فورٹین ڈینگ ٹیسٹ کو ماننے کو تیار نہیں تھی لیکن ان کے ہاتھ میں کچھ بھی نہیں تھا۔ وہ اس ٹیسٹ کے سامنے اپنی تحقیقات کو سچ ثابت نہیں کر سکتے تھے یوں چرچ کو اطمینان ہو گیا اور دین عیسائیت کی جڑ کٹتے کٹتے بچ گئی۔ جو کپڑا اکٹی سالوں سے موضوع بحث اور توجہ کا مرکز بنا ہوا تھا اچانک وہ بے معنی ہو گیا لیکن اس کے باوجود چرچ اپنے پیروکاروں کو یہی کہتا رہا کہ یہ عیسیٰ ابن مریم کا ہی کفن ہے۔

”STURP“ Shroud of Turin Research Project ٹیم میں یہودی سائنسدان نے ہارسلیم نہ کی اس کا کہنا ہے کہ چاہے کچھ بھی ہو جائے وہ یہ ماننے کو تیار ہی نہیں ہے کہ یہ کفن عیسیٰ ابن مریم کا نہیں ہے۔ وہ اس ٹیم کا حصہ تھا اور جو علم نہیں حاصل ہوا، جو ثبوت تجربات و تحقیقات سے سامنے آئے ان کو جھٹلایا نہیں جاسکتا۔ جس کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ اگر یہ مان لیا جائے کہ یہ کپڑا ۱۲۶۰ سے ۱۳۹۰ کے درمیان بنایا گیا تو پھر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ تب کس کو مصلوب کیا گیا؟ کیونکہ تاریخ میں اس دوران ایسا کوئی واقعہ ملتا ہی نہیں۔ تاریخ میں ایسا ایک ہی واقعہ ملتا ہے اور وہ ۲۰۰۰ سال پہلے عیسیٰ ابن مریم کا واقعہ صلیب ہے۔ اس کے علاوہ ایک ایسی پینٹنگ تھی جس نے ریڈ یوکاربن فورٹین ڈینگ ٹیسٹ پر بہت بڑا سوال یہ نشان کھڑا کر دیا۔ وہ عیسیٰ ابن مریم اور اسی کپڑے کی پینٹنگ تھی یعنی ہاتھ سے بنائی ہوئی ایک تصویر جس میں اس کپڑے کو دکھایا گیا ہے درج ذیل تصویر اسی پینٹنگ کی ہے۔



تصویر میں نظر آنے والا کپڑا عیسیٰ ابن مریم کا قرار دیا جانے والا بھی کفن ہے کیونکہ جس طرز پر اس کفن پر انگلش کے حرف ایل کی مثل سوراخ ہیں اس پینٹنگ میں بالکل انہی جگہوں پر ایسے ہی سوراخ موجود ہیں جس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ پینٹنگ بنانے والا شخص نہ صرف اس کپڑے سے واقع تھا بلکہ اس وقت بھی اس کپڑے کو عیسیٰ ابن مریم کا ہی کفن مانا جاتا تھا۔



پینٹنگ میں عیسیٰ ابن مریم کے جسم پر لو班 اور مرکارہم ملتے اور انہیں اسی کفن میں ڈھانپتے ہوئے دیکھا جاسکتا اور یہ پینٹنگ ۱۲۶۰ جو کہ ریڈ یوکار بن فورٹین ٹیسٹ سے سامنے آنے والی تاریخ سے بھی ۷۰ سال پہلے ۱۱۹۰ عیسوی میں بنائی گئی تھی۔ یہ پینٹنگ نہ صرف اس ٹیم کے لیے تسلی کا باعث بنتی بلکہ اس نے ریڈ یوکار بن فورٹین ڈینٹنگ پر سوالیہ نشان لگادیا۔ یہودی سائنسدان نے دنیا میں مختلف جگہوں پر اپنے تیسیں یہ ثابت کرنے کی جدوجہد کر دی کہ شراوڈ آف ٹیورن عیسیٰ ابن مریم کا ہی کفن ہے۔

اچانک ۱۹۹۲ عیسوی میں دو جرمن مصنفوں کی ایک کتاب منظر عام پر آئی جس میں انہوں نے دعویٰ کیا کہ ریڈ یوکار بن فورٹین ٹیسٹ بالکل ٹھیک تھا لیکن اس کا شراوڈ آف ٹیورن یعنی عیسیٰ ابن مریم کے کفن سے کوئی تعلق نہیں۔ انہوں نے کتاب میں بتایا کہ جب عیسیٰ ابن مریم کے کفن سے ٹکڑا کاٹ کر تین حصوں میں تقسیم کیا گیا اور ٹیسٹ کے لیے بھجوایا جا رہا تھا تاب ان ٹکڑوں کو بدل دیا گیا تھا یوں اصل کے بجائے نقیٰ ٹکڑے ریڈ یوکار بن فورٹین ٹیسٹ کے لیے چلے گئے اور انہوں نے کتاب میں یہ بھی دعویٰ کیا کہ عیسیٰ ابن مریم کا کفن بالکل اصل ہے۔ ان کے اس دعوے کی بنیاد پر جب اس پر تحقیقات کی گئیں تو یہ ثابت ہو گیا کہ ان کا دعویٰ صحیح تھا۔ جو ٹکڑے ٹیسٹ کے لیے بھیجے گئے ان کا وزن بھی مختلف تھا اور ان کی تصاویر بھی بالکل مختلف تھیں جن کا عیسیٰ ابن مریم کے کفن سے دور دور تک کوئی تعلق نہیں تھا۔ بعد میں یہ بھی پتہ چل گیا کہ یہ سب چرچ کی جانب سے کیا گیا کیونکہ چرچ کو خطرہ تھا کہ اگر ریڈ یوکار بن فورٹین ٹیسٹ ہو جاتا ہے تو پچھلی تمام تحقیقات سچ ثابت ہو جائیں گی کہ عیسیٰ ابن مریم کی موت صلیب پر نہیں ہوئی بلکہ انہیں زندہ بچالیا گیا یوں دین عیسائیت کی بنیاد ہی ختم ہو جاتی ہے۔ دین عیسائیت بالکل بے بنیاد و باطل ثابت ہو جائے گا اور چرچ نہیں چاہتا تھا کہ ایسا ہو جس وجہ سے یہ قدم اٹھایا گیا۔

آج یہ ثابت ہو چکا کہ عیسیٰ ابن مریم مصلوب نہیں ہوئے یعنی ان کی موت صلیب پر نہیں ہوئی۔ مصلوب کہتے ہیں صلیب پر موت ہونا اور اگر صلیب پر موت نہ ہو تو وہ مصلوب نہیں کہلاتا۔ یہی حقیقت اللہ نے آج سے چودہ صدیاں پہلے قرآن میں بیان کر دی تھی لیکن خود کو امت محمد کہلوانے والوں کے علمائے یہود نے صرف قرآن کی تکذیب کی بلکہ دین عیسائیت کو بنیاد فراہم کی اور اس کے علاوہ دین الاسلام کی جڑوں کو کھوکھلا کیا۔ اللہ نے کہا تھا کہ اللہ العزیز الحکیم ہے اللہ کی حکمت کا اندازہ یوں ہوتا ہے کہ اس کپڑے کو کیسے صد یوں تک محفوظ رکھا اور آج خود انہی عیسائیوں اور یہود یوں کے ہاتھوں ساری حقیقت کھول کر کھدی اور عیسیٰ ابن مریم کو ان کے ان اعمال سے بری ثابت کر دیا جو یہ آج تک عیسیٰ ابن مریم کے نام پر کرتے آئے انہیں ممن دون اللہ الہ بنائے رکھا۔ اور یہود یوں کے گھر سے ہی ایک یہودی نے اس کام میں سب سے بڑھ کر کام کیا اور اس حق کو کھولنے میں رات دن ایک کیے رکھا۔

اب وہ لوگ جن کا کہنا یہ ہے کہ عیسیٰ ابن مریم کے ایک حواری کو اس کی شکل عیسیٰ ابن مریم سے چھومنٹر کر کے بدل دی گئی اور مصلوب کیا گیا تو ان لوگوں سے سوال ہے کہ پھر تم لوگ اپنے اس دعوے کو سچا ثابت کرو کیونکہ جسے صلیب پر چڑھایا گیا اس کی توموت ہی نہیں ہوئی تھی تو کیا عیسیٰ کے اس حواری کی موت نہیں ہوئی تھی؟ آج تمہارا دجل ہر لحاظ سے چاک کر کے رکھ دیا گیا اور حق کھول کر واضح کر دیا گیا اب آپ کو اپنے گریبان میں جھانکنا ہے کہ آیا آپ حق کو تسلیم کرتے ہیں یا پھر انہوں کی طرح ان علماء نامی بدترین مخلوق کے پیچھے چلتے ہیں جو کہ الدجال کے امام ہیں اور دین الاسلام کے بدترین دشمن ہیں جو اپنی

خواہشات کو الہ بنائے ہوئے ہیں، اپنے اپنے فرقے کو حق قرار دینے ہوئے اسی کی طرف دعوت دینے میں رات دن ایک کیے ہوئے ہیں حالانکہ اگر ان سے کوئی سوال کیا جائے تو بجائے یہ کہ اس سوال کا علم کی روشنی میں جواب دیں بلکہ منافق کی طرح گالم گلوچ اور بھگڑا شروع کر دیتے ہیں۔ یہ تھا عیسیٰ ابن مریم کے بارے میں حق اب جس کا بھی چاہے وہ اسے تسلیم کرے اور جس کا بھی چاہے اس کا کفر کرے لیکن کفر کرنے والا جان لے کر وہ مانے گا لیکن تب اسے ماننا کوئی نفع نہیں دے گا بلکہ تب اس کا مانا آل فرعون اور جوان سے پہلے بلاک کر دیتے گئے ان کے ماننے کی ہی مثل ہوگا۔ آج تمہاری صلیب توڑ کر رکھ دی گئی اور حق ہر لحاظ سے کھول کر واضح کر دیا گیا۔

## عقیدہ ختم نبوت نامی بنت اور احمد عیسیٰ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

### محمد رسول اللہ و خاتم النبین اور عقیدہ ختم نبوت

کیا محمد علیہ السلام آخری رسول و نبی تھے؟ کیا ان پر رسالت و نبوت ختم ہو چکی؟

خود کو مسلمان کہلوانے والوں کی اکثریت کا عقیدہ ہے کہ محمد علیہ السلام اللہ کے آخری رسول و نبی تھے ان کے بعد کوئی نبی اور رسول نہیں محمد علیہ السلام پر رسالت و نبوت کا دروازہ بند ہو چکا۔ اگر محمد علیہ السلام کے بعد کوئی بھی یہ دعویٰ کرتا ہے کہ وہ نبی یا رسول ہے تو ایسا شخص مرتد اور گستاخ رسول ہے اس کے لیے کسی بھی قسم کی کوئی نرمی و معافی نہیں ایسے شخص کی سزا صرف اور صرف موت ہے۔

عقیدہ لفظ کے معنی ہیں کہ ایک بات جسے آپ نے سچا مان لیا اس کو اپنے دماغ میں ڈال کر دماغ کے دروازوں جن کے ذریعے دماغ میں کوئی بات داخل کی جاتی ہے ان پر تالے لگادیتا کہ اب اس حوالے سے نہ ہی کوئی بات دماغ سے باہر لاٹی جائے گی اور نہ ہی کوئی اندر جانے دی جائے گی خواہ اس کے خلاف کتنے ہی دلائل سامنے کیوں نہ آ جائیں یہاں تک کہ اگر وہ بات غلط ہی ثابت کیوں نہ ہو جائے اس کے خلاف ایک حرف تک بھی سنا یا دیکھا نہیں جائے گا۔ اور مسلمان کہلوانے والوں کی اکثریت کے نزدیک محمد علیہ السلام آخری رسول و نبی ہیں انہوں نے اس بات کو اپنے دماغوں میں ڈال کر اس پر تالہ لگادیا ہوا ہے۔ اس موضوع پر خواہ کوئی بھی دلیل ہو وہ سنی دیکھی نہیں جائے گی خواہ کچھ ہی کیوں نہ ہو جائے۔

یہ ہے مسلمان کہلوانے والوں کے نزدیک عقیدہ ختم نبوت۔

آگے اس موضوع پر بات کرنے سے پہلے اس بات کو جانا بہت ضروری ہے کہ کیا اللہ یا قرآن عقیدہ اخذ کرنے کی اجازت دیتا ہے؟ کیا دین الاسلام میں عقیدہ اخذ کرنے کی اجازت ہے؟

لفظ عقیدہ کی جمع عقائد ہے اور عقائد کے حامل لوگوں کو لسان العرب یعنی عربیوں کی زبان میں الہ العقاد کہا جاتا ہے اور الہ العقاد ضد ہے اولی الالباب یا اولو الالباب کی۔ اگر کسی ذات، شے، بات یا لفظ کی سمجھنے آئے یا اس سمجھنے میں مشکل پیش آئے تو اس کی ضد کو سمجھ لینا چاہیے اگر اس کی ضد سمجھ آجائے تو وہ ذات، شے، بات یا لفظ خود نحو دھمل کرواضح ہو جائے گا جسے سمجھنے میں رائی برابر بھی مشکل نہیں رہے گی۔ تو ہم ایسا کرتے ہیں کہ لفظ عقیدہ کی بجائے اس کی ضد اولی الالباب کو قرآن سے ہی آپ کے سامنے رکھتے ہیں اور کھول کرواضح کرتے ہیں۔

اولی الالباب۔ پہلے لفظ آجاتا ہے اولی جو کہ دو الفاظ کا مجموعہ ہے پہلا لفظ ایک حرف پر مشتمل ہے ”الف“ اور دوسرا لفظ ”ولی“ ہے۔ جب بھی کسی لفظ کے شروع میں الف آجائے جو کہ اس لفظ کے اصلی حرفاً میں سے نہ ہو تو الف اسے سوالیہ بنادیتا ہے جسے ایک مثال سے سمجھ لیجیے۔

آپ دن میں کئی بار سنتے ہیں اور اپنی زبان سے بھی یہ الفاظ ادا کرتے ہیں ”اللہ اکبر“۔ اس کا ترجمہ کر دیا جاتا ہے اللہ بڑا ہے یا اللہ سب سے بڑا ہے لیکن یہ ترجمہ ٹھیک نہیں ہے۔

”اللہ اکبر“ میں نہ صرف یہ سوال ہے کہ اللہ کیا ہے بلکہ اس سوال کا جواب بھی موجود ہے۔

اللہ۔ اللہ کی ہ پر پیش ہے جو اسے حال کا صیغہ بنادیتی ہے یوں اللہ کے معنی بننے ہیں اللہ ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اللہ کیا ہے؟ تو آگے اسی سوال کا جواب موجود ہے۔ اکبر۔ یہ بھی دو الفاظ کا مجموعہ ہے پہلا لفظ ایک حرف ”الف“ اور دوسرا لفظ ”کبر“ ہے۔ ”کبر“ کی ضد ”صغر“ ہے جس کے معنی وجودی، صلاحیتوں و خصوصیات کے اعتبار سے بڑا ہونے کے ہیں اور کبر کے معنی وجودی، صلاحیتوں و خصوصیات کے اعتبار سے بڑا ہونے کے ہیں اور شروع میں الف اسے سوالیہ بنادیتا ہے اکبر جس کے معنی بننے کے لیے کیا ہے بڑا؟ یعنی جو بڑا ثابت ہو جائے وہی اللہ ہے۔ مثلاً اگر کوئی کہتا ہے کہ فلاں اللہ ہے تو دیکھو

کیا وہ بڑا ہے؟ مثلاً اگر ایک شخص دعویٰ کرتا ہے کہ وہ اللہ ہے تو اس سے تو بڑا درخت ہے تو اس کا مطلب کیا درخت اللہ ہے؟ نہیں درختوں سے بڑے تو پھر اپنے پھر کیا پھر اللہ ہیں؟ نہیں پھر اپنے پھر سے بڑا سمندر ہے تو کیا سمندر اللہ ہے؟ نہیں سمندروں سے بڑی توزیں ہے تو کیا زمین اللہ ہے؟ نہیں زمین سے بڑا سورج ہے تو کیا سورج اللہ ہے؟ نہیں سورج سے بڑا تو نظامِ سماں ہے تو کیا نظامِ سماں اللہ ہے؟ نہیں نظامِ سماں سے بڑی کہکشاں ہے؟ نہیں کہکشاں سے بڑی تو کائناتِ دنیا ہے تو کیا کائناتِ دنیا اللہ ہے؟ نہیں کائناتِ دنیا سے بڑی تو دوسرا کائنات یعنی دوسرا آسمان ہے کیا وہ اللہ ہے؟ نہیں اس سے بڑا تو تیسرا آسمان یعنی تیرسری کائنات ہے تو کیا وہ اللہ ہے؟ نہیں بلکہ اس سے بڑی تو چوتھی کائنات یعنی چوتھا آسمان اس سے بڑا پانچواں اس سے بڑا سا تو اس سا تو اس سے بڑا کل کا کل جو کچھ بھی ہے وہ بطور ایک وجود۔ یہ جو بڑا ثابت ہو جائے وہ اللہ ہے۔ آپ نے جان لیا کہ اللہ اکبر کے معنی کیا ہیں نہ صرف اس میں سوال ہے کہ اللہ ہے اور کیا ہے اللہ بلکہ اس سوال کا جواب بھی موجود ہے۔ اور آپ کو یہ بھی پتہ چل گیا کہ جب الف کسی لفظ کے شروع میں آتا ہے تو اسے سوالیہ بنادیتا ہے اور اگلا لفظ اسی سوال کا جواب دیتا ہے بالکل اسی طرح اولی الاباب ہے اس میں نہ صرف سوال ہے کہ اولی الاباب کیا ہے کون ہیں بلکہ اس سوال کا جواب بھی موجود ہے۔

اگر الف کسی لفظ کے شروع میں آتا ہے تو اس کے کیا معنی نہیں گے یہ آپ نے جان لیا کہ وہ اسے سوالیہ بنادیتا ہے۔ اگلا لفظ ہے ولی۔ اور ولی ول سے ہے جس کے معنی ہیں اپنے مقصد، اپنے مشن، اپنے ٹارگٹ وغیرہ میں کسی کو انعاماً معاونت کا رہنا۔ جس سے بھی کسی سطح پر معاونت حاصل کی جائے گی اسے عربی میں ولی کہا جاتا ہے۔

”ول“ کی ضد ”بَرْ“ ہے جسے عرف عام میں برأت کہتے ہیں مثلاً اگر کوئی آپ سے کسی بھی قسم کی معاونت طلب کرتا ہے تو آپ اس کی معاونت کرنے سے انکار کر دیتے ہیں کہ میرا تجھ سے کوئی تعلق نہیں یوں اگر آپ ”ولی“ کی ضد ”بَرَا“ کو بھی جان لیتے ہیں تو لفظ ولی کے معنی آپ پر بالکل کھل کر واضح ہو جاتے ہیں کوئی کے معنی ہیں جسے اپنے مقصد و مشن میں انعاماً معاونت کا رہنا یا جائے۔

اب آتے ہیں پورے لفظ کی طرف۔ اولی جس کے معنی بنتے ہیں کیا ہے ولی یعنی کیا ہے وہ جسے اپنے مقصد میں اپنے مشن میں انعاماً معاونت کا رہنا یا جانا ہے، بنا یا جاسکتا ہے یا اولو کیا ہے جسے اپنے مقصد و مشن میں معاونت کا رہنا یا جارہا ہے، اپنے مقصد کو پورا کرنے کے لیے اپنے مشن کو پورا کرنے کے لیے اپنے مطلوب کے حصول کے لیے کس سے معاونت حاصل کی جا رہی ہے کسے معاونت کا ریہا سہولت کا رہنا یا جارہا ہے۔ آگے اسی سوال کا جواب آ جاتا ہے۔ الباب۔ یہ بھی دو الفاظ کا مجموعہ ہے پہلا لفظ ”ال“ اور دوسرا لفظ ”بَاب“۔ جب بھی کسی لفظ کے شروع میں ”ال“ کا استعمال ہوتا ہے تو ”ال“ مخصوص کرنے کے لیے استعمال ہوتا ہے یعنی مخصوص شئے کا ذکر کیا جا رہا ہے نہ کہ عام شئے کا۔ اور باب کہتے ہیں داخل ہونے اور نکلنے کے مقام کو، وہ مادی بھی ہو سکتا ہے، غیر مادی بھی اور شعوری بھی۔ کہاں مادی نکلنے اور داخل ہونے کے مقام کا ذکر ہے اور کہاں غیر مادی اور کہاں شعوری اس کا فیصلہ بات کا پس منظر کرتا ہے۔

باب کہتے ہیں دروازے یعنی نکلنے و داخل ہونے کے مقام کو، جو کہ بہت سے نکلنے و داخل ہونے کے مقامات ہیں یعنی دروازے ہیں تو آیا ان میں سے کن کا ذکر کیا جا رہا ہے تو لفظ کے شروع میں ال کے استعمال سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ یہاں عام دروازوں یعنی داخلے و خروج کے مقامات کا ذکر نہیں کیا جا رہا بلکہ یہ خاص ایسے مقامات کا ذکر کیا جا رہا ہے، جتنے بھی ایسے مقامات ہیں ذرا غور کریں ان میں سے کون سے خاص ایسے مقامات ہیں اور انہیں آسانی سے سمجھنے کے لیے بات کا پس منظر یا سیاق و سبق بھی واضح کر دیتا ہے کہ آیا یہاں کن مخصوص باب کا ذکر کیا جا رہا ہے۔ مثلاً اسے قرآن ہی کی آیات سے سمجھ لیتے ہیں۔

إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْخِلَافِ إِلَيْهِ وَالنَّهُرِ لَآيَتٍ لِّأُولَى الْأَلْبَابِ . آل عمران ۱۹۰

اس میں کچھ شک نہیں آسمانوں اور زمین کی خلق میں اور رات اور دن کے اختلاف میں کی آیات ہیں اولی الاباب کے لیے یعنی کس کی آیات ہیں؟ جو اولی الاباب ہیں ان پر واضح ہو جاتا ہے کہ آسمانوں و زمین کی خلق میں اور رات اور دن کے اختلاف میں کس کی آیات ہیں۔ اس میں کچھ شک نہیں آسمانوں اور زمین کی خلق میں اور دن کے اختلاف میں اللہ کی آیات ہیں ان کے لیے جو اولی الاباب ہیں۔

آیات جمع کا صیغہ ہے اور اس کا واحد ہے آیت۔ لفظ آیت ضد ہے تین کی اور بین کہتے ہیں کسی بھی بات، ذات یا کسی بھی شے کا ہر پہلو سے بالکل واضح ہونا کھلم کھلا ہونا اس کا انگ واضح ہونا یعنی اس کا رائی برابر بھی کوئی پہلو چھپا ہوانہ ہونا اور اس کے عکس اس کی ضد آیت کے معنی ہیں کہ بات، ذات یا شے کا ہر لفاظ سے چھپا ہوا ہونا سوائے اس کے چھوٹے سے حصے یا پہلو کے جس میں غور کرنے یعنی جس کی گہرائی میں جانے سے اصل شے یا ذات جو کہ چھپادی گئی تھی وہ سامنے آجائے۔

اس آیت میں اللہ نے کہا کہ آسمانوں اور زمین کی خلق میں رات اور دن کا اختلاف اولی الالباب کے لیے آیات ہیں یعنی کہ یہ آسمانوں و زمین میں جو کچھ بھی نظر آ رہا ہے جو نظر آ رہا ہے حقیقت نہیں ہے بلکہ حقیقت چھپی ہوئی ہے جو تب ہی سامنے آ سکتی ہے جب آپ ان میں غور کریں گے رات اور دن کا اختلاف جو کہ سورج کے گھونمنے سے نظر آ رہا ہے یہ اصل حقیقت نہیں ہے بلکہ اصل حقیقت اس کے پردے میں اس کے پیچے چھپی ہوئی ہے یہ آیات ہیں نہ کہ بینات اور اس آیت میں یہ بات بھی کھلم کھلا موجود ہے کہ جو اولی الالباب نہیں ہیں ان کے لیے آیات نہیں ہیں یہ صرف اولی الالباب کے لیے آیات ہیں۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جو اولی الالباب نہیں ہیں ان کے لیے آیات نہیں ہیں تو پھر ان کے لیے کیا ہیں؟ تو اس کا جواب بھی بالکل واضح ہے ان کے لیے آیات کی ضد بینات ہیں۔

جو اولی الالباب ہیں ان کا کہنا اور ان کا سمجھنا یہ ہے کہ جو وہ اپنی آنکھوں سے مناظر دیکھ رہے ہیں کہ یہ سب مخلوقات ہیں لیکن اصل حقیقت یہ نہیں ہے بلکہ یہ تو آیات ہیں اصل حقیقت کیا ہے وہ چھپی ہوئی ہے جب تک کہ ان میں غور نہیں کیا جاتا یعنی ان کے پیچے پڑتے ہوئے ان کی گہرائی میں نہیں جایا جاتا تب تک اصل حقیقت سامنے نہیں آ سکتی، رات اور دن کے بارے میں اصل حقائق یہ نہیں ہیں جو نظر آ رہا ہے کہ زمین روٹی کی طرح گول اور چھپی ہے زمین ساکت ہے اور سورج اس کے گرد گھوم رہا ہے جس سے رات اور دن آ جا رہے ہیں بلکہ اصل حقائق کچھ اور ہیں جو کہ ان سے پیچے پوشیدہ ہیں اور وہ اس وقت تک نہیں جانے جاسکتے اس وقت تک سامنے نہیں آ سکتے جب تک کہ ان آیات میں غور فکر نہیں کیا جاتا ان کی گہرائی میں جا کر انہیں جان نہیں لیا جاتا اور اولی الالباب کے بر عکس جو اولی الالباب نہیں ہیں ان کا کہنا اور سمجھنا یہ ہے کہ رات اور دن کے اختلاف کے حوالے سے جو کچھ وہ اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں یہی کھلم کھلا حقیقت ہے اس کے خلاف وہ نہیں سوچتے نہ اس میں غور کرتے ہیں۔ اسی طرح آسمانوں و زمین میں جو کچھ بھی ہے یہ اللہ کی آیات ہیں یعنی اصل حقیقت اللہ ہے جو چھپا ہوا ہے یہ اللہ کی آیات ہیں اس لیے اگر ان کیسا تھدشی کی جائے گی تو یہ ان مخلوقات کیسا تھدشی نہیں بلکہ اللہ کیسا تھدشی ہے تو جو اولی الالباب نہیں ہیں وہ اس بات کو مانے کو تیار ہی نہیں ہیں کہ یہ اللہ کی آیات ہیں بلکہ ان کا کہنا ہے کہ یہ تو جو کچھ نظر آ رہا ہے یہی حقیقت ہے یعنی یہ تو محض مخلوقات ہیں ان کیسا تھ جو جی چاہے کرو یہ تو انسانوں کے لیے ہی بنائی گئی ہیں یہ اللہ کی آیات نہیں ہیں یعنی یہ جو کچھ بھی نظر آ رہا ہے یہ اللہ کی ذات نہیں ہے بلکہ اللہ تو اس کا نبات سے الگ آسمانوں پر چڑھ کر پیٹھا ہوا ہے۔

یہاں اولی الالباب کا پس منظر آسمانوں اور زمین کی مخلوقات، رات اور دن کے اختلاف کی حقیقت کیا ہے اس کو سمجھنا ہے اور ظاہر ہے سمجھا تو دماغ سے جاتا ہے اور اس کے لیے کان، آنکھیں اور دل وہ باب ہیں جہاں سے معلومات دماغ تک جاتی ہیں۔ اگر ان ابواب کو بند کر لیا جائے کسی بھی معاملے کی حقیقت کو جاننے کے لیے کانوں، آنکھوں اور دل کا استعمال کرنے کی بجائے ان کا استعمال بند کر دیا جائے سنان سنان کر دیا جائے دیکھا کر دیا جائے دل مردہ اندھا ہو جائے تو پھر ایسے لوگ اولی الالباب کیسے ہو سکتے ہیں؟ جب انہوں نے الالباب یہ دروازے بند کر دیئے تو دماغ تک معلومات کیسے جائیں گی اور دماغ اصل نتیجہ تک کیسے پہنچ گا؟

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ یہ باب بند کیسے کیے جاتے ہیں؟ یہ باب بند اس طرح کیے جاتے ہیں کہ کسی بھی بات کو عقیدہ بنالینا یعنی کسی بھی معاملے میں کسی بات کو دماغ میں ڈال کر اس پر تالے لگادیں اس کے لیے اپنے کانوں، آنکھوں اور دل کو بند کر لینا کہ اب اس معاملے پر اس کے خلاف کسی بھی قسم کی نہ تو کوئی بات سنی جائے گی نہ دیکھی جائے گی نہ دل کا استعمال کر کے غور کیا جائے گا۔ بات سنی کر دی جائے گی دیکھا کر دیا جائے گا یوں اس میں غور کرنے کی نوبت نہیں آئے گی۔

اور اولی الالباب وہ لوگ جو اپنے مشن میں اپنے مقصد میں جو کہ کسی بھی بات کو کسی بھی نکتے کو یا کسی بھی معاملے کو سمجھنا مقصد ہوتا ہے اسے سمجھنے کے لیے اپنے ان

رستوں کو ان باب کو بند نہیں کرتے بلکہ وہ ہر وقت ہر لمحے ان باب کو اپنے کانوں اور آنکھوں کو کھلا رکھتے ہیں دل سے اس بارے میں غور کرتے ہیں دماغ کو تفکر کرنے کا موقع فراہم کرتے ہیں ان کا کہنا اور مانایہ ہوتا ہے کہ ہو سکتا ہے کہ بات کا کوئی پہلو پہلے ہم سے پوشیدہ رہ گیا ہو جس وجہ سے جو نتیجہ پہلے ہمارے سامنے آیا یا لیا گیا وہ حق نہ ہوا س میں کوئی خامی ہو کوئی نقش ہوا س لیے اگر اس معا ملے میں کوئی نیا پہلوئی بات نئی شے سامنے آتی ہے جو پہلے سامنے نہیں آئی تو اس کو سنبھلنے دیکھنے اور اس میں غور کرنے میں حرج ہی کیا ہے اگر کوئی سوال کھڑا ہو رہا ہے یا اٹھایا جا رہا ہے تو اس میں غور کرنے میں حرج ہی کیا ہے؟ لہذا اس میں غور کرتے ہیں اگر تو وہ بات وہ سوال غلط ثابت ہوتا ہے تو مزید اطمینان حاصل ہو جائے گا اور اگر وہ حق ثابت ہو جائے تو اس حوالے سے پہلے نظر یہ کو دماغ سے نکال باہر کریں گے اور حق کو تسلیم کر لیں گے جس سے بعد میں خسارے اور یچھتاوے سے بچ کر فلاح کا سودا ہو گا۔

اب تک یہ بات بھی آپ پر واضح ہو چکی کہ اولی الالباب کی ضد اہل العقائد کے حامل لوگ۔ عقائد جمع کا صیغہ ہے اور اس کا واحد عقیدہ ہے۔ عقیدہ کہتے ہیں کہ کسی بھی بات کو کسی بھی معا ملے کو حق سمجھ کر اپنے دماغ میں ڈال کر اس پر تالا لگادینا کہ اب اس بارے میں ایک لفظ بھی نہیں سنا جائے گا اس کے خلاف سامنے آنے والی کسی بھی بات کو نہیں دیکھا جائے گا خواہ کچھ بھی ہو جائے اس پر خواہ کتنے ہی دلائل سامنے کیوں نہ آ جائیں خواہ وہ غلط ہی ثابت کیوں نہ ہو جائے اس کے خلاف کوئی دلیل نہیں سنی دیکھی جائے گی یعنی ایک بات کو گل سمجھ کر دماغ میں ڈال کر تالا لگادینا ب نہ ہی اسے دماغ سے باہر نکالا جائے گا اور نہ ہی اس کے مقابلے پر کوئی دوسرا بات دماغ میں آنے دی جائے گی خواہ کچھ بھی کیوں نہ ہو جائے ایسے لوگوں کو اہل العقائد کہا جاتا ہے۔

اور اولی الالباب وہ لوگ جو کسی بھی بات یا معا ملے کے بارے میں سامنے آنے والے نتیجے کو آخری نہیں سمجھتے بلکہ وہ اسے فی الحال تو اپنے دماغ میں جگہ دیتے ہیں لیکن ساتھ ہی اپنے کان اور آنکھیں کھلی رکھیں گے دل سے کام لیتے رہیں گے اگر کل کو کوئی ایسی بات یا ایسی شے سامنے آتی ہے جو اسے غلط ثابت کر دیتی ہے یا اس میں نقش ثابت کر دیتی ہے تو پہلی بات کو دماغ سے نکال باہر کیا جائے گا اور سامنے آنے والے حق کو تسلیم کیا جائے گا یوں کسی بھی بات کو کسی بھی تینجے کو آخری نہیں سمجھا جائے گا جب تک کہ اس کے بارے میں راست علم نہ آ جائے یعنی ایسا علم کے جو تمام سوالات و اعتراضات کے دروازے بند کر دے کوئی چاہ کر بھی کوئی سوال کھڑا نہ کر سکے اور اگر کوئی سوال یا اعتراض اٹھانے کی کوشش کرتا بھی ہے تو وہ عاجز آ جائے۔

قرآن میں اللہ نے ایک نہیں بلکہ کئی مقامات پر کہا کہ ہدایت صرف اور صرف اولی الالباب کے لیے ہے نہ کہ ان کے لیے جو عقیدے بنائیتے ہیں جو اہل العقائد ہیں۔ دنیا کی کوئی طاقت عقیدے والوں کو ہدایت نہیں دے سکتی خواہ کچھ بھی ہو جائے۔

جیسا کہ آپ تفصیل کیسا تھی یہ بات جان پکے ہیں کہ نہ تو قرآن اور نہ ہی اللہ کی ذات اس بات کی اجازت دیتی ہے کہ عقیدہ اخذ کیا جائے بلکہ اللہ نے بہت ہی سختی کیسا تھی اس سے منع کیا ہے۔ جب اللہ نے اس سے منع کیا ہے اس سے روکا ہے تو پھر کس طرح کسی بھی قسم کا کوئی عقیدہ اخذ کیا جا سکتا ہے؟ اور اس قدر وضاحت ہو جانے کے باوجود بھی اگر کوئی عقیدہ اخذ کرتا ہے تو پہلی بات یہ کہ وہ اللہ کے حکم کا کفر کرتے ہوئے حکم کھلابغاوت پر اتر رہا ہے اور دوسرا بات کہ ایسے شخص کا دین کیسا تھا دور دور تک کوئی تعلق نہیں ہو سکتا ایسا شخص صرف اور صرف اپنی خواہشات کی ہی اتباع کر رہا ہے۔

اب یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جب اللہ نے عقیدہ اخذ کرنے کی اجازت ہی نہیں دی تو پھر اکثریت نے یہ عقیدہ کیسے اخذ کر لیا کہ محمد آخری رسول و نبی ہیں ان کے بعد کوئی نبی و رسول نہیں اگر کوئی اس کا انکار کرتا ہے یا نبوت و رسالت کا دعویٰ کرتا ہے تو وہ نہ صرف توہین رسالت کے زمرے میں آئے گا بلکہ اس کی سزا ہر حال میں قتل ہی ہو گی اسے قتل ہی کیا جائے گا؟

اور پھر چونکہ اکثریت کا یہ عقیدہ ہے یعنی خود کو مسلمان کہلوانے والوں کی اکثریت کے نزدیک محمد علیہ السلام آخری رسول و نبی ہیں اس لیے ہر کسی پر یہ فرض ہے کہ وہ اس عقیدے کو اختیار کرے ورنہ وہ کافر، مرتد، گستاخ رسول اور واجب القتل قرار پائے گا۔

یعنی چونکہ اکثریت اس بات کی قائل ہے اس لیے اس بات کو مانا اس عقیدے کو اختیار کرنا لازم ہے۔

اب یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر کسی بھی بات کے حق ہونے یا اس کے تسلیم کیے جانے کا معیار اکثریت ہے اکثریت کا متفق ہونا ہے اکثریت کا اسے تسلیم کرنا ہے تو پھر یہ جان لیں کہ یوسف علیہ السلام کی وفات کے بعد بنی اسرائیل نے بھی خوب نہیں ہی عقیدہ اخذ کیا تھا جیسا کہ آپ اس آیت میں دیکھ سکتے ہیں۔  
وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِنْ قَبْلِ بِالْبَيْتِ فَمَا زَأْتُمْ فِي شَكٍّ مِمَّا جَاءَكُمْ بِهِ حَتَّىٰ إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَنْ يَعْلَمَ اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولًا

كَذِلِكَ يُضْلِلُ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ . غافر ۳۲

یہ مویں نے اس وقت بنی اسرائیل کو کہا تھا جب موی کو بعثت کیا گیا اور بنی اسرائیل رسولوں کا دروازہ بند کر کے بیٹھے ہوئے تھے۔ اور تحقیق کے لیے تم اپنے گھوڑے دوڑا پنی تحقیق کر لو جو قدر میں کر دیا گیا، ہی ہو گا اس کے خلاف ہوئی نہیں سکتا خواہ کچھ ہی کیوں نہ ہو جائے جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِنْ قَبْلِ بِالْبَيْنَاتِ آگیا تم میں تھیں سے یوسف اس سے پہلے بھی نہ صرف یوسف تمہارے عقائد و نظریات کے بر عکس تم میں تھیں سے آیا بلکہ جو تم کہتے ہو کہ رسول مجرمات کیسا تھا آتا ہے اس لیے مجرمات کیسا تھا آئے گانہیں بلکہ رسول الینات کیسا تھا آتا ہے اس لیے یوسف الینات کیسا تھا آیا تمہاری توقعات اور خواہشات کے بر عکس فَمَا زِلْتُمْ پس جو تم ذل ہوئے یعنی یوسف کے ذریعے تمہیں بلند مقام دیا تھا لیکن تم اس مقام سے آج اس مقام پر آچکے جو کہ پستیوں کی اتحاد گہرائیاں ہیں تم پر ذلت و مسکنت ڈال دی گئی تم عذاب محسن کا شکار ہو یعنی ایک دوسری قوم کو تم پر ایسے مسلط کر دیا گیا کہ تم انتہائی ذلیل اور حیرتیں قوم بن چکے ہو اور یہ جو تم ذل ہوئے یعنی یہ جو تم بلند مقام سے آج اس ذلت و مسکنت والے مقام پر آگئے تو یہ اس وجہ سے ہوا فی شَكِّ مِمَّا جَاءَكُمْ پہ تم شکوک میں رہے تم نے شکوک ہی کیے جب بھی تم میں تھیں سے کوئی اللہ کا بھیجا ہوا آیا الینات کیسا تھا یعنی جس نے بھی آ کر حق کھول کر واضح کیا تمہاری حالت کی وجوہات کو تم پر کھول کر واضح کیا تو تم لوگوں نے اس کی دعوت کو تسلیم کر کے اس پر عمل کر کے بلند یوں پر جانے کی بجائے شکوک ہی کیے اسے دشمنوں کا ایجنت قرار دیا ایسے جتنے بھی آئے ان کی تکذیب کیا نہیں قتل کیا حتیٰ اِذَا هَلَكَ یہاں تک کہ تم ہلاک ہو گئے یعنی تم پر ذلت و مسکنت ڈال دی گئی تم ذلیل ترین قوم بن گئے قُلْتُمْ لَنْ يَبْعَثَ اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولًا تم نے کہا کہ اللہ یوسف کے بعد ہرگز کوئی رسول بعثت نہیں کرے گا یعنی یوسف اللہ کا آخری رسول تھا اس پر اللہ نے دروازہ بند کر دیا یہ وہ وجہ تھی جس وجہ سے تم ہلاک ہو گئے ذلت کا شکار ہو گئے تم ذلیل ترین قوم بن گئے جو تم اللہ کی طرف سے راہنمائی کا دروازہ بند کر کے بیٹھ گئے اور ظاہر ہے جب اللہ کی طرف سے راہنمائی کو ٹھکرایا جائے گا تو کون ہے جو تمہیں بلند یوں کی طرف لے جائے اور ذلت و رسائی سے بچا سکے؟ پھر ذلت و رسائی تمہارا مقدر ہے اللہ نے قد میں کر دیا کہ جب اللہ کی بجائے شیاطین مجرمین کو اپنا راہنماباً گے تو تمہارا یہی انجام ہو گا كَذِلِكَ يُضْلِلُ اللَّهُ بِالْكُلِّ أَسْأَلُ اللَّهَ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولًا تم کہا جا رہا ہے کہ جسیے بنی اسرائیل یوسف کے بعد ذل ہوئے بلند یوں سے پستیوں کی طرف جاتے جاتے یہاں تک کہ ہلاک ہو گئے بالکل اسی طرح اس امت کو بھی ضل کیا جا رہا ہے اور آج حقیقت آپ کے سامنے ہے مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ جو یہ سمجھ لیتا ہے کہ وہ اب اللہ کا چھیتا ہے وہ جو چاہے کرے اللہ اس سے کچھ پوچھنے والا نہیں، جو اس کے دینے ہوئے کا غلط استعمال کر رہا ہے مس یوز کر رہا ہے جو ذمہ داری دی اس سے لا پرواہی بر تر رہا ہے مُرْتَابٌ جب ہم اپنے رسول کے ذریعے حق ہر پہلو سے کھول کر رکھ دیں حق اس قدر واضح کر دیں کہ کوئی چاہ کر بھی اس کا رد نہ کر سکے اس پر واضح ہو جائے کہ یہ حق ہے لیکن اس کے باوجود وہ شکوک میں پڑا رہے اپنے بڑوں اپنے ملاؤں اپنے مفسروں اپنے آباء اجداد کو سامنے لارکھے کہ یہ اکیلا سچا اور باقی سب کے سب غلط ایسا کیسے ہو سکتا ہے اس کیلے کوہی حق سمجھ میں آگیا ایسا کیسے ہو سکتا ہے؟ یہ تو بالکل ہماری ہی طرح ہے کھاتا پیتا ہے اس کے بیوی بچے ہیں اس کوہی تمام حاجات لاحظ ہیں جو ہمیں ہیں اس لیے یہ کس طرح رسول ہو سکتا ہے؟ رسول اور وہ بھی ہمارے درمیان؟ نہیں نہیں دل نہیں مان رہا تو جو بھی ایسا کر رہے ہیں جو حق ہر لحاظ سے کھل جانے کے باوجود بھی شکوک میں ہیں ان کو اللہ اس طرح گمراہ کر رہا ہے وہ لوگ حق اس قدر واضح ہو جانے کے باوجود خود گمراہی کا سودا کر رہے ہیں۔ اس آیت میں یہ بات بالکل کھول کر واضح کر دی گئی کہ موی کی بعثت سے پہلے بنی اسرائیل نے نہ صرف یوسف کو آخری رسول و نبی قرار دے کر رسالت و نبوت کا دروازہ بند کر لیا بلکہ اگر کوئی بھی اللہ کا بھیجا ہوا سامنے آتا تو اس کا کذب کرتے اسے قتل کر دیتے اور پھر تمام کے تمام بنی اسرائیل اس پر متفق تھے ان کا اس پر اجماع تھا اکثریت کا یہی عقیدہ و نظریہ تھا لیکن کیا اکثریت کا یہ عقیدہ اخذ کر لینا اور اس پر ڈٹ جانا کیا حق ثابت ہوا؟ کیا حق ہونے کی دلیل بن گیا؟

بنی اسرائیل نے بھی یہی کہا یہی عقیدہ اخذ کر لیا تھا کہ یوسف کے بعد اب کوئی رسول و نبی نہیں آئے گا رسالت و نبوت کا دروازہ بند ہو چکا اور پھر پورے کے پورے بنی اسرائیل اس پر متفق ہو گئے پورے کے پورے بنی اسرائیل نے یہ عقیدہ اخذ کر لیا اور جو بھی ایسی شخصیت سامنے آئی یعنی اللہ نے جسے بھی ان کی راہنمائی کے لیے کھڑا کیا تو انہوں نے اسے قتل کر دیا اس کی تکذیب کی لیکن کیا سارے کے سارے بنی اسرائیل کے اس بات پر متفق ہونے سے یہ عقیدہ اخذ

کر لینے سے اللہ کا قانون بدل گیا؟

اکثریت کے ماننے کی وجہ سے اللہ نے اپنا قانون بدل دیا؟ اکثریت کا کسی بات پر متفق ہونا حق بن گیا؟ اللہ نے بھی اسے حق کا درجہ دے دیا اور ان کی خواہشات کی اتباع میں اللہ نے بھی دروازہ بند کر دیا اور پھر کوئی رسول و نبی نہ بھیجا؟ نہیں بالکل نہیں۔

تو پھر کسی بھی بات کے حق ہونے کا معیار کسی بھی بات کو تسلیم کیے جانے کا معیار اکثریت کا اس پر متفق ہونا یا اکثریت کا تسلیم کرنے کا تسلیم کر لینا نہیں ہو سکتا اس لیے محض اس بنیاد پر یہ کہنا کہ اس عقیدے کو صحیح مان لیا جائے کہ اکثریت اس بات پر متفق ہے اکثریت اسے تسلیم کرتی ہے اکثریت کا عقیدہ ہے کہ محمد علیہ السلام آخری رسول و نبی تھا ان کے بعد کوئی نبی و رسول نہیں یہ معیار کہاں سے آگیا؟ یہ معیار کس نے طے کیا؟ کیا اللہ نے یہ معیار طے کیا؟

اگر کسی بھی بات کے حق وقیع ہونے کا معیار اکثریت کا اجماع ہے اکثریت کا تسلیم کرنا ہے اکثریت کا عقیدہ بنانا ہے تو پھر جتنے بھی رسول آئے ان میں سے کوئی ایک بھی سچا نہیں تھا سب جھوٹے ثابت ہو جاتے ہیں یہاں تک کہ محمد علیہ السلام بھی جھوٹے اور باطل ثابت ہو جاتے ہیں کیونکہ ایک طرف پوری دنیا کے انسان تھے اور دوسری طرف اکیلے محمد علیہ السلام۔

جس جس موضوع پر بھی محمد علیہ السلام نے لب کشانی کی اس اس موضوع پر مشرکین مکہ ہوں یا یہودی و عیسائی وہ سب کے سب محمد علیہ السلام کے خلاف اس پر متفق تھے ان کے عقائد تھے اور محمد علیہ السلام کی بعثت سے بہت پہلے سے ان میں وہ سب عقائد چلے آ رہے تھے تو کیا وہ سب کے سب سچ اور محمد علیہ السلام جھوٹے تھے غلط تھے کیونکہ اکثریت پہلے سے ہی ان کے خلاف عقائد و نظریات پڑھ لی ہوئی تھی۔

اور پھر ظاہر ہے جب ان کے بھی مختلف موضوعات پر عقائد و نظریات تھے تو انہوں نے بھی کوئی نہ کوئی بنیاد اور دلائل تو ضرور لکھ رکھے ہوں گے جن کی بنیاد پر وہ عقائد اخذ کر کے ان پر متفق اور ڈالے ہوئے تھے۔

اس کے باوجود بھی اگر کوئی اکثریت کو ہی معیار حق سمجھتا ہے تو پھر دیکھیں اللہ نے قرآن میں اکثریت کے حوالے سے کیا فیصلہ سنایا۔

**أَكْثَرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ.** البقرة ۱۰۰

یہ جو اس وقت دنیا میں آباد ہیں ان کی اکثریت یعنی زیادہ سے زیادہ ایسے ہیں جو حق کو تسلیم نہیں کر رہے اکثریت حق سے کفر ہی کر رہی ہے اکثریت حق کو دل سے تسلیم کرتے ہوئے اسی طرح عمل نہیں کر رہی۔

**أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ.** البقرة ۲۳۳

لوگوں کی اکثریت نہیں شکر کر رہی یعنی انہیں جو بھی دیا گیا سنبھلے، دیکھنے کی صلاحیتیں دی گئیں مال واولاد دیا گیا، زمین میں اختیار دیا گیا یا جو کچھ بھی دیا گیا یہ ان کا یا ان میں سے کسی کا بھی اس مقصد کے لیے استعمال نہیں کر رہے جس مقصد کے لیے انہیں یہ سب دیا گیا بلکہ اس کے بر عکس اپنی خواہشات کی اتباع میں ان کا استعمال کر رہے ہیں۔

**أَكْثُرُهُمُ الْفُسِيقُونَ.** آل عمران ۱۱۰

یہ جو اس وقت دنیا میں آباد ہیں ان کی اکثریت یعنی زیادہ سے زیادہ ایسے ہیں جو حق کو بدلتے ہیں یعنی اللہ کی بات کو اللہ کے کلام کو بدلتے ہیں بات کو اس کے مقام سے بدلتے ہیں اس میں ملاوٹ کر رہے ہیں حق کو بدلتے ہیں۔

**أَكْثَرُكُمْ فَسِيقُونَ.** المائدہ ۵۹

اس وقت جو دنیا میں آباد ہیں ان سے خطاب کرتے ہوئے کہا جا رہا ہے کہ تمہاری اکثریت فسق کر رہی ہے یعنی حق کو بدلتے ہیں۔

**أَكْثَرُهُمْ لَا يَقْلُلُونَ.** المائدہ ۱۰۳

اس وقت جو دنیا میں آباد ہیں ان کی اکثریت نہیں سمجھ رہی یعنی ان کو سنبھلنے دیکھنے اور جو سن دیکھ رہے ہیں اسے سمجھنے کی صلاحیت دی گئی لیکن یہ لوگ جو بھی سن اور دیکھ رہے ہیں اسے سمجھ نہیں رہے بلکہ بغیر سمجھے ہی جو سنبھلنے اور دیکھنے ہیں وہی کر رہے ہیں۔

**أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ.** الانعام ۷۷

اس وقت جو دنیا میں آباد ہیں ان کی اکثریت غور و فکر نہیں کر رہی جس وجہ سے یہ علم نہیں رکھ رہے یعنی انہیں حق کا علم ہی نہیں ہے کیونکہ اکثریت غور و فکر نہیں کر رہی۔

### اَكْثَرُهُمْ يَجْهَلُونَ۔ الانعام ۱۱۱

اس وقت جو دنیا میں آباد ہیں ان کی اکثریت جہل کر رہی ہے یعنی اکثریت جو بھی اعمال کر رہی ہے کسی کو حق کا علم ہی نہیں ہے بغیر سوچے سمجھے ہی اعمال کیے جا رہے ہیں کسی کو حق کا علم نہیں جسے یہ علم کا نام دے رہے ہیں وہ علم نہیں بلکہ سو فصد جہالت ہے جس کا حق کیسا تھا کوئی تعلق نہیں۔

### اَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ۔ الاعراف ۸۷

اکثریت لوگوں کی غور و فکر نہیں کر رہی جس وجہ سے علم نہیں رکھ رہی یعنی اکثریت حق کا علم نہیں ہے۔

### اَكْثَرُهُمُ الْكُفَّارُونَ۔ النحل ۸۳

اس وقت جو دنیا میں آباد ہیں ان کی اکثریت حق کا انکار کر رہی ہے۔

### اَكْثُرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُورًا۔ الاسراء ۸۹

لوگوں کی اکثریت جو کچھ بھی انہیں دیا ان کا اس مقصد کے لیے استعمال کرنے سے انکار کر رہی ہے جس مقصد کے لیے انہیں سب دیا اور اپنی خواہشات کی اتباع میں استعمال کر رہی ہے یعنی انہیں سننے دیکھنے اور جو سن اور دیکھ رہے ہیں اسے سمجھنے کی صلاحیت دی اور عمل کرنے کی بھی صلاحیت دی تو اسی لیے کہ سنیں دیکھیں اسے سمجھیں اور سمجھنے کے بعد ہی کوئی عمل کریں اس وقت تک عمل کے قریب بھی نہ جائیں جب تک کہ اطمینان حاصل نہ ہو جائے لیکن زیادہ سے زیادہ لوگ ان صلاحیتوں کا اس مقصد کے لیے استعمال کرنے کی بجائے اپنی خواہشات کی اتباع میں استعمال کر رہے ہیں اس کے علاوہ جو بھی انہیں دیا گیا سب کے سب کا اپنی خواہشات کے پیچھے استعمال کر رہے ہیں۔

### وَمَا كَانَ اَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ۔ الشعرا ۸

اور یہ تو اللہ کے قانون میں ہو چکا کہ اکثریت ان لوگوں کی جو اس وقت دنیا میں آباد ہے مومن نہیں ہیں اور جب مومنین نہیں تو پھر ظاہر ہے مشرکین ہیں۔

### اَكْثَرُهُمْ كَذَّابُونَ۔ الشعرا ۲۲۳

اس وقت جو دنیا میں آباد ہیں ان کی اکثریت کذب کر رہی ہے اکثریت جھوٹوں کی ہے جو جھوٹ بول رہی ہے۔

### اَكْثُرُهُمْ مُشْرِكُينَ۔ الروم ۲۲

اس وقت جو دنیا میں آباد ہیں ان کی اکثریت مشرکین کی ہے یعنی اکثریت مشرک ہے۔

### اَكْثَرُكُمْ لِلْحَقِّ كَرِهُونَ۔ الزخرف ۷۸

اس وقت جو دنیا میں آباد ہیں اللدان سے خطاب کرتے ہوئے کہہ رہا ہے کہ تمہاری اکثریت کے لیے حق کراہت والا ہے یعنی اکثریت حق ناگوار گز رہا ہے کہ حق کے سامنے آنے پر اسے تسلیم کرنے کی بجائے پھدک رہے ہو گام گلوچ کر رہے ہو تمہیں حق تکلیف دے رہا ہے۔

### أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ اَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ اَوْ يَعْقُلُونَ إِنْ هُمْ اِلَّا كَالْأَنْعَامُ بَلْ هُمْ اَضَلُّ سَبِيلًا۔ الفرقان ۸۲

کیا تم جو انہیں دیکھ رہے ہو اور یہ گمان کر رہے ہو کہ اس وقت جو دنیا میں آباد ہیں یہ تیری بات کوں رہے ہیں یعنی آج جب حق کھول کھول کرو اخْسَح کیا جا رہا ہے تو یہ لوگ حق کو سن رہے ہیں اور کیا ہے کہ حق کو سمجھ رہے ہیں؟ نہیں ہیں یہ مگر بالکل ایسے کہ جیسے پا تو جانور ہیں جن کے گلے میں پੇ ڈالے ہوئے ہوتے ہیں بلکہ یہ تو ایسے گمراہ ہیں کہ ان سے بڑھ کر کوئی گمراہ ہے، ہی نہیں یعنی ان کا جانوروں سے موازنہ کرنا جانوروں کی تو ہیں ہے کیونکہ انہیں جس مقصد کے لیے خلق کیا گیا وہ تو اس مقصد کو پورا کر رہے ہیں لیکن یہ لوگ تو گمراہ ہیں انہیں علم ہی نہیں کہ انہیں کس مقصد کے لیے وجود میں لا یا گیا اس لیے یہ لوگ ایسے گمراہ ہیں کہ ان سے بڑھ کر کوئی گمراہ ہے، ہی نہیں کیونکہ جو حق ہے اس کا کفر کر رہے ہیں اور جو باطل ہے اسے حق کا نام دے کر جہل کر رہے ہیں یہ مانے کو تیار ہی نہیں کہ یہ گمراہ

بیں اور ظاہر ہے جو خود کو ہدایت یافتہ کہے اور حقیقت میں وہ گمراہ ہوتا سے ہدایت کیسے مل سکتی ہے ہدایت تو اسے ملے گی جو ہدایت کا طالب ہوا س لیے یا ایسے گمراہ ہیں کہ ان سے بڑھ کر کوئی گمراہ ہے ہی نہیں۔

**جَاءَهُمْ بِالْحَقَّ وَأَكْثَرُهُمْ لِلْحَقِّ كَفِرُهُونَ.** المومنون ۷۰

اس وقت جو دنیا میں آباد ہیں آگیاں کے پاس حق یعنی ان میں انہی سے ایک بشر رسول کو بعثت کیا جوان پر حق ہر لحاظ سے کھول کھول کرواضح کر رہا ہے اور ان کی اکثریت کے لیے حق کراہت والا ہے اکثریت کو حق ناگوار گزرا رہا ہے اکثریت کو حق تکلیف دے رہا ہے کہ حق کیسا تھا دشمنی کر رہا ہے ہیں۔

**أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ الْحَقَّ فَهُمْ مُعَرِّضُونَ.** الانبیاء ۲۷

اس وقت جو دنیا میں آباد ہیں ان کی اکثریت کو حق کا علم ہی نہیں پس آج جب ان پر حق ہر لحاظ سے کھول کھول کرواضح کیا جا رہا ہے تو یہ لوگ حق سے اعراض کر رہے ہیں یعنی حق کو کوئی اہمیت ہی نہیں دے رہے حق کو کوئی توجہ ہی نہیں دے رہے حق سے منہ پھیرے ہوئے ہیں۔

**وَمَا يُوْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ.** یوسف ۱۰۶

اس وقت جو دنیا میں آباد ہیں ان کی اکثریت نہیں مان رہی جو اللہ سے ہے مگر ان کی اکثریت مشرکوں کی ہے اکثریت شرک کر رہی ہے یعنی اللہ جو کہ فطرت ہے کیسا تھا اس کے کاموں میں اکثریت مداخلت کر رہی ہے۔

**وَمَا يَتَّبِعُ أَكْثَرُهُمْ إِلَّا ظَنًا.** یونس ۳۶

اور انہیں اتباع کر رہی ان کی اکثریت جو اس وقت دنیا میں آباد ہیں مگر ظن کی اتباع کر رہے ہیں۔ ظن کہتے ہیں اسے جو سنائی دے رہا ہے دکھائی دے رہا ہے اور جو سنائی اور دکھائی دے رہا ہے اسے بغیر سمجھے تسلیم کر کے اس پر عمل کرنے کو ظن کی اتباع کرنا کہتے ہیں تو اللہ اکثریت کے بارے میں کہہ رہا ہے کہ اکثریت ظن کی اتباع کر رہی ہے یعنی یہ جو سن اور دیکھ رہے ہیں اسی کو حق تسلیم کرتے ہوئے اس پر عمل کر رہے ہیں حالانکہ انہیں جو سن اور دیکھ رہے ہیں اسے سمجھنے کی صلاحیت بھی دی اور بار بار یہ واضح کر دیا کہ اس وقت تک کسی بھی عمل کے قریب مت جانتے جب تک کہ اس کے بارے میں مکمل علم حاصل نہ کر لیا ہے جو سن اور دیکھ رہے ہو پہلے اسے مکمل طور پر سمجھو اس کے بعد عمل کرو لیکن اکثریت کا معاملہ یہ ہے کہ اکثریت جو سن اور دیکھ رہی ہے بغیر سمجھے اسکو تسلیم کرتے ہوئے اس پر عمل کر رہی ہے اور ظن کی اتباع تو صرف مشرک ہی کرتے ہیں اس لیے اکثریت ہے ہی مشرکین کی۔

**وَإِنْ تُطِعُ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضْلُوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنُّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ.** الانعام ۱۱۶

اللہ اپنے رسول کو کہہ رہا ہے اور رسول مونوں کو کہہ رہا ہے جو اس کی دعوت کو تسلیم کر رہے ہیں کہ اگر تم نے بات مان لی اکثریت کی جوز میں میں ہیں تو تجھے گمراہ کر رہے ہیں اللہ کی راہ سے نہیں اکثریت اتباع کر رہی مگر ظن کی یعنی اکثریت جو کچھ بھی کر رہی ہے جس کے پیچھے بھی چل رہی ہے ظن کے پیچھے چل رہی ہے اکثریت جو سن اور دیکھ رہی ہے اسے بغیر سمجھے نہ صرف تسلیم کر رہی ہے بلکہ وہی کر رہی ہے اور انہیں ہیں یہ یعنی جو اس وقت دنیا میں آباد ہیں جو بھی زمین میں ہیں مگر ان کی اکثریت جھوٹی ہے اور جھوٹوں کو ہی پسند کرتی ہے غلط و بے بنیاد باتیں کرنے والے اور ایسی باتیں کرنے والوں کو ہی پسند کرتے ہیں۔

یہ چند آیات ہیں ان کے علاوہ قرآن بھرا پڑا ہے ایسی آیات سے اور آپ نے دیکھ لیا کہ اکثریت کے بارے میں اللہ نے قرآن میں کس طرح کھول کھول کر ہر پہلو سے اپنا فیصلہ سنادیا جس سے ان مشرکین کا ختم نبوت کے نام پر عقیدہ بالکل بے بنیاد و باطل ثابت ہو گیا اور اگر حق اس قدر کھول کھول کرواضح کر دیے جانے کے باوجود بھی یہ اپنے بے بنیاد و باطل عقیدہ و نظریے پر محض اس لیے ڈٹے رہتے ہیں کہ اکثریت کا یہ عقیدہ ہے تو پھر ان کا شمار بھی اللہ کے ہاں اکثریت میں ہے جس کے بارے میں اللہ نے اپنا فیصلہ سنادیا اور یہ بھی واضح کر دیا کہ حق اکثریت کے لیے ہے ہی کراہت والا اس لیے ظاہر ہے جو مشرکین ہیں ان کو حق ناگوار ہی گزرے گا ان کو حق تکلیف ہی دے گا۔

یعنی آپ کسی بھی لحاظ سے غور کر لیں یہ کہنا چونکہ اکثریت کا یہ عقیدہ ہے تو مان لیا جائے یہ بات بے بنیاد کھوکھلی اور باطل ہے۔ آپ کچھ بھی کہیں ہم مانے کو تیار ہیں لیکن اس وقت جب آپ اسے حق ثابت بھی کریں اس کے خلاف اٹھنے والے ہر سوال کا جواب دیکھ مطمئن کر دیں۔

قرآن میں ابراہیم علیہ السلام کے حوالے سے یہی بات اللہ نے بیان کی ہے کہ جب ابراہیم علیہ السلام نے دل کے اطمینان کے لیے یہ جاننا چاہا کہ جو حیات وجود میں آ رہی ہے اس کی موت کیسے وجود میں آئی تورب نے کہا کیا تم مانتے نہیں یعنی تم تسلیم نہیں کر رہے ابراہیم علیہ السلام نے جواباً کہا کہ نہیں ایسی بات نہیں ہے بلکہ دل کے اطمینان کے لیے دیکھنا چاہتا ہوں تو اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا اللہ نے آگے سے سختی کی کہ نہیں میں اللہ ہوں میں تیرارب ہوں جو کہہ رہا ہوں بس وہ آنکھیں بند کر کے ماننا پڑے گا یا پھر اللہ نے وہ سب دل کی آنکھوں سے دکھا کر ابراہیم کو مطمئن کر دیا؟ جیسا کہ آپ اس آیت میں دیکھ سکتے ہیں۔

وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرْنِيْ كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَىٰ قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَلْبِيْ قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ

إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَا تِينَكَ سَعِيًّا وَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ. البقرة ۲۶۰

وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ اورتب کہا تھا جس نے کہا تھا ابراہیم ہے اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کب کہا تھا تو اس کا جواب اسی قرآن میں موجود ہے کہ جب ابراہیم کا نمرود سے آمنا سامنا ہوا تھا کہ جب ابراہیم نے کہا کہ میرارب موت کو حیات کر رہا ہے تو نمرود نے کہا کہ یہ تو میں بھی کر رہا ہوں یعنی میں بھی پانی بر سار ہا ہوں زمین سے نباتات اگا کر مخلوقات کو وجود میں لا رہا ہوں اس کے علاوہ دیکھو میں طرح طرح کی مخلوقات کو وجود میں لا رہا ہوں اس میں کون سی بڑی بات ہے اگر رب ہونے کی یہی دلیل ہے تو میں ہی تورب ثابت ہوتا ہوں تو اس وقت ابراہیم لا جواب ہو گئے وہ اس سے آگے اسے کوئی جواب نہ دے سکے تب ابراہیم نے کہا تھا ربِ میرے ربِ یعنی فطرت کو کہا تھا اور کیسے اور کیا کہا تھا یہی آگے واضح کر دیا گیا ارنی کیف تُحْيِي الْمَوْتَىٰ میں کیا کر رہا ہوں؟ میں دیکھنے کی کوشش کر رہا ہوں کہ کس طرح موت وجود میں آئی یعنی وہ مواد وجود میں آیا جسے حیاء کیا جا رہا ہے یعنی یہ جوز میں پر مخلوقات وجود میں آ رہی ہیں جس مواد سے مخلوقات وجود میں آ رہی ہیں آخر یہ مواد کہاں سے اور کیسے وجود میں آیا۔ ابراہیم اپنے رب سے سوال کر رہے تھے اور رب فطرت ہے فطرت سے کچھ بھی پوچھنے کا مطلب نہیں ہے کہ اپنی زبان سے سوال کیا جائے بلکہ فطرت سے اسی کی زبان میں یعنی عملی زبان میں بات کی جاتی ہے۔ ابراہیم فطرت کی زبان میں یعنی عملی طور پر فطرت سے پوچھ رہے تھے یعنی فطرت میں آسمانوں وزمین میں غور و فکر کر رہے تھے کہ یہ جوز میں پر حیات وجود میں آ رہی ہے جہاں تک آنکھوں سے نظر آ رہا ہے یہاں تک تو پہنچ چل گیا لیکن اس سے پچھے کے جومرا حل ہیں جنہیں آنکھوں سے نہیں دیکھا جاسکتا وہ کون سے مرحل ہیں یہ مواد کیسے وجود میں آیا؟ یوں ابراہیم آسمانوں وزمین میں غور و فکر کر رہے تھے لیکن اپنے مقصد میں کامیاب نہیں ہو پا رہے تھے یعنی حق واضح نہیں ہو رہا تھا بہت جدو جہد کرنا پڑ رہی تھی گویا کہ آگے سے فطرت یہ کہہ رہی ہے یعنی رب یہ کہہ رہا ہے کہ کیوں تو جاننا چاہتا ہے کیا جو آنکھوں سے دکھائی دے رہا ہے تو اسے تسلیم نہیں کرتا؟ کیا اصل رب جو کہ فطرت ہے کی پہچان کے لیے اتنا کافی نہیں ہے؟ کیا تجھے اب بھی فطرت کے رب ہونے پر شک ہے؟ تو ابراہیم نے اپنے عمل سے یہ جواب دیا یعنی عاجزی واکساري اختیار کرتے ہوئے غور و فکر جاری رکھا کہ نہیں ایسا نہیں ہے کہ جب میری نمرود سے بحث ہوئی تو لا جواب ہونے پر میں حق سے کفر کر رہا ہوں بلکہ میں حق کو تسلیم کر رہا ہوں لیکن میں اپنے دل کے اطمینان کے لیے جاننا چاہتا ہوں جیسا کہ یہی بات آیت میں بطور تارتخ اتار دی گئی قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَلْبِيْ قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ کہا پس اخذ کر چار ان میں سے جو مخصوص خلاء میں تیر رہے ہیں۔

سامنے آچکا ہے کیا تو اسے تسلیم نہیں کر رہا؟ کیا تجھے اس میں شکوک ہیں کہ یہی تیرارب نہیں ہے؟ تو آگے سے ابراہیم نے بھی اپنے عمل سے ہی یہ جواب دیا کہ نہیں ایسی بات نہیں، جو حق اب تک سامنے آچکا میں اسے تسلیم کرتا ہوں کہ یہی میرارب ہے جو ہر طرف نظر آ رہا ہے لیکن میں جو آنکھوں سے نظر نہیں آ رہا اسے دل کے اطمینان کے لیے دیکھنا چاہتا ہوں یعنی میرا دل دیکھنا چاہتا ہے۔ ابراہیم آسمانوں وزمین میں غور و فکر کر رہے تھے یہ جوز میں پر حیات وجود میں آ رہی ہے جہاں تک کانوں آنکھوں اور دماغ تک جایا جاسکتا ہے وہاں تک تو حق واضح ہو چکا تھا لیکن جہاں دماغ کی رسائی نہیں جہاں صرف دل سے ہی سفر کیا جاسکتا ہے وہاں تک نہیں جا پا رہے تھے اور پھر بالآخر جب غور و فکر جاری رکھا تورب نے یعنی فطرت نے اسی وجود نہ وہ حق بھی کھوں کر واضح کر دیا قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ کہا پس اخذ کر چار ان میں سے جو مخصوص خلاء میں تیر رہے ہیں۔

ابراہیم نے جب اپنی ہی ذات میں غور و فکر کیا کہ میں کیسے خلق ہو تو دیکھا کہ میں جو کھاتا ہوں اسی سے بنتا ہوں یہ زمین پر جو بھی جاندار مخلوقات ہیں وہ اسی سے وجود میں آ رہی ہیں جو ان کا رزق ہے اور رزق زمین سے نباتات کی صورت میں وجود میں آ رہا ہے۔ اب نباتات جس مواد سے وجود میں آ رہی ہیں وہ مواد

کہاں ہے اور کیسے وجود میں آیا یہ سمجھ نہیں آرہا تھا لیکن بالآخر فطرت نے یہ راز بھی کھول دیا کہ اپنی ہی ذات میں غور کرو یہ جو جم پر بالوں کی صورت میں نائیلوں ہے یہ کہاں سے وجود میں آیا؟ ناخنوں کی صورت میں پلاسٹک ہے یہ کہاں سے آیا؟ ایسے ہی جسم جن عناصر سے وجود میں آیا جن میں تیل وغیرہ بھی ہے تو غور و فکر کرنے پر یہ ازکھل گیا کہ زمین میں ان کا خام مال طین یعنی خام تیل کی صورت میں موجود ہے وہ طین یعنی خام تیل چٹانوں میں وجود میں آیا اور چٹانوں میں وہ عناصر پہاڑوں سے گئے، پہاڑوں میں وہ تمام عناصر موجود ہیں اور پہاڑ اور یہ زمین کی تہیں خلاء سے آنے والے شہابوں جو کہ الطیر ہیں یعنی خلاء میں تیر ہے ہیں ان کی بارشوں سے وجود میں آئیں تو یہ رب یعنی فطرت نے کہا کہ یہ جوز میں وجود میں آئی تھی تو کیسے وجود میں آئی تھی؟ خلاء میں جو الطیر ہیں یعنی جو خلاء میں تیر ہے ہیں ان کے صرررر صررر رکر کے زمین پر آنے سے زمین کی تہیں وجود میں آئیں تو کہاں خلاء میں تیر ہے شہابوں میں سے چارا خذ کر یعنی زمین پر جو آخری چار مراحل میں شہابیے آئے ان میں ان تمام مخلوقات کی موت تھی وہ چار اقسام کے شہابیے زمین پر جو حیات کا نظام چل رہا ہے اس کی موت ہیں **فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ** پس وہ چارا الطیر یعنی خلاء میں تیر ہے چار اقسام کے شہابیے صرررر رکر کے آئے جیسے کوئی میزائل آکر گرتا ہے **ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى** اس وقت تو جہاں موجود ہے وہ اس طرف یعنی زمین کی طرف صرررر رکر کے آئے جیسے کوئی شہابیہ گرتا ہے یا جیسے کوئی میزائل آکر گرتا ہے **كُلَّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزُءًا** جب خلاء سے آخری چار اقسام کے شہابیے زمین پر صرررر صررر رکر کے آئے تو پھر کر دیا تمام کے تمام پہاڑوں پر ان سے اجزاء یعنی یہ جوز میں پر مخلوقات وجود میں آرہی ہیں جن اجزاء یعنی عناصر سے وجود میں آرہی ہیں وہ عناصر پہاڑوں کی صورت میں ذخیرہ کر دیئے ان عناصر کو فراہم کرنے کی ذمہ داری پہاڑوں پر عائد کر دی **ثُمَّ اذْعُهُنَّ يَاتِينَكَ سَعِيًّا** پھر جہاں اس وقت تو کھڑا ہے یعنی یہ جوز میں پر حیات کا نظام چل رہا ہے یہاں تک وہ مختلف مراحل طے کرتے کرتے جو کہ ان کی سعی ہے کرتے کرتے آئے اور آرہے ہیں یعنی پہاڑوں سے وہ عناصر چٹانوں میں جاتے ہیں چٹانوں میں نیچے پانی کی شکل میں آگ ہے یعنی لاوا ہے اور اوپر برف یعنی ٹھنڈہ ہے اور ان میں یہ عناصر پک پک کر خام تیل کی صورت اختیار کر لیتے ہیں جسے قرآن میں ”من صلصالِ من جماءِ مسنون“ کہا گیا پھر وہ خام تیل زمین کی اسی چٹانی تھی میں پوری زمین میں پھیلتا ہے نیچے لاوا ہونے کی وجہ سے وہ خام تیل یعنی طین گیسوں میں بدلتا ہے اور زمین کی اوپر والی تہوں کی طرف سفر کرتا ہے اور بالآخر ان عناصر پانی اور سورج کی توانائی سے نباتات وجود میں آئیں اور دوسرا طرف جب انہیں چار اقسام کے شہابوں سے پانی وجود میں آیا جس سے سمندر وجود میں آئے اور بارشوں کا نظام وجود میں آیا اس پانی میں انہی عناصر سے زندگی وجود میں آئی جو سمعی کرتے کرتے یعنی آہستہ آہستہ آگے کو بڑھنے کی کوشش کرتے کرتے یہ حیات وجود میں آئی یہ بشر و جو دیں آیا واغلُمْ أَنَّ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ اور یہ کیا علم دیا؟ اس میں کچھ شک نہیں یہی اللہ تھا اللہ عزیز حکیم ہے یعنی جو عزیز حکیم ہے وہی اللہ ہے۔ یوں رب یعنی فطرت نے ابراہیم کو اس کے تمام ترسوالت کے جوابات دیکھا ابراہیم کے دل کو مطمئن کر دیا۔

اب حقیقت آپ کے سامنے ہے آپ خود فصلہ کریں کہ اللہ کا قانون کیا ہے؟ کیا اللہ تھی کیسا تھا اپنی بات منواتا ہے یا پھر سامنے والے کو مطمئن کرتا ہے اس کے ہر سوال کا جواب دیتا ہے یہاں تک کہ سامنے والے کے پاس کوئی سوال نہیں رہتا اور حق اس قدر واضح ہو جاتا ہے کہ ما ناس کی مجبوری بن جاتا ہے وہ چاہ کر بھی انکار نہیں کر سکتا اس کے باوجود بھی وہ انکار کرتا ہے تو اس کے لیے کوئی عذر نہیں رہتا بلکہ اس پر جھٹ ہو جاتی ہے۔

بالکل اسی طرح آپ ایک بات پیش کرتے ہیں اور کہتے ہیں آپ دعویٰ کرتے ہیں کہ وہ حق ہے تو پھر آپ پر فرض ہے کہ آپ اسے حق ثابت کریں آپ ہمیں اس حوالے سے مطمئن کریں ہمارے ہر سوال کا جواب دیں یہاں تک کہ ہم لا جواب ہو جائیں اور اس بات کا حق ہونا ہم پر اس قدر واضح ہو جائے کہ ہم چاہ کر بھی اس کا انکار نہ کر سکیں۔

یہی بات آپ قرآن میں بار بار دیکھ سکتے ہیں کہ اللہ کی سنت اللہ کا طریقہ اللہ کا قانون یہ ہے کہ اللہ جب بھی کوئی بات کرتا ہے تو اپنی بات سامنے رکھنے سے پہلے قد، قد، ولقد کے الفاظ کا استعمال کرتا ہے جیسا کہ آپ درج ذیل آیات میں دیکھ سکتے ہیں۔

وَلَقَدْ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ آيَتٍ بَيِّنَاتٍ وَمَا يَكُفُرُ بِهَا إِلَّا الْفُسِقُونَ. البقرة ۹

فَدُخَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَّنَ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ . آل عمران ۷۶

لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنفُسِهِمْ يَتَلَوُ عَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنَّ كَانُوا أَمِنُ قَبْلُ

لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ . آل عمران ۱۶۳

مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ وَمَنْ تَوَلَّ فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا . النساء ۸۰

آيَاهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَمِنُوا خَيْرًا لَكُمْ وَإِنْ تَكُفُرُوا فَإِنَّ اللَّهَ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْمًا حَكِيمًا . النساء ۷۰

وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ فَآبَى أَكْثَرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُورًا . الاسراء ۸۹

وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَذَا الْقُرْآنِ لِلنَّاسِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ وَكَانَ الْإِنْسَانُ أَكْثَرُ شَيْءٍ جَدِلاً . الكهف ۵۲

یہ چند آیات آپ کے سامنے ہیں اور ان میں آپ دیکھ سکتے ہیں کہ اللہ نے جب بھی اپنی بات پیش کی اپنا دعویٰ پیش کیا تو پہلے تحقیق کرنے کی دعوت دی کہ اگر اس کے مقابلے پر کہیں سے حق ملتا ہے یا کوئی اور حق ثابت ہوتا ہے تو اپنے گھوڑے دوڑا کر دیکھ لو اپنی تحقیق کر کے دیکھ لو بالآخر تم پرواضح ہو جائے گا کہ جو ہم کہہ رہے ہیں یہی حق ہے۔ یہ چند آیات ہیں ان کے علاوہ قرآن ایسی آیات سے بھرا پا ہے۔

یعنی تم اپنی طرف سے جتنی چاہے تحقیق کر لو اپنے گھوڑے دوڑا کر کوئی ہمارے مقابلے پر حق کا دعویٰ کرتا ہے کوئی بھی حق کا دعویدار ہے تو اس کی بات سن لو اسے دیکھ لو پر کھل لو بالآخر تم پرواضح ہو جائے گا کہ حق یہی ہے جو ہم کہہ رہے ہیں۔

جب اللہ کی سنت یہ ہے تو پھر کیا اللہ کا اسم المؤمن نہیں ہے؟ اللہ مومنوں کو یہی حکم نہیں دیتا کہ اللہ کا رنگ اختیار کرو؟ جیسا کہ آپ سورت البقرۃ کی درج ذیل آیت میں دیکھ سکتے ہیں۔

صِبْغَةُ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنْ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً وَنَحْنُ لَهُ عَبْدُونَ . البقرة ۱۳۸

رنگ تھا جو اختیار کرنا تھا اللہ کا رنگ ہے اور کون ہے جو احسن ہے اللہ کے رنگ سے اور ہم اسی کی غلامی کر رہے ہیں۔

اب اگر آپ مومن ہیں اور اپنی بات میں سچ ہیں تو لامالہ آپ کو اللہ کا رنگ اختیار کرنا ہو گا آپ کو اپنی بات کو حق ثابت کرنا ہو گا آپ کو سامنے والے کو بانگ دہل یہ کہنا ہو گا کہ اگر آپ کے مقابلے پر کوئی حق کا دعویٰ کرتا ہے تو اپنی تحقیق کرلو اگر تم سمجھتے ہو کہ ہم غلط ہیں ہماری بات غلط ہے تو تمہیں اسے غلط ثابت کرنا ہو گا ورنہ اگر یہ حق ثابت ہو جائے تو تمہیں ماننا ہو گی۔ اگر آپ یہ رنگ اختیار کرتے ہیں تو نہ صرف آپ مومن ثابت ہو جاتے ہیں بلکہ آپ کی بات کوئی غلط ثابت کر ہی نہیں سکتا وہ بات غلط ثابت ہو ہی نہیں سکتی جس کے حق ہونے کا آپ دعویٰ کریں اور اگر آپ ایسا نہیں کرتے تو جان لیں کہ اور شرک کیا ہے؟ آپ نے اللہ کے مقابلے پر ایک الگ وجود ہونے کا دعویٰ کر دیا اللہ نے حکم دیا کہ اللہ کا رنگ اختیار کرو لیکن آپ اللہ سے کفر کرتے ہوئے اس کے شریک بن رہے ہیں۔ یہاں تک آپ یہ بات جان چکے ہیں کہ اگر عقیدہ ختم نبوت جس کا مطلب یہ لیا جاتا ہے کہ محمد علیہ السلام آخری رسول اور نبی ہیں ان کے بعد کوئی نبی و رسول نہیں، اس عقیدے کے حق ہونے کی بنیاد اور دلیل اکثریت کا اس پر متفق ہونا یا اکثریت کا اسے تسلیم کرنا ہے تو اس بنیاد پر یہ حق ثابت نہیں ہوتا بلکہ بالکل بے بنیاد و باطل ثابت ہو جاتا ہے اور نہ ہی اسے حق تسلیم کیا جا سکتا ہے اور اگر آپ اپنے اس عقیدے میں سچ ہیں تو آپ کو اسے حق ثابت کرنا ہو گا جو کہ ہے ہی ناممکن۔ پھر اس کے علاوہ اللہ قرآن میں ایک اور حکم دیتا ہے اور حق کیا ہے اس کی وضاحت کرتا ہے جیسا کہ درج ذیل آیت آپ دیکھ رہے ہیں۔

الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبَعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمُ اُولُو الْأَلْبَابِ . الزمر ۱۸

ایسے لوگ جو خود ہیں سن رہے ہیں جو بھی بات سامنے آتی ہے جو بھی حق کا دعویدار ہے ہر ایک کی بات سن رہے ہیں پس اس کے پیچھے چل رہے ہیں جس سے حسن کوئی نہیں یعنی وہ جو نہ صرف احسان کر رہا ہے کسی بھی قسم کا اجر نہیں طلب کر رہا کہتا ہے کہ میں تم سے کوئی اجر طلب نہیں کر رہا بلکہ مجھ پر تو کھوں کھوں کر پہنچا دینا ہے بلکہ اس سے بہتر کسی کی بات ہے ہی نہیں تو جو اس کے پیچھے چل رہے ہیں اس کی اتباع کر رہے ہیں ایسے لوگ ہیں کہ ان کی راہنمائی اللہ کر رہا ہے اور یہ وہ لوگ ہیں وہ جو اپنے مقصد و مشن یعنی حق کو پانے کے لیے دنیا میں جس مقصد کے لیے آئے ہیں اسے سمجھ کر پورا کرنے کے لیے اپنے الباب یعنی کانوں، آنکھوں اور دل سے معاونت حاصل کر رہے ہیں جو کسی بھی بات کسی بھی شے کو کسی بھی نکتے کو حرف آخر سمجھ کر اسے دماغ میں ڈال کرتا لانہیں لگایتے بلکہ ہر لمحے اپنے کانوں، آنکھوں اور دل کو کھلا رکھتے ہیں اگر پہلے والی بات یا نظریے میں کوئی خامی، نقص و غلطی سامنے آتی ہے یا وہ غلط ثابت

ہو جاتا ہے تو اسے فوری دماغ سے نکال کر حق کو تسلیم کرتے ہیں اور ان کے برعکس جواہل العقائد ہیں ان کی راہنمائی اللہ نہیں کر رہا بلکہ ان کی راہنمائی اللہ کے دشمن اللہ کے شریک شیاطین مجرمین کر رہے ہیں۔

اس آیت میں اللہ نے یہ بات بالکل کھول کر واضح کر دی کہ جو بھی حق کا دعویٰ بلند ہوتی ہے تو ایسا نہیں کہ اپنے کان اور آنکھیں بند کر لو بلکہ ہر کسی کی بات کو سنو جہاں سے بھی حق کا دعویٰ بلند ہو تو سنوا سے پرکھوا سے پرکھوا میں غور کرو اور جس کی بات سب سے بہتر ہے اس کی اتباع کرو ایسا کرنے والوں کی اللہ ہدایت کر رہا ہے اور جو ایسا نہیں کرتے ان کی ہدایت اللہ نہیں بلکہ اللہ کے دشمن اللہ کے شریک مجرمین شیاطین کر رہے ہیں۔ اب آپ خود غور کریں کہ آپ کو کیا کرنا ہے؟ آیا کہ آپ نے اللہ کے حکم کو تسلیم کرنا ہے یا پھر اللہ کے حکم کا کفر کرتے ہوئے انہوں کی طرح اکثریت کے پیچھے چلتا ہے، اپنی خواہشات کو ہی حق کا نام دیکر اپنے آباد اجداد سے جو نسل درسل منتقل ہوا اس کی ہی نقل کرنی ہے اسی کی اتباع کرنی ہے؟ آیا آپ نے اولو الباب میں سے ہونا ہے یا پھر اہل العقائد میں سے؟

اگر آپ خود کو مون کہتے ہیں اور اللہ کا حکم نہیں مانتے، زبان سے تورات دن قرآن قرآن کرتے ہیں مگر حقیقت یہ ہے کہ عمل سے قرآن کو قرآن کی ہر بات کو اپنے جو تے کی نوک پر رکھتے ہیں تو جان لیں یا آپ اللہ نہیں بلکہ خود اپنے ہی آپ کو دھوکہ دے رہے ہیں آج تکبر میں آپ یہ کر رہے ہیں اور آپ کو کوئی فکر ہی نہیں لیکن کل کوآپ کے ہاتھ میں سوائے پچھتاوے کے کچھ نہیں رہے گا۔

اگر آپ واقعاً مومن ہیں تو آپ کو اپنے عمل سے بھی اس کو ثابت کرنا ہوگا اللہ آپ کو جو حکم دے رہا ہے اسے ماننا ہوگا اہل العقائد کی بجائے اولو الباب بننا ہوگا غور و فکر کرنا ہوگا جہاں سے بھی حق کا دعویٰ بلند ہو تو بغیر سند کیکھے اس پر فتوے لگانے کی بجائے اس پر الزامات لگانے کی بجائے اس کی مکمل بات کو سننا ہوگا اسے سمجھنا ہوگا اور پھر جو حسن ہو جس سے بہتر کسی کی دعوت نہ ہو کسی کی بات نہ ہو اس کی اتباع کرنا ہوگی۔ آج وقت ہے اور یہ فیصلہ آج آپ کے اپنے اختیار میں ہے اگر آج آپ نے تکبر کیا تو کل کو دوبارہ یہ موقع آپ کو نہیں ملنے والا اس لیے انہائی مٹھنڈے دماغ سے سوچیں غور و فکر کریں اگر آپ اللہ کی بات ماننے کی بجائے اللہ سے کفر کرتے ہوئے انہوں کی طرح اکثریت کے پیچھے چلیں گے انہوں کی طرح ملاوں کے پیچھے چلیں گے تو کل کوآپ کا انجام کیا ہو گا؟ آخر یہ آپ کس کو دھوکہ دیں گے؟ یا آپ کس کا نقضان کریں گے؟

عقیدہ ختم نبوت یعنی محمد کے بعد کوئی نبی و رسول نہیں اس عقیدے کی بنیاد دو دلائل پر کھڑی ہے ان میں سے ایک تو یہ تھی جسے پیچھے اکھاڑ دیا گیا کہ امت محمد کی اکثریت کا اس پر اجماع ہے اکثریت کا عقیدہ ہے اس لیے اسے ماننا ہر ایک پر لازم ہے اور دوسری دلیل قرآن کی سورت الاحزاب کی آیت نمبر ۲۰ کے من گھرست تراجم و تفاسیر ہیں۔

مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ مِّنْ رِجَالِكُمْ وَلِكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا۔ الاحزاب ۲۰

ان دو دلائل کی بنیاد پر ان کا یہ عقیدہ کھڑا ہے اگر ان دونوں بنیادوں کو اکھاڑ دیا جاتا ہے ان کو غلط ثابت کر دیا جاتا ہے تو ان کے اس عقیدے کی خود بخود موت واقع ہو جاتی ہے بے بنیاد اور باطل ثابت ہو جاتا ہے۔ اور ان میں سے ایک دلیل کی حقیقت تو بالکل کھول کر واضح کی جا چکی اس کی تو بنیاد ہی ختم ہو چکی یعنی ان کی پہلی دلیل جس کی بنیاد پر اس عقیدے کے سچ و حق ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں اس کی بنیاد تو ہم نے اکھاڑ کر کھو دی اس دلیل کی حقیقت آپ کے سامنے چاک کر کے رکھ دی اب آتے ہیں دوسری دلیل کی طرف اور اس کی حقیقت بھی آپ کے سامنے کھول کر رکھتے ہیں اور ہر لحاظ سے ہر پہلو سے اس عقیدے کی حقیقت چاک کر کے آپ کے سامنے رکھتے ہیں۔

سب سے پہلے آتے ہیں قرآن کی سورت الاحزاب کی آیت نمبر ۲۰ کی طرف جو کہ قرآن کی صرف یہی ایک آیت ان کے اس عقیدے کی بنیاد ہے قرآن سے صرف یہی ایک آیت ہے جس کی بنیاد پر یہ اس عقیدے کا واحد کیے ہوئے ہیں۔

مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ مِّنْ رِجَالِكُمْ وَلِكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا۔ الاحزاب ۲۰

اس آیت کے جو ترجم کیے جاتے ہیں جن ترجم کی بنیاد پر یہ عقیدہ اخذ کیا جاتا ہے کہ محمد علیہ السلام آخری رسول اور نبی ہیں سب سے پہلے وہ ترجم آپ کے سامنے رکھتے ہیں تاکہ آپ پر بالکل کھل کر یہ بات واضح ہو جائے کہ کس قدر دھوکے کیسا تھا اپنے باطل عقائد و نظریات کو تقویت فراہم کرنے کے لیے ترجم و تفاسیر کی صورت قرآن کیسا تھا کھلوٹ کیا جاتا ہے اس کے من چاہے ترجم و تفاسیر کر کے اپنے باطل عقائد و نظریات کو بنیادیں فراہم کی جاتی ہیں۔ ترجم۔

تمام مکاتب فکر کے نزدیک معتبر ترین اور متفقہ ترجمہ جو کہ فتح محمد جالندھری کا ہے کا کہنا ہے۔

محمد ﷺ تمہارے مردوں میں سے کسی کے والدین ہیں بلکہ خدا کے پیغمبر اور نبیوں (کی نبوت) کی مہر (یعنی اس کو ختم کردینے والے) ہیں اور خدا ہر چیز سے واقف ہے۔ فتح محمد جالندھری

محمد تمہارے مردوں میں کسی کے باپ نہیں ہاں البتہ اللہ کے رسول ہیں اور سب نبیوں کے پچھلے اور اللہ سب کچھ جانتا ہے۔ احمد رضا خان بریلوی (لوگو) محمد ﷺ تمہارے مردوں میں سے کسی کے باپ نہیں ہیں، مگر وہ اللہ کے رسول اور خاتم النبیین ہیں، اور اللہ ہر چیز کا علم رکھنے والا ہے۔ ابوالاعلیٰ مودودی

تین ترجم آپ کے سامنے رکھے ان کے علاوہ جتنے بھی ترجم ہیں تمام کے تمام ترجم کا مرکز و مخوار معنی یہی بنتے ہیں جو ان میں آپ کو نظر آرہے ہیں یعنی ہر ترجمے میں صرف الفاظ کے چنان میں فرق نظر آئے گا مفہوم ایک ہی ہوگا اور الفاظ کا چنان آپ کو اس لیے الگ الگ نظر آئے گا تاکہ کوئی یہ نہ سمجھے کہ تمام کے تمام مترجمین نے ایک دوسرے کا ترجمہ نقل کر کے ہی اپنے نام سے پبلش کروایا ہے جس سے مترجم قرآن کے لقب سے محروم رہ جائیں گے۔ الفاظ کے چنان میں فرق کا مقصد صرف یہ ہے کہ مترجم قرآن کا لقب حاصل کیا جا سکے ورنہ تمام کے تمام ترجم کا معنی و مفہوم ایک ہی ہے ایک ہی مرکز و مخوار ہے۔ ترجم میں لفظ ابا کا ترجمہ والد یا باپ یعنی جنم دینے والا کیا گیا، خاتم کا معنی مہر یا آخری اور النبیین کا ترجمہ تمام کے تمام نبی کیا گیا یعنی الغین جمع کا صیغہ ہے۔ سب سے پہلے آتے ہیں لفظ ابا کی طرف کیا لفظ ابا کے معنی والد، باپ یعنی جنم دینے والے کے ہیں؟ کیونکہ والد اور باپ ان دونوں الفاظ کے معنی جنم دینے والے کے ہیں۔ عقیدہ ختم نبوت کے قائل تمام کے تمام مترجمین و مفسرین نے اس آیت میں لفظ ابا کے معنی والد یا باپ جس کے معنی ہیں جنم دینے والا کے کیے ہیں تو کیا لفظ ابا کے معنی یہی ہیں؟

سب سے پہلے قرآن ہی سے کچھ اعتراضات آپ کے سامنے رکھتے ہیں جو ان کے لفظ ابا کے معنی و ترجم کی حقیقت چاک کر دیتے ہیں اور ان کے ترجم و معنی کو بے بنیاد، باطل اور غلط ثابت کر دیتے ہیں۔

مثلاً خود کو مسلمان کہلوانے والوں کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ قرآن اللہ کا کلام ہے جس سے مراد یہ لیتے ہیں کہ اللہ اس قرآن کے ذریعے انسانوں سے کلام یعنی گفتگو کرتا ہے انسانوں سے خطاب، بات کرتا ہے۔ تو اسی بنیاد پر ہم ایک اعتراض آپ کے سامنے رکھتے ہیں کہ کیا اللہ کو علم ہیں تھا کہ محمد کی وفات کے بعد بھی وہ اس قرآن کے ذریعے انسانوں سے کلام کرے گا تو جب محمد کی وفات ہو گئی اس کے بعد بالخصوص آج چودہ صدیاں بعد اللہ موجودہ انسانوں کو اس قرآن کے ذریعے یہ کہہ رہا ہے کہ محمد تمہارے مردوں میں سے کسی کے والدین ہیں یعنی جنم دینے والے نہیں ہیں کیا ہر انسان کو نہیں علم کہ ظاہر ہے وہ والد ہو بھی کیسے سکتے ہیں جو شخص چودہ صدیاں قبل وفات پاچکا ہو وہ آج کسی کا والد کیسے ہو سکتا ہے؟ تو اسی صورت میں کیا اللہ ایسا کہے گا؟

اگر اس کے باوجود یہ تسلیم کر لیا جائے کہ اللہ ایسا کہہ رہا ہے تو آپ خود فیصلہ کریں کہ اگر ایک شخص چودہ صدیاں قبل وفات پا گیا اور چودہ صدیاں بعد کوئی آپ سے کہے کہ وہ شخص جو آج سے چودہ صدیاں قبل وفات پاچکا وہ تم میں سے کسی مرد کا والد نہیں کیا یا انتہائی بے وقفانہ وجہلانہ بات نہیں ہے؟ کیا ایسا کہنے والے کا ذہنی توازن ٹھیک ہو سکتا ہے؟

ایسا تو صرف وہاں کہا جا سکتا ہے جہاں ممکنات ہوں یعنی ممکن ہو تو۔ جب محمد علیہ السلام چودہ صدیاں قبل وفات پا چکے آج ان کا کسی کو جنم دینا ہے ہی ناممکنات میں سے تو پھر ایسا کہنے والا تو کوئی پاگل ہی ہو سکتا ہے جس کا ذہنی توازن درست نہ ہو۔

اور پھر اگر یہ کہا جائے کہ جی اس آیت میں یہ کہا جا رہا ہے کہ محمد تمہارے مردوں میں سے کسی کے والدین تھے یعنی ماضی کا صیغہ استعمال کیا گیا ہے تو اس بنیاد پر

بھی یہ بات یہ دعویٰ غلط ثابت ہو جاتا ہے کیونکہ ہر مسلمان کہلوانے والا اس بات کو جانتا اور تسلیم کرتا ہے کہ محمد علیہ السلام نے تین مردوں کو جنم دیا تھا۔ اور پھر اگر یہ بھی کہا جائے کہ جی بات بالغ مردوں کی ہو رہی ہے رجال بالغ مردوں کو کہتے ہیں تو پھر بھی یہ بات واضح ہے کہ کیا آج تک کسی نے ایسا دعویٰ کیا کہ محمد علیہ السلام کسی بالغ مرد کے والد تھے جو قرآن اس دعوے کی لفی کر رہا ہے؟ جب آج تک ایسا کسی نے دعویٰ کیا ہی نہیں، ہر کسی کو علم ہے کہ تین لڑکے ہوئے لیکن بولوغت سے قبل ہی وفات پا گئے تو قرآن ایسا کیوں کہے گا؟ آخر کوئی وجہ تو ہونی چاہیے نا؟ یا پھر اللہ نے قرآن میں یہ بات بغیر کسی وجہ کے بیان کر دی؟ اگر ایسا ہے تو اللہ کا قرآن میں یہ دعویٰ غلط ثابت ہو جاتا ہے کہ قرآن اللہ کی طرف سے اتارا گیا ہے کیونکہ اس میں اختلافات سامنے آجائیں گے اور اللہ نے کہا کہ اگر یہ غیر اللہ کی طرف سے ہوتا تو تم اس میں اختلافاً کشیرا پاتے۔ ایک طرف اللہ قرآن میں کہتا ہے کہ اللہ جو بھی کرتا ہے حق کیسا تھکرتا ہے یعنی بغیر کسی مقصد کے نہیں کرتا جو بھی کرتا ہے اس کا کوئی نہ کوئی مقصد ضرور ہوتا ہے اور یہاں ایک بات بغیر مقصد کے کی جا رہی ہے یوں تو قرآن میں اختلاف ثابت ہو کر قرآن ہی غیر اللہ کا کلام ثابت ہو جاتا ہے۔

پھر سب سے اہم بات تو یہ ہے کہ یہ اعتراضات تو تباہی کے ساتھ ہے جاسکتے ہیں کہ ماضی کا صیغہ ہے یا بالغ مردوں کی بات ہو رہی ہے جب آپ کے تراجم میں یہ بات کی گئی ہو؟ آپ کے تراجم میں تو حال کی بات ہو رہی ہے یعنی جب جب جب دنیا میں جو جو لوگ موجود ہیں قرآن ان سے خطاب کر رہا ہے جیسے آج جو موجود ہیں تو قرآن کا خطاب ان سے ہے۔

آپ کے تراجم میں تو بالکل واضح دو ٹوک الفاظ میں موجودہ انسانوں سے خطاب کرتے ہوئے انہیں کہا جا رہا ہے محمد تمہارے مردوں میں سے کسی کے والد نہیں ہیں۔

اور پھر جب ان کے سامنے یہ بات آتی ہے کہ محمد علیہ السلام نے تو تین لڑکوں کو جنم دیا یعنی تین مردوں کے والد تھے تو پھر کہتے ہیں کہ یہاں آیت میں رجال کا لفظ آیا ہے جس کے معنی بالغ مرد کے ہیں اور محمد علیہ السلام کے تینوں لڑکے بالغ ہونے سے پہلے ہی وفات پا گئے اس لیے وہ کسی بالغ مرد کے والد نہیں تھے اور اس آیت میں اللہ نے بالغ مرد کے والد ہونے کی لفی اس لیے کی کیونکہ اللہ نے محمد علیہ السلام پر رسالت و نبوت ختم کرنا تھی اور اگر محمد علیہ السلام کسی بالغ مرد کے والد ہوتے تو پھر نبوت ختم نہیں ہو سکتی تھی کیونکہ نبی کا بیٹا بھی نبی ہو سکتا ہے جیسے ماضی میں دیکھیں ابراہیم کے بیٹے پھران کے بیٹے اس طرح نسل درسل نبوت چلتی رہی۔ اللہ نے نبوت کا دروازہ بند کرنا تھا اس لیے اللہ نے محمد علیہ السلام کے بیٹوں کو بالغ ہونے سے پہلے ہی وفات دے دی۔ اگر ان کی اس بات کو اس دلیل کو مان لیا جائے کہ اللہ نے نبوت کا دروازہ بند کرنا تھا اس لیے محمد علیہ السلام کے لڑکوں کو وفات دے دی تو یہاں سوال یہ پیدا ہوتا کہ یا اللہ کو پہلے اس بات کا علم نہیں تھا؟ کیا بچوں کو خلق کرنے سے پہلے اللہ کو علم نہیں تھا کہ نبوت کا دروازہ بند کرنا ہے اس لیے محمد کو لڑکانہ دیا جائے؟ اور بعد میں اللہ کو یاد آیا کہ اوہ غلطی ہو گئی لڑکوں کی پیدائش نہیں ہونی چاہیے تھی کیوں کہ نبوت کا دروازہ بند جو کرنا ہے اگر یہ زندہ رہے تو یہ بھی نبی بن سکتے ہیں اس لیے اب اس غلطی کو سدھا ر لیا جائے اور اس کے لیے ظلم کیا جائے ان لڑکوں کو موت دے دی جائے یعنی اس طرح ایک تو اللہ سبحان نہیں یہ ثابت ہو جاتا ہے اور دوسرا بات کہ اللہ ظالم بھی ہے؟

اور جب لڑکوں کی پیدائش اور موت پر یہ بات کی جائے تو ایک نئی منطق سامنے لے آتے ہیں کہ اللہ کو علم تھا لیکن اللہ نے لڑکے اس لیے دیئے تاکہ دشمن محمد علیہ السلام کو کوئی طعنہ نہ دے سکیں کہ محمد میں جنسی کمزوری ہے اس لیے اس کے ہاں کوئی لڑکا نہیں یا پھر لڑکا نہ ہونے کا طعنہ و ملامت نہ کر سکیں۔ اگر ان کی اس بات کو مان لیا جائے تو اس کا مطلب کہ اللہ مشرکین کی ملامتوں کی پرواہ کرتا ہے؟ اللہ مشرکین کی ملامتوں کی پرواہ کرتے ہوئے اپنا قانون ہی بدلتا ہے؟ اور اگر اللہ کو مشرکین کی ملامتوں کی اتنی ہی پرواہ تھی تو جب مریم پر اتنا بڑا الزام لگا جب مریم کو ملامت کیا گیا زانیہ کہا گیا عیسیٰ کو حرام زادہ کہا گیا کہ یہ حرام کی اولاد ہے تب وہ اللہ کہاں گیا تھا؟ تب اللہ کو ملامت کی پرواہ نہیں تھی؟

اور اگر اس سب کے باوجود بھی ان کی بات کو مان لیا جائے تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا ان تینوں لڑکوں نے نبی ہونا تھا؟ موت تو اس کو دی جاتی جس کے نبی بننے کی امید تھی مگر موت تو تینوں کو دے دی گئی تو باقیوں کا کیا قصور تھا؟

حالانکہ خود محمد کے الفاظ ہیں اپنے ایک بیٹے کے بارے میں کہ اگر وہ زندہ رہتا تو نبی ہوتا۔ اس سے بھی کئی باتیں کھل کر سامنے آ جاتی ہیں اول تو یہ کہ اگر محمد علیہ

السلام کے بعد نبی آنہی نہیں تھا نبوت کا دروازہ بند کرنا تھا تو پھر محمد علیہ السلام نے ایسا کیوں کہا کہ اگر زندہ رہتا تو نبی ہوتا؟ حالانکہ اس کے برعکس یہ کہنا چاہیے تھا کہ اگر زندہ رہتا تب بھی نبی نہیں ہو سکتا کیونکہ نبوت کا دروازہ جو بند کر دیا گیا لیکن محمد نے ایسا نہیں کہا تھا بلکہ اس کے بالکل الٹ کہا جس سے نبوت کے بند ہونے کی نفی ہوتی ہے۔

پھر دوسری بات محمد کے تین لڑکے تھے مگر صرف ایک کے بارے میں کہا کہ اگر زندہ رہتا تو نبی ہوتا اس کا مطلب باقی دونبی نہیں بن سکتے تھے اور اگر لڑکوں کو موت محسوس اس لیے دی گئی تھی کہ کہیں زندہ رہے تو نبوت جاری رہ سکتی ہے نبوت کا دروازہ بند کرنا تھا تو پھر اس بیان پر صرف اسے ہی موت دی جاسکتی تھی جس کے نبی بننے کی امید تھی نہ کہ باقیوں کو بھی موت دے دی جاتی۔

پھر اگر لڑکے اس لیے دیے تاکہ مشرکین یہ طعنہ نہ دے سکیں کہ محمد میں جنسی کمزوری ہے اس کے ہاں لڑکا نہیں تو پھر تین لڑکے دینے کی کیا ضرورت تھی اس طعنے و ملامت کا درتو ایک ہی لڑکے سے ہو سکتا تھا اس کے باوجود تین لڑکے کیوں دیے؟

یوں آپ نے جان لیا کہ آپ ایک جھوٹ کو چھپانے کے لیے جتنے بھی جتن کر لیں نہ صرف وہ جھوٹ جھپٹنے کے چھپانے کے لیے یا اسے حق ثابت کرنے کے لیے جو بھی جتن کریں گے وہ سب کا سب بھی باطل و خرافات ہی ہوں گی جن کو آپ اپنے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کو حق ثابت کرنے کے لیے بطور دلائل پیش کرتے ہیں ان کی تو اپنی کوئی بنیاد نہیں تو وہ دلائل کیسے بن سکتے ہیں۔

بڑھتے ہیں آگے اور لفظ ابا کے ان کے تراجم پر قرآن سے ایک اور ایسا اعتراض سامنے لاتے ہیں جو نہ صرف لفظ ابا کی کھول کروضاحت کر دیتا ہے بلکہ ان کی من گھڑت کہانیوں کی بنیادیں ہی اکھاڑ دیتا ہے۔

سورت الحج کی آیت نمبر ۸۷ میں اللہ نے ابراہیم علیہ السلام کو ان کے بعد آنے والے ہر دور کے لوگوں کا ابا قرار دیا جیسا کہ آیت آپ کے سامنے ہے۔

مَلَّةٌ أَبِيْكُمْ إِبْرَاهِيمَ . الحج ۸۷

ملت تھی تمہارے ابا ابراہیم تھے یعنی یہ جو تم محمد کی ملت کے دعویدار بنے ہوئے ہو یہ ملت نہیں ہے تمہارے ابا محمد نہیں تھے بلکہ تمہارے ابا ابراہیم تھے ان کی ملت تھی۔

اللہ انسانوں کو مخاطب کرتے ہوئے انہیں ابراہیم علیہ السلام کو اپنا ابا بنانے کا حکم دے رہا ہے اور مومن وہ ہیں جو ابراہیم علیہ السلام کو اپنا ابا بناتے ہیں۔ اب ذرا غور کریں اس آیت میں ابراہیم علیہ السلام کو آپ کا بھی ابا قرار دیا گیا تمام انسانوں کا ابا قرار دیا گیا تو کیا ابراہیم علیہ السلام نے تمام انسانوں کو جنم دیا وہ تمام انسانوں کے والد بابا ہیں؟؟؟

اگر نہیں تو پھر اس کا مطلب بالکل واضح ہے کہ ابا کے معنی والد یا بابا یعنی جنم دینے والے کے نہیں ہیں ہاں البتہ والد کو بھی ابا کہا جا سکتا ہے لیکن تب جب وہ ابا ہو گا۔

اب اس کے باوجود اگر لفظ ابا کے معنی والد یا بابا یعنی جنم دینے والے کے کیے جاتے ہیں تو لامحالہ آپ کو یہی معنی یہاں اس آیت میں بھی کرنا ہوں گے اگر تو یہاں لفظ ابا کے معنی والد یا بابا کے کیے جاسکتے ہیں تو پھر وہاں بھی یہی معنی لیے جائیں گے کسی کو بھی اس پر اعتراض کرنے کا حق نہیں ہوگا اور نہ ہی کوئی اعتراض کر سکے گا لیکن اگر یہاں لفظ ابا کے معنی والد یا بابا کے نہیں کیے جاسکتے تو پھر اس کا مطلب بالکل واضح ہے کہ لفظ ابا کے معنی والد، بابا یعنی جنم دینے والہ نہیں بلکہ کچھ اور ہیں۔

یہی لفظ ابا قرآن میں مزید بہت سے مقامات پر آیا ہے آپ دیکھیں اور خود فیصلہ کریں کہ اگر لفظ ابا کے معنی والد بابا یعنی جنم دینے والے کے ہیں تو کیا ان تمام مقامات پر بھی اس کے بھی معنی کیے جاسکتے ہیں اگر ممکن ہے تو پھر آپ خود بھی کوشش کر کے دیکھیں اور اگر ممکن نہیں تو پھر یہ بات جان لیں کہ کسی بھی صورت لفظ ابا کے معنی والد بابا یعنی جنم دینے والے کے نہیں ہیں۔

قرآن میں جن مقامات پر لفظ ”اب“ کا استعمال کیا گیا وہ آپ کے سامنے ہیں۔

١٣٣ **البقرة**: **قَالُوا نَعْبُدُ الْهُكَ وَاللهُ أَبَائِكَ ابْرَاهِيمَ وَاسْمَاعِيلَ وَاسْحَقَ إِلَهًا وَاحِدًا.**

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَتَيْعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكُمْ نَسْبُعُ مَا أَفْيَانَا عَلَيْهِ أَبَاءَنَا أَوْلَوْ كَانَ أَبَا وَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ . الْبَقْرَةَ ٢٠

فَإِذَا قَضَيْتُم مَنَاسِكُكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ أَبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا. الْبَقْرَةُ ٢٠٠

وَلَا تُنْكِحُوا مَا نَكَحَ أَبَاؤُكُمْ مِّنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ . النَّسَاءُ ٢٢

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ أَبَاءَنَا أَوْلَوْ كَانَ أَبَاهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلَا

يَهُتَّدُونَ . الْمَايِدَةِ ٤٠

**سَيِّقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكَ كُنَّا وَلَا إِبَاؤُنَا وَلَا حَرَّمَنَا مُنَامٌ شَيْءٌ**. الانعام ١٣٨

**يَبْنَىٰ أَدَمَ لَا يَقْتَنِنُكُمُ الشَّيْطَنُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُوكُمْ مِّنَ الْجَنَّةِ.** الاعراف ٢٧

وَإِذَا فَعَلُوا فَاحشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا أَبَاءَنَا . الاعْرَاف ٢٨

قالوا أجيئتنا لنبعد الله وحدها ونذر ما كان يعبد اباونا فاتنا بما تهدنا ان كنتم من الصادقين الاعراف ٧٠

**قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ رِجْسٌ وَغَضْبٌ أَتَجَادُلُونِي فِي أَسْمَاءٍ سَمِيتُمُوهَا إِنْتُمْ وَابْنُوكُمْ مَانَزَ اللَّهُ بِهِمْ سُلْطَنٌ فَإِنْتُظِرُو إِنِّي**

مَعْكُم مِّنَ الْمُنْتَظَرِينَ. الاعراف ١٧

ثُمَّ بَدَلْنَا مَكَانَ السَّيِّئَةِ الْحَسَنَةَ حَتَّىٰ عَفُواْ وَفَلُوْاْ قَدْمَسَ ابْنَاءَنَا الضَّرَّاءُ وَالسَّرَّاءُ فَأَخْذَنَهُمْ بَعْثَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ. الاعراف ٩٥

أوْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكَ أَبَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ وَكُنَّا دُرْيَةً مِنْ بَعْدِهِمْ افْتَهَلُكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبْطَلُونَ. الاعراف ٢٣

**قَالُوا أَجِئْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ أَبَاءَنَا وَتَكُونَ لَكُمَا الْكِبْرَى يَاءُ فِي الْأَرْضِ.** يو١٧

قالوا يصلاح قد كنت فينا مرجوا قبل هذَا اتنهينا ان نعبد ما يعبد ابا ونا واننا لفِي شَكٍّ مِمَّا تدعُونَا إِلَيْهِ مُرِيبٌ . هود ٤٢

قَالُوا يَشْعِيْبُ اصْلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ اَنْ نَتْرُكَ مَا يَعْدُ ابَاؤُنَا اَوْ اَنْ نَفْعَلَ فِي اَمْوَالِنَا مَا نَشَوْا اِنْكَ لَأَنْتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ. هود ٨٧

فَلَا تَكُونْ فِي مَرْيَةٍ مِّمَّا يَعْبُدُ هُوَ لَاءٌ مَا يَعْبُدُ أَبَا وَهُمْ مِنْ قَبْلٍ وَإِنَّا لَمُوْقُوْهُمْ نَصِيبُهُمْ غَيْرُ مَنْقُوْصٍ . هود ١٠٩

وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ أَبَاءِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ . يَوْمَ يُوسُفَ

**قَالَ رُسُلُهُمْ أَفِي اللَّهِ شَكٌّ** فَاطَّرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ يَدْعُوكُمْ لِيغْفِرَ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤْخِرَ كُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمًّى قَالُوا إِنْ

أَنْتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِّثْلُنَا تُرِيدُونَ أَنْ تَصْدُونَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ أَبَاوْنَا فَأَتُونَا بِسُلْطَنٍ مُّبِينٍ . ابراهيم ٤٠

وَقَالَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْلَا شَاءَ اللَّهُ مَا عَبَدْنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ نَحْنُ وَلَا أَبْأَوْنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ كَذَلِكَ فَعَلَ الَّذِينَ مِنْ

**قَبْلِهِمْ فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلَّا الْبَلْغُ الْمُبِينُ.** التَّحْلِيل ٣٥

**بِلْ مَتَعْنَا هُوَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَأَبَاءُهُمْ حَتَّى طَالَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ.** الأنبياء ٢٣

قالُوا وَجَدْنَا أَبَائِنَا لَهَا عِلْمٌ. الْأَنْيَاءُ ٥٣

قالَ لَقَدْ كُنْتُمْ أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ. الْأَنْسَاءِ ٥٢

۲۸ أَفَلَمْ يَدْرِي وَالْقُولَّ أَمْ حَاءَ هُمْ مَا لَمْ يَأْتِ إِبَاءَ هُمُ الْأَوَّلُونَ . الْمُدْهَنَةِ

**لَقِدْ وُعَدْنَا نَحْنُ وَإِيَّاهُمْ هَذَا مِنْ قَبْلِهِ إِنَّ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ** . الْمُهَمَّ مِنْهُنَّ ٨٣

قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ ابَائِكُمُ الْأَوَّلِينَ. الشعراء١٢

قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا ابَاءَنَا كَذِلِكَ يَفْعَلُونَ. الشعراء٢٧

أَنْتُمْ وَابَاؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ. الشعراء٢٨

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِذَا كُنَّا تُرْبَىً وَابَاؤُنَا أَئْنَا لَمْحَرْجُونَ. النمل٦٧

لَقَدْ وَعَدْنَا هَذَا نَحْنُ وَابَاؤُنَا مِنْ قَبْلٍ إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ. النمل٦٨

فَلَمَّا جَاءَهُمْ مُوسَى بِإِيمَانِنَا بَيْنَتِ قَالُوا مَا هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُفْتَرٌ وَمَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي إِيمَانِنَا الْأَوَّلِينَ. القصص٣٦

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَتَبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَسْعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ابَاءَنَا أَوْلُوْ كَانَ الشَّيْطَنُ يَدْعُوهِمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ. لقمان٢١

وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ إِيمَانِنَا بَيْنَتِ قَالُوا مَا هَذَا إِلَّا رَجُلٌ يُرِيدُ أَنْ يَصْدِكُمْ عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ ابَاؤُكُمْ. سباء٢٣

لِسْتُرَ قَوْمًا مَا أُنْذِرَ ابَاؤُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ. يس٦

أَوْ ابَاؤُنَا الْأَوَّلُونَ. الصافات٧

إِنَّهُمْ الْفُوْرُ ابَاءَهُمْ ضَالِّينَ. الصافات٩

اللَّهُ رَبُّكُمْ وَرَبُّ ابَائِكُمُ الْأَوَّلِينَ. الصافات١٢٢

بَلْ قَالُوا إِنَا وَجَدْنَا ابَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى أُثْرِهِمْ مُهَتَّدُونَ. الزخرف٢٢

وَكَذِلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرِيَّةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرْفُوهَا إِنَا وَجَدْنَا ابَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى أُثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ. الزخرف٢٣

قَلَ أَوْلُوْ جِنْتُكُمْ بِاهْدَى مِمَّا وَجَدْتُمْ عَلَيْهِ ابَاءَكُمْ قَالُوا إِنَا بِمَا أَرْسَلْتُمْ بِهِ كُفَّارُونَ. الزخرف٢٤

بَلْ مَتَّعْتُ هَوَّلَاءِ وَابَاءَهُمْ حَتَّى جَاءَهُمُ الْحُقْقُ وَرَسُولُنَّ مُّبِينٌ. الزخرف٢٩

لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُحْيِي وَيُمِيتُ رَبُّكُمْ وَرَبُّ ابَائِكُمُ الْأَوَّلِينَ. الدخان٨

فَاتُوا بِإِيمَانِنَا إِنْ كُنْتُمْ صَدِّيقِينَ. الدخان٣٦

وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ إِيمَانِنَا بَيْنَتِ مَا كَانَ حُجَّتَهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا اتُؤْتُوا بِإِيمَانِنَا إِنْ كُنْتُمْ صَدِّيقِينَ. الجاثية٢٥

إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَاءٌ سَمَيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَابَاؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَنٍ إِنْ يَتَبَعُونَ إِلَّا الظَّنُّ وَمَا تَهْوَى الْأَنْفُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ

رَبِّهِمُ الْهُدَىِ . السجم٢٣

أَوْ ابَاؤُنَا الْأَوَّلُونَ. الواقعة٣٨

یہ قرآن سے چند آیات ہیں ان تمام آیات میں لفظ ابا کا استعمال ہوا ہے ان میں سے کسی آیت میں بھی آپ لفظ ابا کے معنی والد یا باپ نہیں کر سکتے کیونکہ قرآن ان معنوں کو قبول نہیں کرے گا یعنی یہ آیات اس معنی کو مسترد کر دیں گی اور جب آپ ان آیات میں غور کریں تو ان آیات میں مومنوں کے لیے جو صاحبوں ہیں انہیں ان کے ابا قرار دیا اور جو شرکیں ہیں جو فساد کرنے والے ہیں ان کے ابا ان قوموں کو ان لوگوں کو قرار دیا گیا جو الاولین تھے جو زمین میں فساد کرنے کے سبب ہلاک ہوئے جس سے یہ آیات خود ہی لفظ ابا کی وضاحت کر دیتی ہیں کہ جس کی ملت پر آپ چلیں گے وہی آپ کا ابا کہلانے کا یعنی جس کی سنت طریقے پر آپ چلیں گے اپنی زندگی گزاریں گے وہی آپ کا ابا کہلانے گا۔

اب آتے ہیں لفظ اب کے صل معنی کی طرف اور حقیقت آپ پر ہر لفاظ سے کھول کرو واضح کر دیتے ہیں۔

مَا كَانَ اللَّهُ نَعْلَمُ أَبَّا أَحَدٍ مِنْ رَجَالُكُمْ وَلِكُنْ رَسُولُ اللَّهِ وَخَاتَمُ النَّبِيِّنَ الْأَحْزَابِ ۚ ۲۰

ما کان اللہ نے قانون میں ہی نہیں کیا مُحَمَّدٌ "محمد جب تک موجود تھا اب آئندہ مِنْ رَجَالُكُمْ اب اکسی ایک کا بھی تمہارے بالغ با اختیار مردوں سے ولیکن رَسُولُ اللَّهِ وَخَاتَمُ النَّبِيِّنَ اور لیکن رسول تھا یعنی بھیجا ہوا تھا اللہ کا اور تمام کے تمام بعد میں آنے والے نبیوں کا فطر جب تک کہ اگر رسول خاتم النبین نہیں بعث کر دیا جاتا۔ یا بالکل آسان الفاظ میں یوں کہہ لیں کہ نہیں تھے محمد اب اکسی ایک کے بھی تمہارے با اختیار بالغ مردوں سے اور لیکن اللہ کے رسول تھے اور خاتم النبین تھے۔

اس آیت میں انتہائی قبل غور بات یہ ہے کہ اللہ نے یہ کیوں کہا کہ محمد تمہارے رجال یعنی با اختیار بالغ مردوں میں سے کسی ایک کے بھی ابا نہیں تھے؟ اللہ نے ایسا کیوں کہا؟ اس کو صحنا بہت ضروری ہے اور اسے تب تک نہیں سمجھا جا سکتا جب تک کہ لفظ ابا کو نہ سمجھ لیا جائے۔ آج تک جتنے بھی تراجم و تفاسیر کیے گئے اور جن لوگوں نے بھی قرآن کو میان کرنے کا دعویٰ کیا تو ان کی اکثریت ایسی ہے کہ انہوں نے لفظ ابا کا معنی والد یا باپ کر دیا۔

والد لفظ عربی کا ہے جو اردو میں استعمال ہوتا ہے اور باب لفظ اردو کا ہے یہ دونوں الفاظ والد اور باب اردو میں جنم دینے والے کے لیے استعمال ہوتے ہیں۔ اردو میں لفظ ابا بھی استعمال ہوتا ہے اور لفظ ابا کو بھی جنم دینے والے کے معنی میں استعمال کیا جاتا ہے جو کہ غلط العام ہے اسی وجہ سے قرآن میں اس آیت میں لفظ ابا کو والد، باب کے معنی میں لے لیا گیا جس سے بہت بڑا نقصان ہوا۔

اللہ نے اسی قرآن میں قرآن کو الحکیم کہا جیسا کہ درج ذیل آیت میں واضح ہے۔

وَالْقُرْآنُ الْحَكِيمُ۔ یس ۲

قرآن اللہ کا کلام ہے جب اللہ الحکیم ہے نہ صرف الحکیم بلکہ العزیز الحکیم تو پھر اللہ کا کلام کیا تھا جس نے کوئی اگر کوئی کام کرنا ہے تو کب کرنا ہے اس کا فیصلہ کرنا، کیوں کرنا ہے اس کا فیصلہ کرنا، کس لیے کرنا ہے اس کا فیصلہ کرنا، کتنا کرنا ہے اس کا فیصلہ کرنا۔

حکیم کے معنی کیا ہیں، ہم ایک مثال سے آپ کے سامنے رکھتے ہیں مثلاً آپ نے کوئی مشین بنانی ہے تو اس کے لیے جو جو بچھ در کار ہو گا وہ علم کہلانے گا اور اس علم کا استعمال کب کتنا کہاں کیسے اور کیوں کیا جائے کہ بہترین مشین تیار ہو جائے یہ حکمہ کہلاتی ہے یعنی علم کا کب کہاں کیسے کیوں اور کتنا استعمال کیا جائے کہ مطلوب حاصل ہو جائے اسے عربی میں حکمہ کہتے ہیں جس میں حکمہ ہوا اسے استعمال کر رہا ہو تو اسے حکیم کہا جائے گا۔ جتنے بھی حکیم ہیں ان میں جو خاص ہو وہ الحکیم کہلانے گا۔

اسی طرح ایک اور مثال لے لیتے ہیں مثلاً آپ کو کھانا بنانا ہے تو کھانا بنانے کے لیے کیا کیا اور کتنا کتنا چاہیے یہ علم کہلانے گا اور اس علم کا ایسا استعمال کہ مطلوبہ بہترین کھانا تیار ہو جائے یہ حکمہ کہلاتی ہے یعنی کب آگ جلانی ہے کب برتن رکھنا ہے کب بھی ڈالنا ہے اسی طرح کب کب کیا ڈالنا اور کتنا کتنا پکانا ہے یہاں تک کہ بہترین مطلوبہ کھانا بن جائے یہ حکمہ کہلاتی ہے اور جس میں حکمہ موجود ہو وہ حکیم کہلاتا ہے اور اگر لفظ حکیم کے ساتھ الفلام کا استعمال ہو جائے جس سے الحکیم بن جاتا ہے عربی میں الفلام کسی شے کو مخصوص کرنے یا منفردیت کے اظہار کے لیے استعمال ہوتا ہے۔ قرآن الحکیم ہے یعنی قرآن میں اللہ نے جو جو الفاظ استعمال کیے ان میں اور ان کی ترتیب وغیرہ میں انتہا درجے کی حکمت پوشیدہ ہے۔ جیسے اس آیت میں لفظ ابا استعمال کیا گیا تو یہ کوئی معمولی بات نہیں ہے۔ اگر اس آیت میں جنم دینے والے کا ذکر کیا جاتا تو اس کے لیے لفظ ولد کا استعمال کیا جاتا مگر یہاں لفظ ولد کا استعمال نہیں کیا گیا بلکہ اس کے برعکس ابا کا استعمال کیا گیا اگر قرآن کو پڑھتے، سمجھتے اور اس میں غور فکر کرتے وقت ان بالتوں کا خیال نہیں رکھیں گے الفاظ کے الفاظ کے استعمال کو معمولی سمجھیں گے اور لا پرواہی کا مظاہرہ کریں گے الفاظ میں رائی برابر بھی تبدیلی کریں گے زیر برتک کے فرق کو نظر انداز کریں گے الفاظ کی ترتیب کو نظر انداز کریں گے تو بلا شک و شبہ یہ عمل قرآن کے الحکیم ہونے کا کفر ہو گا قرآن اللہ کا کلام ہے تو لامالہ عمل سے اللہ کے الحکیم ہونے کا بھی کفر ہو گا۔

جو لوگ اللہ کے رکھے ہوئے فرقہ کو نظر انداز کرتے ہیں اس میں تبدیلیاں کرتے ہیں وہ فاسق کہلاتے ہیں اور فاسقوں کے لیے اللہ کے قانون میں ہدایت ہے ہی نہیں۔ ظاہر ہے جب آپ بات کو اس کے مقام سے بدل دیں گے اس میں تبدیلی کر دیں گے یا اس میں رائی برابر بھی فرقہ نظر انداز کریں گے تو آپ اصل نتیجے تک کیسے پہنچ سکتے ہیں؟ آپ کبھی بھی اصل نتیجے پر نہیں پہنچ سکتے۔

اللہ نے آیت میں لفظ ابا کا استعمال کیا مگر آج تک قرآن کے اکھیم ہونے کا کفر کرتے ہوئے اس کا معنی ہی بدل دیا گیا اور نہ ہی اس لفظ کو کوئی اہمیت دی گئی۔ ابھی تو ہم اس ایک لفظ کی بات کر رہے ہیں لیکن حقیقت تو یہ ہے کہ قرآن کی کوئی ایک آیت بھی ایسی نہیں ملے گی جس کے ساتھ یہ سلوک نہ کیا گیا ہو۔ ہر لفظ اور ہر آیت میں قرآن کے اکھیم ہونے کا کفر کیا گیا ذرا برابر بھی اس بات پر توجہ نہ دی گئی کہ اللہ نے اگر ایسے الفاظ استعمال کیے ہیں تو ان کے استعمال کا آخر کوئی نہ کوئی مقصد تو ضرور ہو گا۔

اس آیت میں یہ نکتہ انہتائی قابل توجہ اور غیر معمولی ہے کہ اللہ نے محمد علیہ السلام کے بارے میں یہ کیوں کہا کہ وہ تمہارے رجال یعنی با اختیار بالغ مردوں میں سے کسی ایک کے بھی ابا نہیں تھے؟

ابا کہتے ہیں جس کی تربیت پر چلا جائے مثلاً ایک شخص اس کو جنم دینے والا یعنی اس کا والد وفات پا جاتا ہے یا وہ اپنے بچے کی تربیت نہیں کرتا تو جو بھی شخص اس بچے کی تربیت کرے گا جس کی تربیت پر بچہ چلے گا وہ اس کے لیے اس کا ابا کہلاتے گا۔ اگر ایک شخص نہ صرف بچے کو جنم دیتا ہے بلکہ اس کی تربیت بھی کرتا ہے تو وہ اس کا والد ہی نہیں بلکہ ابا بھی کہلاتے گا۔

اور کوئی بھی شخص بچے کی وہی تربیت کرتا ہے جو وہ خود ہوتا ہے بچہ اس کے کردار کو نقل کرتا ہے تو کسی شخص کا کردار یعنی جس طرح وہ دنیا میں زندگی گزارتا ہے کیا کیا کیسے کرتا ہے اس کے زندگی گزارنے کا مکمل طریقہ عربی میں ملت کہلاتی ہے۔

جس کی ملت پر چلا جائے گا وہ آپ کا ابا کہلاتے گا یعنی جسے آپ اپنے لیے روں ماذل بناؤ گے عربی میں وہ آپ کا ابا کہلاتے گا اور یہی وہ وجہ ہے جس وجہ سے اللہ نے یہ کہا کہ محمد تمہارے رجال یعنی بالغ خود مختار مردوں میں سے کسی ایک کے بھی ابا نہیں تھے یعنی تم میں سے کسی ایک مرد کے لیے بھی ایسا نہیں کہ وہ محمد کی ملت پر چلے یعنی محمد کو اپنا ابا بنائے کیونکہ تمہارے ابا یعنی وہ شخصیت جس کی ملت پر چلانا ہے جسے تمہارے لیے روں ماذل بنایا ہے وہ محمد نہیں کوئی اور ہے اور اللہ نے پورے قرآن میں صرف ایک ہی شخصیت کا نام لیا کہ وہ ہیں تمہارے ابا اور وہ شخصیت ہے ابراہیم علیہ السلام جیسا کہ آپ اس آیت میں دیکھ رہے ہیں۔

**مِلَّةُ أَبِيِّكُمْ إِبْرَاهِيمَ . الْحِجَّةُ ٧٨**

ملت تھی تمہارے ابا ابراہیم تھے یعنی یہ جو تم محمد کی ملت کے دعویدار بنے ہوئے ہو یہ ملت نہیں ہے تمہارے ابا ابراہیم تھے ان کی ملت تھی تمہارے ابا ابراہیم ہیں۔

اور اسی لیے اللہ نے بار بار ابراہیم کی ملت کی اتباع کا حکم دیا جیسا کہ آپ درج ذیل آیات میں دیکھ سکتے ہیں۔

**وَقَالُوا كُونُوا هُوَدًا أَوْ نَصْرَانِيَ تَهْتَدُوا قُلْ بَلْ مِلَّةُ إِبْرَاهِيمَ حَيْيِفَا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ . الْبَقْرَةُ ١٣٥**

وَقَالُوا اور کہہ رہے ہیں یعنی آج جب آپ اپنے ارد گرد نگاہ دوڑا میں تو ہر کوئی آپ کو یہ کہتا ہو انظر آئے گا کُونُوا هُوَدًا أَوْ نَصْرَانِيَ تَهْتَدُوا جو یہ دعویٰ کر رہے ہیں کہ ہم تو ہیں ہی ہدایت یافٹہ کیا اور وہ جوان کی نصرت کر رہے ہیں اگر تم ان میں سے ہو رہے ہو تو تم ہدایت پار رہے ہو ورنہ تم ہدایت نہیں پار رہے بلکہ گمراہ ہو۔

آپ اپنے ارد گرد نگاہ دوڑا میں تو آپ کو انسانوں میں دو بنیادی گروہ نظر آئیں گے ایک وہ جن کا دعویٰ ہے کہ ہم تو ہیں ہی ہدایت یافٹہ اور دوسرے وہ ہیں جو انہوں کی طرح ان کے پیچھے چل کر ان کی تعداد بڑھا کر اور انہیں چندے دیکھان کی نصرت کر رہے ہیں اور یہ دونوں طرح کے لوگ طرح طرح کے فرقوں میں تقسیم ہیں تو جو مشرک ہوتا ہے وہ ان کا شکار ہو جاتا ہے اور جو مومن ہوتا ہے وہ ان کی اتباع کرنے کی بجائے ان کی طرح فرقہ پرست مشرک بننے کی بجائے انہیں یہ جواب دیتا ہے جو اسے اللہ کہہ رہا ہے **فُلْ بَلْ مِلَّةُ إِبْرَاهِيمَ حَيْيِفَا** کہ نہیں تم پسے نہیں ہو یہ حق نہیں ہے یہ وہ ملت نہیں ہے جس پر تم چل رہے ہو اور مجھے بھی اس پر چلنے کا کہہ رہے ہو لوگوں کو بھی اس کی دعوت دے رہے ہو بلکہ حق تو یہ ہے کہ ملت تھی ابراہیم کی ہر طرف سے ہر لحاظ سے کٹ کر یک رخ ہو کر قائم

ہونادین کے لیے اور دین تھا فطرت و مَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اور جو اس طرح ہر طرف سے کٹ کر یک رخ ہو کر ملت ابراہیم کی اتباع کرتا ہے تو وہ نہیں مشرکین میں سے کیونکہ ابراہیم مشرکین میں سے نہیں تھا۔

**فُلْ صَدَقَ اللَّهُ فَاتَّبَعُوا مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ۔ آل عمران ۹۵**

کہہ صحیح وہ ہے جو اللہ کہہ رہا ہے اور اللہ وہ نہیں کہہ رہا جو تم لوگ کہہ رہے ہو تم لوگ کہہ رہے ہو فرقہ در فرقہ تقسیم ہو اور انہوں کی طرح اپنے آباؤ اجداد کے پیچھے چل رہے ہو جس پر تم لوگوں نے انہیں پایا اسی پر چل رہے ہو اور تم میں سے ہر کسی کا یہی دعویٰ ہے کہ ہمارے فرقے میں آجائے یہی حق ہے اور باقی سب باطل ہے تو یہ حق نہیں ہے یہ سچ نہیں ہے تم لوگ پیچے نہیں بلکہ اللہ صحیح کہہ رہا ہے جو چاہے اللہ کی بات صحیح ہے اور اللہ کی بات یہ ہے کہ خواہ کچھ ہی کیوں نہ ہو جائے پس اتباع کرو ابراہیم کی ملت کی ہر طرف سے کٹ کر بالکل یک رخ ہو کر اور ابراہیم نہیں تھا مشرکین میں سے تو جو بالکل ابراہیم کی طرح اس کی ملت پر چلے گا تو وہ مشرکین میں سے نہیں اور جو ابراہیم کی بجائے کسی اور کی ملت پر چلے گا اپنارخ دین جو کہ نظرت تھی سے ادھر ادھر کرے گا تو وہ مشرکین میں سے ہے۔

**وَمَنْ أَحْسَنُ دِيَنًا مِّمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَاتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِيمَ حَلِيلًا۔ النساء ۱۲۵**

اور کون سادیں احسن ہے اس دین سے کہا پنے رخ کو اللہ کے لیے کر کے خود کو مکمل طور پر جھکا دیا جائے اور جو کچھ بھی اپنا وجہ درکھتا ہے یعنی جو کہ اللہ کا وجود ہے اس میں دیکھو ہر کوئی احسان کر رہا ہے تو جو بھی اپنارخ اللہ کے لیے کر کے خود کو مکمل طور پر جھکا دیتا ہے تو وہ محسن ہے اور اس نے اتباع کی ابراہیم کی ملت کی ہر طرف سے کٹ کر اور اخذ کیا اللہ نے ابراہیم کو خلیل یعنی جو بھی ابراہیم کی ملت کی اتباع کرتا ہے ہر طرف سے کٹ کر تو اللہ اسے اپنا خلیل اخذ کر لیتا ہے۔

**فُلْ إِنَّى هَدَيْنَا رَبِّي إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ دِيَنًا قِيمًا مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ۔ الانعام ۱۶۱**

کہہ اس میں کچھ شک نہیں میں جو بھی کر رہا ہوں جس دین پر چل رہا ہوں میری ہدایت میر ارب کر رہا ہے ان لائنوں کی طرف جو قائم کرنے والی ہیں ایک ہی دین ہے جس پر قائم ہونا ہے ہر طرف سے کٹ کر یک رخ ہو کر وہ ملت تھی ابراہیم کی اور نہیں تھا ابراہیم مشرکین میں سے اور نہ ہی وہ مشرک ہو سکتا ہے جو ہر طرف سے کٹ کر بالکل یک رخ ہو کر ملت ابراہیم پر چل رہا ہو۔

**ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ۔ الححل ۱۲۳**

پھر کیا کیا ہم نے؟ وحی کی ہم نے تیری طرف کہ جس کی اتباع کرنی ہے وہ ملت تھی ابراہیم کی، ہر طرف سے کٹ کر یک رخ ہو کر ابراہیم کی ملت کی اتباع کرنی ہے اور نہیں تھا ابراہیم مشرکین میں سے یعنی ابراہیم نے اپنارخ رائی برابر بھی اپنے رب سے نہیں ہٹایا اپنے دین سے نہیں ہٹایا تو جو بھی ہر طرف سے کٹ کر بالکل یک رخ ہو کر ابراہیم کی ملت کی اتباع کرتا ہے تو وہ مشرکین میں سے نہیں اور جو بھی ابراہیم کی بجائے کسی اور کی ملت پر چل رہے ہیں تو وہ سب کے سب مشرکین میں سے ہیں۔

**وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ إِبْرَاهِيمَ إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَا فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ۔ البقرة ۱۳۰**

اور جو چاہتا ہے، خواہش کرتا ہے، کوشش کرتا ہے، طالب ہوتا ہے، حاصل کرنے کے لیے کوشش کرتا ہے اس کی طرف بڑھتا ہے، جو اسے دیا گیا اس کا استعمال کرتا ہے، اپنارخ کسی کی طرف کرتا ہے ابراہیم کی ملت کے برعکس کسی کی بھی طرف مگر وہی ایسا کرتا ہے جس کا داماغ کام نہیں کرتا جو بے وقوف ہے اور تمہیں یہ حق حاصل ہے کہ تم اپنی تحقیق کر لو یہی بات تمہارے سامنے آئے گی جو ہم کہہ رہے ہیں جو کہ قدر میں کر دیا گیا کہ عالمین میں سے ان کوچن لیا گیا دنیا میں جو ہر طرف سے کٹ کر یک رخ ہو کر ابراہیم کی ملت کی اتباع کرتا ہے اور اس میں کچھ شک نہیں ہر طرف سے کٹ کر ملت ابراہیم کی اتباع کرنے والا آخرت میں بھی اس کا مقام و مرتبہ درجہ صالحین میں سے ہو گا۔

آپ نے دیکھ لیا کہ پورے قرآن میں اللہ نے کہیں پر بھی محمد کی ملت کی اتباع کا حکم نہیں دیا بلکہ اللہ نے تو ابراہیم کی ملت کی اتباع کرنے کا حکم دیا کیونکہ ابا محمد نہیں بلکہ ابا ابراہیم کو بنایا گیا اور محمد تو محض رسول تھا یعنی محمد تو آکر کھول کھول کر واضح کرنے آیا تھا کہ ابا ابراہیم کی ملت ہے کیا کیونکہ اس وقت ضلال میں تھیں کسی ایک کو بھی حق کا علم نہیں تھا تو اللہ نے محمد کو کھڑا کیا تاکہ محمد کے ذریعے ابا ابراہیم کی ملت کو کھول کھول کر واضح کر دیا جائے ان کے سامنے محمد کی صورت میں عملی طور

پر ابراہیم کی ملت کو واضح کر دیا جائے۔

اب حقیقت آپ کے بالکل سامنے ہے اور آپ دیکھ چکے ہیں کہ ان شیاطین مجرمین نے اپنے مشرک آباد اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کو سچا ثابت کرنے کے لیے کس طرح اس آیت کے پہلے حصے کیسا تھکھلوڑ کیا۔

اور اب آتے ہیں آیت کے اگلے حصے کی طرف جس میں لفظ خاتم النبین کا استعمال ہوا اور جوان کے اس عقیدے کی سب سے بڑی اور اہم دلیل ہے جس کی بنیاد پر ان لوگوں نے یہ عقیدہ گھٹ رکھا ہے کہ محمد آخری رسول و بنی تھا اس کے بعد کوئی نبی اور رسول نہیں۔

ما گانَ مُحَمَّدٌ أَبَّا أَحَدٍ مِّنْ رِجَالِكُمْ وَلِكُنْ رَسُولُ اللَّهِ وَخَاتَمُ النَّبِيِّنَ۔ الاحزاب ۳۰

نہیں تھا جب تک محمد دنیا میں موجود تھا اب کسی ایک کا بھی تمہارے خود مختار مددوں میں سے اور لیکن رسول تھا اور خاتم النبین تھا۔

وَلِكُنْ رَسُولُ اللَّهِ وَخَاتَمُ النَّبِيِّنَ۔ آیت کے اس حصے میں لفظ رسول کی لپڑبر کا استعمال ہوا ہے جو کہ اس لفظ کو ماضی کا صیغہ بنادیتی ہے رسول جس کے معنی بنتے ہیں وہ رسول جو گزر چکا، رسول تھا یعنی ماضی کے رسول کی بات ہو رہی ہے۔ آگے اس آیت کے آخر میں دو الفاظ ہیں جوان کے عقیدے کی اصل بنیاد ہیں خاتم النبین۔

خاتم النبین کا ترجمہ کیا جاتا ہے نبیوں کے خاتمے پر، نبیوں کو ختم کر دینے والے، نبیوں کے آخری یا نبیوں کی ماہر وغیرہ۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا یہ تمام کے تمام تراجم یا ان میں سے کوئی ایک بھی ترجمہ ٹھیک ہے؟

کسی بھی لفظ کا کوئی بھی ترجمہ یا معنی کیا جائے اور کہا جائے کہ اسے تسلیم کر لیا جائے تو اسے تسلیم کر لیا جائے گا مگر یہ دیکھا جائے گا کہ ایسا کہنے والا کون ہے؟ کیونکہ کوئی بات کرے اور اس کی بات کو تسلیم کر لیا جائے یہ حق صرف اور صرف ایک ہی ذات کو حاصل ہے اور وہ ہے وہ ذات جس نے وجود دیا۔ اور وہ ذات جب انسانوں سے بات کرتی ہے تو اس طرح بات کرتی ہے جیسے اس کا قانون ہے۔ انسان کیونکہ بشر ہیں تو وہ ذات انہیں میں سے کسی بشر کا انتخاب کر کے اس بشر کے ذریعے انسانوں پر حق واضح کرتی ہے اپنی بات پیش کرتی ہے جسے رسول کہا جاتا ہے۔

یعنی جتنے بھی بشر ہیں ان میں سے کوئی بھی کوئی بات کرتا ہے اور کہتا ہے کہ میری بات کو مان لو کیونکہ میں جو کہہ رہا ہوں حق ہے تو دیکھا جائے گا کہ کیا اسے یہ حق حاصل ہے کہ اس کی بات مان لی جائے؟ یعنی کیا وہ اللہ کا رسول ہے وہ اسی ذات کا نمائندہ ہے اسی ذات کی نمائندگی کر رہا ہے جس نے وجود دیا؟ اگر تو وہ اس کا نمائندہ یعنی رسول ہے تو بلاشبہ و شبہ اس کی بات کو تسلیم کیا جائے گا۔ لیکن یہاں ایک اور بات بھی ذہن میں ہوں بہت ضروری ہے اسی ذات نے یعنی اللہ نے قرآن میں کئی مقامات پر واضح اور دلوك الفاظ میں کہا کہ وہ رسول بھیجا ہے الیات کیسا تھے جیسا کہ آپ درج ذیل آیات میں دیکھ سکتے ہیں۔

وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُنَا بِالْبَيِّنَاتِ۔ المائدہ ۲۲

اور تم کو حق حاصل ہے کہ تم اپنی تحقیق کرو اپنے گھوڑے دوڑا لو بالآخر تمہارے سامنے ہی آئے گا جو کہ طے شدہ ہے یعنی جو قدر میں کر دیا گیا آئے ان میں انہی میں سے رسول الیات کیسا تھے یعنی جو بھی رسول آیات تو وہ مجرمات کیسا تھیں بلکہ الیات کیسا تھا آیا اس نے حق کھوں کھوں کرو واضح کر دیا۔

آلُمْ يَأْتِهِمْ نَبِأً الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ قَوْمٌ نَّوْحٌ وَّ عَادٍ وَّ شَمُوْدٍ وَّ قَوْمٌ إِبْرَاهِيمَ وَاصْحَابِ مَدْيَنَ وَالْمُوْتَفَكَّتَ اَتَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلِكُنْ كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ۔ التوبہ ۷۰

وَلَقَدْ أَهْلَكَنَا الْقُرُونُ مِنْ قَبْلِكُمْ لَمَّا ظَلَمُوا وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ وَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا كَذَلِكَ نَجْزِي الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ۔ یونس ۱۳

ثُمَّ بَعْدَنَا مِنْ بَعْدِهِ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاءُ وَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَبُوا بِهِ مِنْ قَبْلٍ كَذَلِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِ الْمُعْتَدِلِينَ۔ یونس ۷۷

أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيُنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ فُرْوَةً وَأَثَارُوا الْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكْثَرَ مِمَّا

عَمَرُوهَا وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلِكُنْ كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ۔ الروم ۹

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاءُ وَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَانْتَقَمْنَا مِنَ الَّذِينَ أَجْرَمُوا وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ۔ الروم ۷۷

وَإِنْ يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ وَبِالْأُذُونِ وَبِالْكِتَابِ الْمُنِيبِ. فاطر ٢٥

ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا تَعَذِّيْهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَكَفَرُوا فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ إِنَّهُ قَوِيٌّ شَدِيدُ الْعِقَابِ. غافر ٢٢

فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهِزُّونَ . غافر ٨٣

آلُمْ يَأْتِكُمْ بِنُؤُو الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلٍ فَذَاقُوا وَبَالَّا أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ. ذَلِكَ بِأَنَّهُ كَانُوا تَعَذِّيْهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَقَالُوا

أَبْشِرْ يَهْدُونَا فَكَفَرُوا وَتَوَلُّوا وَاسْتَغْنَى اللَّهُ وَاللَّهُ غَنِيٌّ حَمِيدٌ. التغابن ٥، ٦

لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ . الحديده ٢٥

یہ چند آیات ہیں جن میں بالکل کھول کر واضح کر دیا گیا کہ رسول الپیات کیسا تھا جیسا کہ عین اللہ جو ہی رسول بھیجا ہے تو ایسا نہیں کہ وہ آتا ہے اور کوئی بھی بات کہتا ہے کہ جی میں رسول ہوں میری بات کو مان لوئیں بلکہ رسول تو الپیات کیسا تھا آتے ہیں۔ پیات میں کی جمع ہے اور میں کہتے ہیں کسی بھی بات کسی بھی شے کا ہر پہلو سے بالکل واضح ہونا اس کا انگ بالکل واضح کھلا ہوا ہونا۔

رسول آتے ہیں الپیات کیسا تھا عین رسول جو بھی بات کرتے ہیں تو وہ اپنی بات کو ہر لحاظ سے ہر پہلو سے کھول کھول کر سامنے رکھتے ہیں یہاں تک کہ کم سے کم عقل والے پر بھی بالکل واضح ہو جاتا ہے کہ یہ جو کہہ رہا ہے یقین ہے اس کا ردنا ممکن ہے اس کے باوجود وہ تسلیم کرے یا نہ کرے یا اس پر منحصر ہے کہ اگر وہ تسلیم نہیں کرتا تو کون وجوہات کی بنان پر نہیں کرتا۔ لیکن رسول جو بھی بات کرتا ہے وہ اس قدر کھول کھول کر واضح کرتا ہے کہ کسی کا بھی اس پر کوئی سوال نہیں رہتا بلکہ کوئی بھی نہیں کہہ سکتا کہ کیوں مان لی جاتی بات، اس وقت اس کے سچا ہونے کی کیا گارنٹی تھی۔

اس لیے اگر تو بات پیش کرنے والا رسول ہے تو پھر کوئی جتنے جی چاہے سوالات اٹھائے بالآخر اسے لا جواب ہونا پڑے گا رسول بھی بھی نہیں کہے گا کہ میں کہہ رہا ہوں بس اسی بنیاد پر تم بات مانو بلکہ رسول جو بھی بات کرے گا وہ ہر لحاظ سے کھول کھول کر واضح کرے گا وہ تسلیم نہ کرنے والوں کے لیے جنت بن جائے گا بلکہ کوئی بھی تسلیم نہ کرنے پر عذر یا بہانہ پیش نہیں کر سکے گا۔

اور اگر بات کرنے والا رسول نہیں ہے تو پھر اس کی بات اس وقت تک تسلیم نہیں کی جاسکتی جب تک کہ وہ اپنی بات کو حق ثابت نہ کر دے، جب تک کہ وہ سامنے والوں کو مطمئن نہ کر دے۔ اگر وہ اپنی بات کو سچا ثابت کر دیتا ہے سامنے والوں کو مطمئن کر دیتا ہے سامنے والوں پر بالکل واضح ہو جاتا ہے کہ واقعہ اس کی بات حق ہے اس کا ردنا نہیں کیا جاسکتا تو پھر بلاشک و شبہ اس کی بات کو تسلیم کیا جانا چاہیے اور تسلیم کیا جائے گا۔ اور اگر اپنی بات پیش کرنے والا رسول بھی نہیں ہے اور وہ اپنی بات کو سچا ثابت بھی نہیں کرتا، سامنے والوں کے سوالات کے جوابات نہیں دیتا انہیں مطمئن نہیں کرتا اعترافات دو نہیں کرتا تو پھر اس کی بات کیونکہ تسلیم کی جائے گی؟ اگر وہ کوئی بات کرتا ہے اور اپنی زبان سے اس کے سچا ہونے کا دعویٰ کرتا ہے لیکن اسے سچا ثابت نہیں کر سکتا سامنے والوں کو مطمئن نہیں کر سکتا ان کے اعترافات و سوالات کے جوابات نہیں دیتا بلکہ الٹا وہ زبردستی دوسروں پر اپنی بات مسلط کرنا چاہتا ہے تو پھر آخر اس کی اوقات کیا ہے؟ اس کی حدیثت کیا ہے؟ کیوں اس کی بات کو مان لیا جائے کیا وہ اللہ ہے؟ وہ اللہ ہے کہ اس کی وہ بات بھی مان لی جانی چاہے جو عقل میں نہ بھی آرہی ہو؟

اگر وہ اللہ نہیں تو اس کی بات تسلیم نہیں کی جاسکتی اس وقت تک جب تک کہ وہ اپنی بات کو سچا ثابت نہیں کر دیتا۔

تو اس آیت کے یہ جو تراجم، معنی و مفہوم کیے جاتے ہیں ایسے تراجم کرنے والے کیا اللہ کے رسول ہیں؟ جو آنکھیں بند کر کے ان کے ان تراجم و تفاسیر کو تسلیم کر لیا جائے؟ اگر نہیں تو پھر ان کو اپنے ان تراجم و تفاسیر کو سچا ثابت کرنا ہوگا، ان کو سامنے والوں کو مطمئن کرنا ہوگا، ان کے تراجم و تفاسیر پر اٹھنے والے اعترافات و سوالات کے جوابات دیکر اپنی بات کو سچا ثابت کرنا ہوگا اگر ایسا کرنے میں ناکام رہتے ہیں تو بلاشک و شبہ ایسے لوگ بے بنیاد اور باطل ہیں۔

آتے ہیں ان میں سے پہلے لفظ ”خاتم“ کی طرف۔

اس لفظ کو ہم مختلف پہلوؤں سے آپ پر واضح کر دیتے ہیں کہ اس کے معنی کیا ہیں سب سے پہلے آتے ہیں براہ راست اس لفظ کی طرف۔

عربی میں ختم ایک نہیں بلکہ دو طرح کا ہے۔ ایک ہے لفظ ختم یعنی ”خ ت م“، ختم اور دوسرا لفظ ہے ”خ ط م“، خطم۔ ان دونوں الفاظ کو جب بولا جائے تو کوئی بڑے سے بڑا عرب بھی یہ فیصلہ نہیں کر سکتا کہ ان میں سے کون سا ”ت“ والا ختم ہے اور کون سا ”ط“ والا خطم ہے اس وقت تک جب تک کہ ان الفاظ کو کسی پس منظر کے تحت بولانہیں جاتا اور پس منظر واضح کرے گا کہ یہاں ”ت“ والا ختم ہے یا پھر ”ط“ والا خطم۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ ان دونوں الفاظ کے معنی ایک ہی ہیں صرف ایک چھوٹے سے اور معمولی سے فرق کے علاوہ۔

یعنی مثال کے طور پر اگر آپ لفظ ختم کے معنی آخری کریں یا جو بھی معنی کریں تو آپ کو لامحالہ یہی معنی ”ط“، والے خطم کے بھی کرنا پڑیں گے۔ یعنی ان دونوں الفاظ میں جس ایک لفظ کے آپ جو بھی معنی کریں لامحالہ دوسرے لفظ کے معنی بھی آپ کو وہی کرنے پڑیں گے کیونکہ یہ دونوں ایک ہی لفظ کی معمولی سے فرق کی وجہ سے دو صورتیں ہیں۔

مثلاً آپ قرآن میں دیکھتے ہیں ایک لفظ ”ایتیبا“، جس کا معنی کیا جاتا ہے ”دیا ہم نے“، آپ اسے قرآن کی متعدد آیات میں دیکھ سکتے ہیں جن میں سے چند آیات درج ذیل ہیں جن میں یہ لفظ بالکل واضح طور پر دیکھا جاسکتا ہے۔

وَإِذْ أَتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَالْفُرْقَانَ. البقرة ٥٣

اور ترتیب دی ہم نے موی کو الکتاب اور دیا الفرقان۔

وَلَقَدْ أَتَيْنَاكَ سَبَعًا مِنَ الْمُثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيمَ. الحجر ٧٧

اور تحقیق کہ دیا ہم نے تجھے ساتویں میں سے سات ایک دوسرے کے بعد آنے والے سے اور ایسا القرآن کہ اگر اس القرآن کو نکال دیا جائے تو پیچھے القرآن کی اہمیت و حیثیت بالکل ایسی ہی رہ جائے گی جیسے کہ جسم سے تمام ہڈی نکال لینے سے پیچھے جسم کی اہمیت و حیثیت رہ جاتی ہے۔

وَلَقَدْ أَتَيْنَا ذَاوَدَ وَسُلَيْمَانَ عِلْمًا. النمل ١٥

اور تحقیق کہ دیا ہم نے داؤد اور سلیمان کو علم۔

اس کے علاوہ بھی لفظ ”ت“ کی بجائے ”ط“ سے بھی آیا ہے جیسے کہ آپ اسے درج ذیل آیت میں دیکھ سکتے ہیں۔

إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوثرَ. الكوثر ١

اس میں کچھ شک نہیں دیا ہم نے تجھے الکوثر۔

آپ نے دیکھا ایک ہی لفظ ہے جو کہ ”ت“ سے بھی ہے اور ”ط“ سے بھی اور یہ فرق ایک معمولی سے فرق کو واضح کرنے کے لیے ہے بالکل ایسے ہی لفظ ختم ”ت“ سے ہوا یا ”ط“ سے دونوں الفاظ ایک ہی لفظ کی دو صورتیں ہیں دونوں کا ایک ہی معنی ہے صرف ایک معمولی سے فرق کیسا تھ۔

اب آپ لفظ ختم جو ”ت“ والا ہے اس کا جو جی چاہے معنی کر لیں اس پر کسی بھی قسم کی بحث کرنے کی ضرورت پیش نہیں آئے گی ہم آپ کے اس معنی کو مانتے کے لیے بالکل تیار ہیں اس پر کسی بھی قسم کی کوئی بحث نہیں کریں گے لیکن اس شرط پر کہ ہم آپ کے سامنے لفظ ختم ”ط“، والارکھیں گے اور آپ سے کہیں گے کہ آپ جو معنی ”ت“، والے ختم کا کر رہے ہیں وہی معنی اس کو پہننا کر ثابت کریں اگر تو آپ وہ معنی ”ط“، والے خطم کو پہننا کر ثابت کر دیتے ہیں تو ہم ”ت“ والے لفظ ختم کے آپ کے بیان کردہ معنی کو کھلے دل سے تسلیم کر لیں گے ورنہ اگر آپ ایسا نہیں کر سکتے تو پھر جان لیں کہ خواہ کچھ بھی ہو جائے لفظ ختم کے معنی وہ نہیں ہو سکتے جو معنی آپ ”ط“، والے خطم کو پہننا کر ثابت نہیں کر سکتے۔

اس لیے ہم ایسا کرتے ہیں بجائے یہ کہم ”ت“، والے لفظ ختم کے معنی پر بحث کریں ہم پہلے ”ط“، والے خطم کے معنی کو جان لیتے ہیں جو معنی ”ط“، والے خطم کا سامنے آجائے وہی معنی ”ت“، والے ختم کا بھی ہو گا۔

آپ کسی بھی عرب دان سے سوال کر لیں کہ ”ط“، والے ختم کا معنی کیا ہے تو وہ آپ کو کہے گا کہ محمد علیہ السلام کے وقت عرب بہت سی اشیاء کے لیے لفظ خطم کا استعمال کرتے تھے خود محمد علیہ السلام نے بھی یہ لفظ کئی موقع پر استعمال کیا، مثلاً عرب جب دھول مٹی سے بچنا چاہتے تو اس غرض سے وہ اپنے ناک اور منہ کو

کپڑے سے ڈھانپ لیتے جسے عربی میں خطم کہا جاتا تھا اسی طرح جانوروں کو گند کھانے سے بچانے کے لیے یافصلوں کو کھا کر خراب نہ کریں یا جانوروں کے بچے میں کادو دہنہ پی سکیں اس مقصد کے لیے ان کے منہ پر جو ماسک یا چھکا سا پڑھا دیا جاتا تھا اسے خطم کہا جاتا تھا۔ اسی طرح اگر ایک نہر میں پانی بہرہ رہا ہوا در اس میں بہت سا گند اور لکڑیاں وغیرہ بھی بہرہ ہی ہوں اور آپ کی چاہت یہ ہو کہ اس سے آگے صرف پانی ہی جائے گا اس کے علاوہ کچھ بھی آگے نہیں جائے گا تو اس مقصد کے لیے وہاں کوئی جال سا گا دیا جاتا جسے خطم کہا جاتا تھا۔

یہ چند مثالیں آپ کے سامنے ہیں اب فیصلہ آپ خود کریں کہ لفظ **خطم** کے معنی کیا ہیں؟ کیا لفظ **خطم** کے معنی چھٹی کے نہیں بنتے جسے آپ انگلش میں فلٹر کہتے ہیں۔ فلٹر یعنی آپ نے طے کرنا ہے کہ اس مقام سے آگے کیا جاسکتا ہے اور کیا نہیں جاسکتا۔ ذرا غور کریں عرب جب دھول مٹی سے بچنے کے لیے ناک منہ پر کپڑا چڑھایتے تو کیا یہ فلٹرنہیں کہ اس میں سے سانس لینے کے لیے آسیجن تو گزرے مگر دھول اور مٹی وغیرہ نہ گزرا پائے۔

جانوروں کے منہ پر ماسک کیا فلٹر نہیں کہ اس میں سے وہ پانی تو پی سکتے ہیں سانس تو لے سکتے ہیں لیکن نہ چارا کھا سکتے ہیں نہ کسی جانور کا دودھ پی سکتے ہیں یعنی آپ نے طے کر دیا کہ آسیجن اور پانی تو گزرے مگر چارا اور کسی جانور کا تھن نہ گزر پائے کیا یہ فلٹر نہیں ہے؟ پھر نہ جاری ہے اس میں گند اور لکڑیاں وغیرہ بھی بہہ رہی ہیں آپ نے طے کر دیا کہ اس مقام سے آگے صرف پانی جائے گا گند اور لکڑیاں وغیرہ نہیں جس مقصد کے لیے وہاں کوئی جال سالاگا دیا تو کیا یہ فلٹر نہیں خیسے آپ اردو میں چھنپا چھنپا کہہ سکتے ہیں؟

یعنی یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو گئی کہ ختم جو کہ ”ط“ والا ہے اس کے معنی فلٹر کے ہیں۔ جب ”ط“ والے ختم کے معنی فلٹر کے ہیں تو پھر لامحale ”ت“ والے ختم کے معنی بھی آپ فلٹر کے ہی کرننا پڑیں گے۔ یعنی اس لحاظ سے بالکل واضح ہو جاتا ہے کہ لفظ ختم ”ط“ والا ہو یا پھر ”ت“ والا ختم دونوں کے معنی فلٹر کے ہیں۔

آئیں ایک اور پہلو سے بھی اس لفظ کے معنی کو جان لیتے ہیں۔ لفظ ختم جو کہ ”ت“ والا ہے اس کے معنی آخری یا پھر مہر کے کردینے جاتے ہیں اب آپ اس کا ترجمہ آخری کریں یا مہر دونوں کا مطلب بھی لیا جاتا ہے کہ اس کے بعد کچھ نہیں یعنی دونوں کا معنی آخری کا بھی لیا جاتا ہے۔ مثلاً آخری تو بالکل واضح ہے کہ آخری کو یعنی جس کے بعد کوئی نہیں اسے کہتے ہیں اس کے علاوہ لفظ ختم کا جو معنی مہر کے کیے جاتے ہیں تو ایسے لوگ بھی دو گروہوں میں تقسیم ہیں ان میں ایک گروہ مہر کے معنی بھی آخری ہی کرتا ہے اور اس کے لیے دلائل پیش کرتے ہیں کہ مہر کہتے ہیں میں کو مثلاً جب آپ کو خط یا پارسل پیک کرتے ہیں تو اس پر پیل یعنی مہر لگادی جاتی ہے کہ اب اس نہ ہی کچھ باہر آئے گا اور نہ ہی اس میں کچھ داخل ہوگا۔

اب اگر یہ بات مان لی جائے کہ ختم کے معنی مہر اور مہر کا مطلب ہے کہ سیل لگا دینا اب اس کے بعد نہ ہی اندر سے کچھ باہر آئے گا نہ ہی باہر سے کچھ اندر جاسکے گا تو یہ معنی بھی آپ سورت البقرۃ درج ذیل آیت میں کسی بھی صورت فٹ نہیں کر سکتے یعنی سورۃ البقرۃ کی درج ذیل آیت میں بھی یہی لفظ ختم استعمال ہوا ہے اور یہ آیت اس معنی کو کسی بھی صورت قبول نہیں کرتی بلکہ الٹا مسترد کرد تی سے۔

**ختَمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةً۔ الْقَرْآن**

وہ لوگ جو دنیا پرست ہیں جو دنیاوی مال و متاع سے حب کرتے ہیں جو اصل میں مفسدون فی الارض ہیں لیکن ان کا دعویٰ ہے کہ وہ اصلاح کر رہے ہیں یعنی وہ ہر شے کا صرف ظاہری پہلو دیکھتے ہیں اور جو باطنی پہلو ہے اسے بالکل نظر انداز کر دیتے ہیں جو کہ انہیں نظر ہی نہیں آتا ان کے بارے میں اللہ نے کہا کہ ان کے دلوں پر اللہ نے فلٹر لگا دیا اور ان کے سنبھلے پر یعنی جو کچھ بھی سنبھلتے ہیں وہ فلٹر ہو کر ہی ان کے دماغوں میں جاتا ہے اور ان کے دیکھنے پر بھی فلٹر ہیں جو شے فلٹر بنی ہوئی ہے ان کے لیے اس نے انہیں ہر طرف سے ڈھانپ رکھا ہوا ہے یعنی دنیاوی مال و متاع اس کے ظاہری فائدے، یہ ہر شے کو اسی نظر سے دیکھتے ہیں۔ دنیاوی مال و متاع کا ظاہری پہلو ان کے لیے فلٹر ہے جیسے کہ آج پوری دنیا میں دایتہ الارض و حصن دناتا پھر رہا ہے لیکن ان میں سے کسی کو بھی دایتہ الارض نظر نہیں آ رہا بلکہ اس کے بالکل بر عکس یہ فائدے کی اشیاء نظر آ رہی ہیں، یہ سہولتیں، آسانیاں، آسانیاں، آسانیاں، ترقی و انسانیت کی خدمت نظر آ رہی ہے کیونکہ ان کے کانوں اور آنکھوں پر فلٹر لگے ہوئے ہیں ان کی خواہشات کے۔

سورۃ البقرۃ کی آیت آپ کے سامنے ہے اب وہ لوگ جن کا کہنا ہے کہ ختم کے معنی مہر بمعنی آخری یا پھر براہ راست آخری کے ہیں ان کو چیلنج ہے کہ اگر وہ سچے ہیں تو قرآن کی اس آیت سے اپنے ان معنوں کی تصدیق کرو اکر دکھائیں یعنی ان معنوں کو اس آیت میں فٹ کر کے دکھائیں اگر تو وہ اپنے معنوں کو اس آیت میں فٹ کر دیتے ہیں یہ آیت ان کے معنوں کو قبول کر لیتی ہے تو وہ سچے ہیں اور اگر یہ آیت ان کے کیے گئے معنوں کو قبول کرنے کی بجائے مسترد کر دیتی ہے تو ایسے لوگ خواہ کچھ ہی کیوں نہ کر لیں وہ حق پر نہیں بلکہ باطل پر ہیں ان کی کوئی بنیاد نہیں اور ہر کوئی جانتا ہے کہ قرآن کی یہ آیت کسی بھی صورت ان کے کسی بھی معنی کو قبول نہیں کرتی بلکہ الٹا مسترد کر دیتی ہے۔

دوسرਾ اگر وہ جو ختم کا ترجمہ مہر اور مہر کا معنی کرتا ہے کہ مہر سیل کو نہیں بلکہ تصدیق شدہ کو کہتے ہیں جس پر مہر لگی ہو وہ نہیں جاسکتا لیکن حقیقت تو یہ ہے کہ خواہ یہ ممکنی اصل معنی کے لئے ہی قریب تر کیوں نہ ہو یقیناً نہیں ہے آپ اس معنی کو سورۃ البقرۃ کی اس آیت میں لفظ ختم کو نہیں پہنچ سکتے اس لیے ختم کے معنی خواہ آپ مہر کریں یا کچھ اور وہ قرآن کبھی بھی قبول نہیں کرے گا جب تک کہ آپ اپنی خواہشات کی اتباع کو ترک نہیں کر دیتے اور آپس کے لغض و عناد کی وجہ سے قرآن کو اپنی مرضی کے مطالب پہنچ کر اپنی چاہتوں کے مطابق ڈھانے سے باز نہیں آتے۔ آپ اس وقت تک حق کو نہیں پا سکتے خواہ کچھ ہی کیوں نہ ہو جائے جب تک کہ آپ زبردستی اپنے مطالب و معنی قرآن کو پہنانے کی بجائے خود کو مکمل طور پر قرآن کے آگے جھکانہیں دیتے، جب تک کہ آپ قرآن کو بدلنے کی بجائے خود کو بدلنے کی غرض سے قرآن کی طرف نہیں لپٹتے۔

آپ نے خود دیکھ لیا کہ ختم کے جو بھی معنی کیے جاتے ہیں وہ اس آیت میں اس لفظ پر پورے نہیں کرتا سوائے فلٹر کے۔ آتے ہیں قرآن کی طرف اور قرآن سے ہی سوال کرتے ہیں کہ آیا ختم کے معنی آخری کے ہیں یا کچھ اور تو قرآن اس کا جواب بالکل کھول کر واضح کر دیتا ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ قرآن الحکیم ہے اس میں جو لفظ جہاں جس طرح استعمال کیا گیا اس میں رائی بار بھی روبدل کا تصور تک بھی نہیں کیا جاسکتا۔ قرآن اپنی وضاحت خود کرتا ہے مثلاً جب قرآن سے سوال کیا جائے کہ کیا ختم کے معنی آخری کے ہیں تو قرآن سورۃ البقرۃ کی درج ذیل آیت کو سامنے لا کھڑا کرتا ہے۔

خَتَمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ۔ البقرۃ ۷

سورۃ البقرۃ کی اس آیت میں بھی وہی لفظ ختم کا استعمال ہوا ہے اگر کوئی کہتا ہے یادوں کی کہتا ہے کہ ختم کے معنی آخری کے ہیں یا پھر اس کے علاوہ کچھ اور ہیں تو پھر ایسے ہر شخص کو حکم کھلا چیلنج ہے کہ پھر اس آیت میں بھی لفظ ختم کو آخری یا پھر جو بھی معنی وہ کرتا ہے وہ معنی پہنچ کر دکھائے اور اگر ایسا نہیں کر سکتے جو کہ مکن ہی نہیں تو پھر ختم کے معنی آخری کے نہیں ہیں عربوں کی زبان عربی میں آخری کو ختم نہیں کہتے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر ختم کے معنی آخری کے نہیں تو پھر آخری کو عربی میں کیا کہتے ہیں؟ تو قرآن اس سوال کا جواب بھی بالکل کھول کر دیتا ہے جیسا کہ سورۃ الحدید کی درج ذیل آیت سے بڑھ کر واضح اور کوئی آیت نہیں ہو سکتی جو بالکل کھول کر واضح کر دیتی ہے کہ آخر کو عربوں کی زبان عربی میں کیا کہتے ہیں۔

هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالبَاطِنُ۔ الحدید ۳

اس آیت میں اول کی ضد آخر آئی ہے جس سے کسی بھی قسم کا کوئی شک و شبہ یا ابہام پیچھے نہیں رہتا کہ عربوں کی زبان عربی میں آخر کو آخر ہی کہتے ہیں نہ کہ ختم اور پھر کو نہیں جانتا کہ اول کیا ہے اور آخر اول کی ضد ہے یعنی عربی میں آخر کو آخر ہی کہا جاتا ہے نہ کہ ختم۔

اب جب قرآن سے ہی یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو گئی کہ عربوں کی زبان عربی میں آخر کو ختم نہیں بلکہ آخر ہی کہتے ہیں تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ پھر ختم کے معنی آخری کے کیوں کیے جاتے ہیں؟ آج تک ختم کے معنی آخری کے کیوں کیے جاتے رہے آخر اس کی وجہ کیا ہے؟ تو اس سوال کا جواب بھی بالکل واضح ہے کہ ختم لفظ نہ صرف عربوں کی زبان عربی میں پایا جاتا ہے بلکہ یہ لفظ فارسی میں بھی پایا جاتا ہے لیکن عربی میں جن معنوں میں یہ لفظ استعمال ہوتا ہے فارسی میں اس کے برعکس مختلف معنی میں استعمال ہوتا ہے۔ فارسی میں ختم کے معنی ہیں آخر یعنی جس کے بعد کوئی نہیں۔ وہ لوگ جو قرآن کو اپنے مشرک آباء اور اجداد سے نسل در نسل منتقل ہونے والے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کے مطابق ڈھانے ہیں وہ لوگ دھوکا دیتے ہوئے عربی کے لفظ ختم کو فارسی کا لفظ ختم بنا کر پیش کرتے

بیں حالانکہ یہ القرآن فارسی میں تو نہیں بلکہ یہ القرآن تو عربوں کی زبان عربی میں ہے۔

فارسی میں ختم آخری کو کہتے ہیں لیکن عربوں کی زبان عربی میں ختم آخر کو نہیں بلکہ فلٹر یعنی چھنی کو کہتے ہیں اب اس کے باوجود اگر کوئی ختم کے معنی آخر کے کرتا ہے تو پھر اس سے بڑا دھوکے باز، مکار، جاہل، جھوٹا اور دجال کوئی اور نہیں ہو سکتا جو عربی کے لفظ کو فارسی کا لفظ بنا کر پیش کرے۔ یوں آپ پر یہ بات بھی بالکل کھل کرواضح ہو گئی کہ ختم کے معنی آخری کیوں کیے جاتے ہیں جو کوئی محض دھوکے اور علمی و جہالت کے سوا کچھ نہیں۔

اب آپ پر ہر لحاظ سے یہ بات بالکل کھل کرواضح ہو چکی کہ ختم فلٹر کو کہتے ہیں جسے اردو میں چھلنی یا چھننی کہتے ہیں۔ قرآن میں جہاں جہاں بھی لفظ ختم کا استعمال ہوا ہے، آپ کونہ صرف دعوت دیتے ہیں بلکہ چیخ کرتے ہیں کہ وہاں وہاں یہ معنی پیش کریں اگر قرآن کا کوئی ایک بھی مقام اس معنی کا رد کرتا ہے اسے قول کرنے سے انکار کرتا ہے تو ہم باطل ہوں گے لیکن آپ چاہ کر بھی ایسا نہیں کر سکتے کیونکہ جب ختم عربوں کی زبان میں کہتے ہی فلٹر کو ہیں تو قرآن بھلا کیوں اس معنی کا رد کرے گا اسے قبول کرنے سے انکار کرے گا بلکہ قرآن کے تمام مقامات صرف اور صرف اسی معنی کو قبول کریں گے اور قرآن کے تمام مقامات اس معنی کو قبول کرتے ہوئے قرآن بذات خود اس معنی کی تصدیق کر دیتا ہے کہ یہی حق ہے۔

آگے چل کر یہ بات بھی بالکل کھول کرواضح کر دیں گے کہ اسی قرآن میں اللہ کا حکم ہے کہ جو بھی حق کا دعویدار ہے جو بھی کوئی بات کرتا ہے تو اس کی بات کو اس قرآن پر پیش کرو جو تمہارے دو ہاتھوں کے درمیان ہے اگر تو وہ حق ہوا اس کی بات حق ہوئی تو قرآن میں اس کی تصدیق موجود ہو گی قرآن اس کی تصدیق کرے گا اور نہ اگر قرآن اس کی تصدیق نہیں کرتا تو وہ حق پر نہیں نہیں اس کی بات حق ہے بلکہ وہ باطل ہو گا اس کی بات بالکل بے بنیاد و باطل ہو گی۔ اس لیے کوئی بھی ختم کا جو بھی چاہے ترجمہ دمعنی کرے اگر تو قرآن اس کی تصدیق کرتا ہے تو وہ حق ہے اور اگر قرآن اس کی تصدیق نہیں کرتا تو وہ حق نہیں بلکہ باطل ہے اب آپ خود فیصلہ کریں کہ کن کا معنی قرآن قبول کر رہا ہے کس کے معنی کس کی بات کی قرآن تصدیق کر رہا ہے اور کس کا رد۔ اپنے آبا و اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے بے بنیاد و باطل عقائد و نظریات کو سچا ثابت کرنے کے لیے آج تک عظیم دھوکہ دیا جاتا رہا ختم جو کہ عربوں کی زبان کا لفظ ہے اسے فارسی کا لفظ بنا کر پیش کیا جاتا رہا کیونکہ ختم نہ صرف عربوں کی زبان کا لفظ ہے بلکہ فارسی میں بھی پایا جاتا ہے لیکن دونوں کے معنی بکسر مختلف ہیں۔ فارسی میں ختم کے معنی ہیں آخر مگر عربوں کی زبان میں اس کے بالکل بر عکس ختم کے معنی ہیں چھننی یعنی فلٹر۔

اب آتے ہیں اگلے لفظ **النین** کی طرف۔

اس کا ترجمہ نبیوں کی جمع کا کیا جاتا ہے اور پھر وہ نبی جو ماضی میں گرچکے یا پھر سارے کے سارے نبی۔ حقیقت کیا ہے آتے ہیں اس طرف۔ پورے قرآن میں اس حوالے سے مجموعی طور پر پانچ الفاظ کا استعمال کیا گیا ہے ان میں پہلا لفظ ہے ”نبی“ دوسرا لفظ ”نبی“ یعنی لفظ نبی کے نیچ دوزیریں، تیسرا لفظ ”انبیاء“ چوتھا لفظ ”نبیون“ اور پانچواں لفظ ”نبین“ آیا ہے۔

آپ پورے قرآن کو اٹھا کر دیکھ لیں پورے کے پورے قرآن میں ان پانچ کے علاوہ کوئی چھٹا لفظ استعمال نہیں ہوا۔ جب آپ ان کے تراجم و تفاسیر اٹھا کر دیکھیں تو آپ پرواضح ہو جائے گا کہ ان کے تراجم و تفاسیر میں ایک لفظ ”نبی“ کے معنی ایک ہی نبی کے کیے جاتے ہیں اور اس کے علاوہ باقی چاروں الفاظ کا ایک ہی ترجمہ کیا جاتا ہے نبی کی جمع۔ یعنی ان کے نزدیک ان پانچ میں سے ایک لفظ تو واحد کا صیغہ ہے اور باقی چاروں کے چاروں محض جمع کے صیغے ہیں۔ اب یہاں بہت سے سوالات پیدا ہوتے ہیں سب سے پہلی بات کہ کیا اللہ یہ بتانا چاہ رہا ہے کہ دیکھو میرے پاس ایک ہی بات کے لیے کئی کئی الفاظ موجود ہیں؟ دوسری بات کہ ایک طرف تو اللہ خود کو العزیز الحکیم اور قرآن کو بھی الحکیم قرار دے رہا ہے اور دوسری طرف ایک ہی بات کے لیے چار چار مختلف الفاظ کا استعمال کرنا، اتنے بڑے بڑے فرق نظر انداز کرنا کہاں کی حکم ہے؟ پھر اللہ اور قرآن کیسے الحکیم ہو سکتے ہیں؟ یہ فعل تو اللہ اور قرآن کے الحکیم ہونے کی نفی کر رہا ہے۔ تیسرا بات یہ کہ قرآن اللہ کا کلام ہے یعنی اس قرآن میں جو کچھ بھی درج ہے یا اللہ کی اول تا آخر تمام کے تمام انسانوں سے کی جانے والی گفتگو کا ریکارڈ ہے آیات کی صورت میں یعنی اللہ کی اول تا آخر تمام انسانوں سے کلام یعنی گفتگو کی تاریخ ہے تو پھر یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے چلو ایک لمحے کے لیے تمہاری بات مان لی کہ نبی آنا بند ہو گئے مگر جب نبی آرہے تھے تو اس وقت کے انسانوں سے اللہ نے ماضی کے انبیاء کی کوئی بات نہ کی؟ حال کے نبیوں کی کوئی بات نہ کی؟

مستقبل کے نبین کی کوئی بات نہ کی؟ اگر کی تو پھر قرآن میں اس کی تاریخ دکھاو کہاں لکھا ہے؟ اور اگر کی تو اپنی کے انبیاء کا ذکر کس طرح کیا، حال والے نبیوں کا ذکر کن الفاظ سے کیا اور مستقبل والے نبین کے بارے میں جب کوئی خبر دی تو ان کا ذکر کیسے کیا؟ ماضی، حال اور مستقبل کے جو نبی تھے ان کی پیچان کیسے ہو گی؟

یہ بات جان لیں اور پیچھے بھی آپ جان چکے کہ اللہ نہ صرف الحکیم ہے بلکہ العزیز الحکیم ہے اور اس کا کلام قرآن بھی الحکیم ہے مطلب کہ اس قرآن میں جو جو لفظ بھی استعمال کیا گیا وہی استعمال کیا گیا جو استعمال کرنا تھا اس میں رائی برابر بھی تبدیل ممکن نہیں، اگر کہیں پر ادائی برابر بھی فرق رکھا گیا تو وہ فرق لازم تھا، اس قرآن میں جو جو حیسا جیسا جہاں جہاں جیسے جیسے جتنا بتنا استعمال کیا گیا اس میں رائی برابر تبدیلی کا تصور تک بھی نہیں کیا جاسکتا، آپ زبر کوزیر اور زیر کوزیر نہیں بنا سکتے اگر آپ نے کہیں پر بھی کسی فرق کو نظر انداز کیا تو اس کا مطلب کہ آپ زبان سے لاکھ اللہ کو الحکیم کہو اللہ کو سبحان کہو اللہ کے لیے الحمد کو ہو مگر حقیقت یہ ہے کہ آپ اپنے عمل سے اللہ کے الحکیم ہونے کا کفر کر رہے ہیں انکار کر رہے ہیں اللہ کے سبحان ہونے کا انکار کر رہے ہیں اللہ کے لیے الحمد کا انکار کر رہے ہیں۔ اگر آپ اللہ کو الحکیم تسلیم کرتے ہیں تو آپ پر لازم ہے کہ آپ رائی برابر فرق کو بھی نظر انداز نہیں کر سکتے، جو فرق بھی رکھا گیا جو ترتیب رکھی گئی آپ اسے نظر انداز نہیں کر سکتے جب تک اس کو جان نہیں لیتے تب تک آپ آگئے نہیں بڑھ سکتے۔

جب آپ جان چکے کہ قرآن الحکیم ہے تو کیسے ممکن ہے کہ پانچ مختلف الفاظ ہوں، نہ کہ معمولی فرق بلکہ غیر معمولی فرق کیسا تھا مختلف الفاظ اور ان میں سے ایک کے علاوہ باقی سب کا معنی یا ترجمہ ایک ہی ہو؟ یہ کیسے ممکن ہے؟

اللہ العزیز الحکیم ہے اس نے کہیں رائی برابر بھی فرق رکھا تو وہ فرق لازم تھا آپ اسے کسی بھی صورت نظر انداز نہیں کر سکتے یہاں تو یہ پانچوں بالکل مختلف الفاظ ہیں۔

اب آتے ہیں ان پانچوں الفاظ کی طرف اور ہر پہلو سے کھول کھول کر آپ کے سامنے رکھتے ہیں یہاں تک کہ کسی بھی قسم کا کوئی ابہام نہ رہے۔ نبی، نبی، انبیاء، نبیوں، نبین۔

سب سے پہلے لفظ نبی کی وضاحت کرتے ہیں کہ لفظ نبی کے معنی کیا ہیں اور نبی کا مقصد کیا ہے؟

جب ہمیں ان الفاظ کے جوابات مل جائیں گے تو حق کو سمجھنا بالکل آسان ہو جائے گا آپ کسی کے بھی فریب کا شکار نہیں ہوں گے۔

نبی: یہ دو الفاظ کا مجموعہ ہے ”نبَّ اور نِي“

”نبَّ“ عربی میں کہتے ہیں اس علم کو جو صرف اور صرف اس ایک کے پاس ہے جو خالق و مالک ہے یعنی اللہ، ایشور اس ایک کے علاوہ کسی کے پاس نہیں اور وہ علم دوسروں کو دیا جائے جسے آپ اردو میں خبر کہتے ہیں لیکن یہ بات جان لیں کہ خبر عربی کا بھی لفظ ہے اور عربی میں خبر کہتے ہیں اس علم کو جو آپ یا آپ کے علاوہ اور کسی کے بھی پاس ہے مگر جن کے پاس نہیں ان کے لیے وہ علم اس وقت خبر کہلاتا ہے جب ان کے پاس وہ علم آجاتا ہے۔ مگر نبَا کے معنی ہیں وہ علم جو اللہ کے علاوہ کسی کے پاس نہیں جب وہ علم اللہ انسانوں کو دیتا ہے ان پر ظاہر کرتا ہے تو وہ نبَا کہلاتا ہے۔

نبَّ کا اگلا لفظ جو کہ ایک حرفاً ہے وہ ہے ”ني“ اور ”ني“ عربی میں خودی یا اپنے لیے استعمال ہوتا ہے جیسے رب اور رب یعنی میرا رب۔ یعنی اگر ”ني“ کسی لفظ کے شروع یا آخر میں استعمال ہوتا ہے تو خودی کے لیے استعمال ہوتا ہے۔

نبَّ وہ علم جو اللہ کے علاوہ کسی کے پاس نہیں اور لفظ نبی، اللہ کہہ رہا ہے میں تمہیں بتا تا ہوں میں علم کیا ہے جو میرے علاوہ کسی کے پاس نہیں۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ علم کیا ہے؟ تو اس کا جواب بہت ہی آسان ہے ذرا آپ غور کریں کیا آج تک کبھی ایسا نہیں ہوا کہ آپ کے سامنے یہ سوال آیا ہو کہ آپ کون ہیں؟ آپ کی حقیقت کیا ہے؟ آپ اس دنیا میں کہاں سے آئے؟ آپ کا اول کیا ہے آخر کیا ہے؟ آخر آپ اس دنیا میں کیوں آئے کیسے آئے یا اگر بھیجے گئے تو کیوں اور کیسے کس نے اور کس مقصد کے لیے بھیجا؟

آپ جب اپنے اردوگردنگاہ دوڑاتے ہیں تو کیا آپ کو نظر نہیں آتا کہ ہر شے کا کوئی نہ کوئی مقصد ہے یہاں تک کہ آپ کچھ بھی بناتے ہیں خرید کر لاتے ہیں تو اس کا ضرور کوئی نہ کوئی مقصد ہوتا ہے تو پھر آپ کیا بغیر کسی مقصد کے وجود میں لائے گئے؟ جب نہیں تو آخر وہ مقصد کیا ہے؟ یہ ایسا سوال ہے جو زندگی میں کئی موقع پر ہر کسی کے سامنے آتا ہے جس میں ذرا سی بھی عقل ہے اس کے دل و دماغ میں یہ سوال ضرور پیدا ہوتا ہے کہ آخر وہ کون ہے اس کی تخلیق کا مقصد کیا ہے؟ کیا وہ ایسے ہی بے مقصد وجود میں آگیا ایسا کیسے ہو سکتا ہے؟ مثلاً اگر آپ یہ کہیں کہ نہیں ایسا سوال بھی سامنے نہیں آیا ایسا سوال کبھی پیدا نہیں ہوا تو یہ بالکل جھوٹ ہو گا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ سوال تو کئی موقع پر سامنے آتا ہے لیکن آپ اس کی طرف توجہ نہیں کرتے آپ کی توجہ باقی ادھر ادھر کے معاملات میں ہونے کی وجہ سے وہ سوال نظر انداز ہو کر پھر اوجھل ہو جاتا ہے گویا کہ بھی سامنے آیا ہی نہ ہو۔

اس کے باوجود ہم یہ سوال آپ کے سامنے لاتے ہیں۔ مثلاً اگر آپ کا ہاتھ پکڑ کر آپ سے سوال کیا جائے کہ یہ کیا ہے تو آپ فوراً جواب دیں گے کہ ہاتھ ہے اور پھر یہ پوچھا جائے کہ کس کا ہے تو آپ جواب دیں گے کہ میرا ہے اسی طرح آپ کے جسم کے مختلف اعضاء کے بارے میں سوال کرتے کرتے آپ کے پورے جسم کے بارے میں سوال کیا جائے کہ یہ جسم کس کا ہے تو آپ جواب دیں گے کہ میرا ہے بالکل اسی طرح جس طرح آپ کے ہاتھ میں آپ کی کتاب پکڑ کر یا کوئی شے پکڑ کر آپ سے پوچھا جائے کہ کس کی ہے تو آپ کہیں گے میری جس کا مطلب کہ آپ الگ ہوا وہ شے الگ ہے۔ جب آپ نے کہا یہ جسم میرا ہے تو اس کا مطلب بالکل واضح ہے کہ آپ الگ ہوا آپ کوئی اور ہوا وہ یہ جسم الگ ہے یہ جسم آپ نہیں ہوا آپ کوئی اور ہوا کہہ رہا ہے کہ یہ جسم میرا ہے۔ تو اب آپ سے سوال ہے کہ وہ جو میرا کر رہا ہے وہ میں کون ہے؟ آپ کون ہو؟ کیا آپ کے پاس اس سوال کا جواب ہے؟

جب آپ کو اس سوال کا جواب ملے گا تو تب اس کے بعد آپ پرواضح ہو گا کہ آپ اس دنیا میں کیوں آئے ہو آپ کے آنے کا مقصد کیا ہے یا آپ کیوں بھیجے ہو آپ کے بھیج جانے کا مقصد کیا ہے۔ تو یہی وہ بنا ہے جس کے بارے میں اللہ کہہ رہا ہے کہ صرف اور صرف میں ہی ہوں جو تمہیں بتا سکتا ہوں، ان تمام سوالات کے جوابات یہ سارا علم میں ہی تمہیں دے سکتا ہوں میں ہی تمہاری راہنمائی کر سکتا ہوں۔

نبی یعنی اللہ کہہ رہا ہے میں ہوں تمہیں یہ سب نبادینے والا یعنی یہ سب علم تم پرواضح کرنے والا جو تمہارے پاس نہیں ہے۔ تم کون ہو، کیا ہو، کہاں سے آئے ہو، تمہارا دنیا میں آنے کا مقصد کیا ہے، اسے پورا کیسے کرنا ہے، کیا کرنا ہے، کیا نہیں کرنا، کیا حلال ہے اور کیا حرام ہے، کیا کھانا ہے اور کیا نہیں کھانا، کیسے کھانا ہے اور کیسے نہیں کھانا، کیسے اٹھنا ہے، کیسے بیٹھنا ہے، کون دشمن ہے اور کون دوست ہے، کیا کرنا کیا نہیں کرنا، دنیا و آخرت میں بلند مقام کیسے حاصل ہوتا ہے اور کیسے ذلت میں گردایا جاتا ہے یعنی یہ تمام راہنمائی میں کر رہا ہوں۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اللہ کس طرح علم دیتا ہے اللہ کیسے راہنمائی کرتا ہے؟ تو اس سوال کا جواب بھی بالکل واضح ہے کہ انسان چونکہ بشر ہیں تو اللہ نہیں میں سے کسی بشر کا انتخاب کرتا ہے اور اس کے ذریعے نبادیتا ہے جسے رسول کہا گیا۔ یعنی رسول، اللہ کی زبان ہوتی ہے رسول جو بشری وجود ہوتا ہے وہ محض ایک آلہ ہوتا ہے انسانوں سے خطاب کا، اس آئے میں یعنی اس بشر میں اللہ بول رہا ہوتا ہے اللہ نبادے رہا ہوتا ہے۔

نبی یعنی اللہ کہہ رہا ہوتا ہے کہ اس بشر کے ذریعے میں تمہیں نبادے رہا ہوں تم پر تمہاری حقیقت تمہارے دنیا میں بھیجا جانے کا مقصد واضح کر رہا ہوں تم نے کیا کرنا ہے کیا نہیں اور کیسے کرنا ہے یہ سب میں تم پرواضح کر رہا ہوں دنیا میں زندگی گزارنے کی راہنمائی میں کر رہا ہوں۔

اس کے علاوہ ایک دوسرے پہلو سے بھی یہ بات جان لیں۔ جب آپ سے سوال کیا جائے کہ آپ کون ہیں تو آپ کہیں گے کہ انسان۔ کیا کبھی آپ نے غور کیا لفظ انسان کے معنی کیا ہیں انسان کسے کہتے ہیں انسان کیا ہے؟

لفظ انسان کے معنی ہیں خود اپنے ہی آپ کو مکمل طور پر بھولا ہوا یعنی وہ جو اپنی ہی ذات کو بھول چکا ہے اور جسے وہ اپنا آپ سمجھ رہا ہے وہ اس کی ذات نہیں ہے۔ لفظ انسان کو گرامر کی رو سے بھی دیکھ لیں۔ ”انسان“ یہ لفظ چار الفاظ کے مجموعے سے وجود میں آیا ہے ”ا، نس، ا، ن“

عربی کا اصول ہے کہ الف اگر شروع میں استعمال ہو تو لفظ کو سوالیہ بنا دیتا ہے آخرين میں استعمال ہو تو اسے فاعل بنا دیتا ہے اور اگر آخر کی طرف درمیان میں استعمال ہو تو اسے قابل بنا دیتا ہے اور اگر آخر کی طرف درمیان میں استعمال ہو تو اس میں کسی کا بھی اشتبہ ختم کر دیتا ہے یعنی مکمل کا مکمل بنا دیتا ہے۔ اس لفظ کے شروع میں الف آتا ہے جو کہ آگے آنے والے لفظ کو بات کو سوالیہ بنا دیتا ہے اور اگلا لفظ ہے ”نس“ جس کے معنی ہیں ایسے بھول جانے کے جیسے کہ اس کا وجود ہی نہ ہو جو بھول گئے۔ اسے ایک مثال سے سمجھ لیجیے مثلاً آپ نے اپنی پیدائش سے لیکر، ۳ سال تک کی جو عمر گزاری اس میں آپ نے بہت کچھ کیا لیکن اگر آپ سے سوال کیا جائے کہ آپ جب پیدا ہوئے تو اس وقت کے بارے میں آپ کو کچھ یاد ہے دو، تین سال کی عمر تک کا کوئی واقعہ سنائیں تو آپ کو کچھ یاد نہیں آپ اس طرح بھول چکے ہیں جیسے کہ وہ وقت کبھی آیا ہی نہیں۔

حالانکہ یہ اٹل حقیقت ہے کہ آپ پر ایسا وقت گزر چکا ہے مگر آپ بھول چکے ہیں اس طرح بھول جانے کو عربی میں ”نس“ کہتے ہیں۔ اب ان دونوں الفاظ کو ملائیں تو لفظ بنے گا ”نس“ جس کے معنی بنیں گے کیا ہے جو اس طرح بھولا ہوا ہے جیسے کہ اس کا کوئی وجود ہی نہ ہو؟ اب آگے اسی سوال کا جواب آجاتا ہے جیسا کہ ہم نے کہا تھا کہ الف اگر آخر کی طرف درمیان میں آجائے تو مکمل کا مکمل بنا دیتا ہے اس میں کسی کا بھی اشتبہ ختم کر دیتا ہے تو آگے آجاتا ہے ”الف“ جس کے معنی بنیں گے سب کا سب مکمل طور پر بھول چکے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ کیا ہے جو سب کا سب مکمل طور پر بھول چکے؟ تو آگے لفظ آجاتا ہے ”ن“ جس کے معنی ہیں، ہم، یعنی اپنی ہی ذات ”اللہ“۔

اب آئیں اس پرے لفظ کی طرف کے اس کے معنی کیا بنیں گے۔ ”انسان“ کیا ہے جو سب کا سب مکمل طور پر اس طرح بھول چکے جیسے کہ اس کا کوئی وجود ہی نہ ہو وہ اپنی ہی ذات ہے جسے پورے کا پورا مکمل طور پر بھول چکے اپنی ہی ذات کا رائی بر بھی کچھ یاد نہیں رہا۔ اور وہ اپنی ذات کیا ہے یہ الگ موضوع ہے لیکن اتنا جان لیں کہ ”ن“ کے معنی جب ہم کیے جاتے ہیں تو یہ اللہ اپنے لیے استعمال کرتا ہے یعنی ”ن“ اللہ کی ذات کے لیے استعمال ہوتا ہے۔ پیچھے کہا تھا کہ اگر آپ سے سوال کیا جائے کہ آپ کون ہو تو آپ کہتے ہیں کہ آپ انسان ہو جس کا مطلب کہ آپ کون ہو آپ کو اس کا علم ہی نہیں آپ اپنی ہی ذات کو مکمل طور پر بھول چکے ہوئے ہو جیسا کہ پیچھے یہ بات بہت ہی آسان الفاظ اور مثال سے واضح ہو چکی۔

آپ کے اعضاء کے بارے میں سوال کرتے کرتے جب پورے جسم کے بارے میں پوچھا کہ جسم کس کا ہے تو آپ نے کہا میرا جسم ہے جس کا مطلب یہ جسم آپ نہیں ہو بلکہ یہ جسم آپ کا ہے آپ اس جسم کی ملکیت کا دعویٰ کر رہے ہو۔ تو جب آپ سے سوال کیا گیا کہ آپ کون ہو یعنی وہ جو میں میں میرا میرا کر رہا ہے وہ کون ہے تو آپ کے پاس اپنی ہی ذات کے بارے میں کوئی جواب نہیں آپ اپنی ہی ذات کو بھول چکے ہو کہ آپ کیا ہو۔ اسی کو عربی کے ایک لفظی جملے میں بیان کیا جائے تو وہ ہے لفظ انسان۔

اب آپ خود غور کریں جو خود اپنی ہی ذات کو بھول چکا ہے جسے اپنی ہی ذات کا علم نہ ہوا سے یہ کیسے علم ہو سکتا ہے کہ اس دنیا میں آنے کا مقصد کیا ہے اور وہ مقصد کیسے پورا ہوگا؟ اور کس کو علم ہے کہ آپ کون ہو؟ کون ہے جو یہ بتا سکتا ہے کہ آپ کون ہو؟

ذرا غور کریں کیا اس کے سوا کوئی ہو سکتا ہے جو بھولا ہوانہ ہو؟ یعنی جسے سب علم ہو کچھ بھی بھولا ہوانہ ہو۔ تو جو بھولا ہوانہ نہیں ہے وہ کون ہے؟ وہ اللہ ہے۔ اور اگر آپ کو علم نہیں تو جان لیں کہ لفظ انسان لفظ اللہ کی ضد ہے اسی کا ذکر قرآن کی سورت الحشر میں کیا گیا جیسا کہ آپ درج ذیل آیت کو خود اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں۔

وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسْوَ اللَّهَ فَإِنْسَنُهُمْ أَنفُسُهُمْ أُولَئِنَّكُ هُمُ الْفَسِقُونَ۔ الحشر ۱۹

اور نہ کرو یہ جو کچھ بھی تم کر رہے ہو یہ تم ہو رہے ہو بالکل ان لوگوں کی طرح جو بھولے کے بھولے ہی رہ رہے ہیں اللہ تھا جسے بھول چکے تھے جسے یاد کرنا تھا پس بھولے کے بھولے ہی رہ گئے خود اپنی ہی ذات کو۔ یہی وہ لوگ ہیں جو اس وقت موجود ہیں فتن کر رہے ہیں یعنی اللہ کی بات کو حق کو بدلت کر رہے ہیں اور ظاہر ہے جب بات کو بدلت دیا جائے گا اس میں ملاوٹ کر دی جائے گی تو حق کیسے مل سکتا ہے ہدایت کیسے مل سکتی ہے؟ اس آیت کے شروع میں جسے بھولے ہوئے ہیں اسے یاد کرنے کا کہا گیا اور بالکل دوڑوک الفاظ میں واضح کر دیا کہ اللہ تھا جسے بھولے ہوئے ہوا اور پھر ساتھ ہی

آگے یہ بھی واضح کر دیا کہ اگر تم بھولے کے بھولے ہی رہ جاتے ہو تو تم خود اپنی ہی ذات کو بھولے کے بھولے ہی رہ گئے یعنی اپنی ہی ذات اللہ ہے اپنی حقیقت اللہ ہے نہ کہ پچھا اور۔ اور جو اپنی ہی ذات کو یاد کر لے تو ظاہر ہے وہ انسان نہیں پھر اللہ کا وجود ہے وہ ظاہر و باطن میں اللہ ہی ہے نہ کہ کوئی دوسرا وجود اور پھر اللہ اپنا کام کرتا ہے۔ وہ بشرط ہے تمہاری ہی مثل لیکن وہ انسان نہیں ہے بلکہ اللہ ہے یوں اللہ اس کی صورت میں انسانوں کی راہنمائی کرے گا یعنی ان میں نہیں سے اس بشر کی صورت میں اللہ انسانوں کی راہنمائی کر رہا ہوتا ہے وہ علم دے رہا ہوتا ہے جو اللہ کے علاوہ کسی کے پاس نہیں جسے عربوں کی زبان میں نبی کہتے ہیں۔

اللہ کے علاوہ کوئی بھی نہیں بتا سکتا کہ آپ کیا بھولے ہوئے ہو اور یہی اللہ کہہ رہا ہے جو کہ لفظ نبی ہے اللہ کہہ رہا ہے کہ آپ کیا بھولے ہوئے ہو میں تمہیں نبادیتا ہوں میں تمہیں نبادے رہا ہوں جیسے میرا قانون ہے۔ تم انسان چونکہ بشر ہو تو تمہی میں سے کسی بشر کا انتخاب کرتا ہوں جیسے میرا قانون ہے اس بشر کے ذریعے میں تم سے کلام کر رہا ہوتا ہوں میں ہوتا ہوں جو اس بشر کی صورت میں تم پر حقیقت واضح کر رہا ہوتا ہے اس بشر میں میں بول رہا ہوتا ہوں اور عربی میں ایک لفظ اس بات کا احاطہ کرتا ہے اور وہ ہے لفظ نبی۔

اب آتے ہیں لفظ نبی سے متعلق ان پانچ الفاظ کی طرف جو قرآن میں استعمال ہوئے ہیں۔

نبی، نبی، انبیاء، نبیون اور نبین۔

ان میں پہلا لفظ ہے نبی جو کہ واحد کا صیغہ ہے جس کے معنی ہیں نبی۔

اگلا لفظ ہے نبی کے نیچے دوزیریں ”نبی“ عربی کا اصول ہے کہ زیر کو جو کہتے ہیں، جو کہتے ہیں آگے بہنے کو یعنی مستقبل میں جانے کو، اس لیے جب بھی کسی لفظ کے آخری حرف کے نیچے زیر آئے تو وہ مستقبل کا صیغہ بن جاتا ہے۔ اور دوزیریں آجائیں تو اس کا مطلب ہوتا ہے جتنا آگے جایا جا سکتا ہے اب یا اس لفظ پر مختص ہے کہ اس کا آگے کہانا کیا ہے؟ مثلاً جیسے ایک عربی میں لکھا جائے گا تو واحد لکھا جائے گا اور اگر واحد کی ”ذ“ کے نیچے دوزیریں آجائیں تو یہ بن جائے گا ”واحد“ واحد کے معنی ہیں اور ایک، واحد کے معنی بنیں گے واحد جتنا آگے جا سکتا ہے جیسے کہ واحد یعنی اور ایک آگے کہ جائے گا تو اور ایک یعنی دو آگے کہ جائے گا تو اور ایک یعنی تین اسی طرح اور ایک، اور ایک کرتے کرتے جتنا آگے جا سکتا ہے۔

اور اس کے برعکس زبر زیر کی ضد ہے زیر آگے بہنے کو کہتے ہیں تو زبر پیچھے یعنی ماضی میں جانے کو، اور اگر دوزبریں آجائیں تو جتنا پیچھے سے پیچھے جایا جا سکتا ہے جیسے واحد اور ایک اس کے پیچھے نہیں جایا جا سکتا کیونکہ یہیں سے ایک کی ابتداء ہوتی ہے اس لیے واحد کا معنی صرف اور صرف اور ایک ہی بنے گا جس کا مطلب ہے یہی ایک جس کا ذکر کیا جا رہا ہے البتہ یہ اور ایک ہے یعنی اس کے علاوہ اور ایک بھی ہیں مگر یہاں صرف اسی ایک کی بات ہو رہی ہے۔ یہاں لفظ نبی کے آخری حرف کے نیچے دوزیریں ہیں ”نبی“ جس کا مطلب کے لفظ نبی جتنا آگے جا سکتا ہے جس کے معنی بنیں گے اول تا آخر تمام کے تمام نبی یعنی کل کے کل نبی۔

اور جب آپ قرآن میں دیکھیں تو قرآن بذات خود ہر لفظ کی وضاحت کرتا ہے جیسا کہ آپ درج ذیل آیات میں دیکھ رہے ہیں۔

وَكَائِنُ مِنْ نَبِيٍّ . آل عمران ۱۳۶

اور جتنے بھی نبی ہیں یعنی تمام کے تمام نبی ان میں سے بہت سے نبی جو اپنے اپنے وقت میں گزر چکے۔

وَمَا كَانَ لِنَبِيٍّ . آل عمران ۱۶۱

اور نہیں تھا کسی بھی نبی کے لیے یعنی تمام کے تمام نبی۔

وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَوْمٍ مِنْ نَبِيٍّ إِلَّا . الاعراف ۹۲

اور نہیں بھیجا ہم نے تمام کی تمام قریبی میں جتنے بھی نبی ہیں ان میں سے کوئی ایک بھی نبی مگر یعنی جتنے بھی نبی ہیں تمام کے تمام کو ہر قریبی میں بھیجا۔

ما کانَ لِنَبِيٍّ . الْأَنْفَال٧۷  
نہیں تھا کسی بھی نبی کے لیے یعنی تمام کے تمام نبی۔

وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَّلَا نَبِيٌّ إِلَّا . الْحُجَّة٥٢

اور نہیں بھیجا ہم نے تجویز سے پہلے جتنے بھی رسول ہیں ان میں سے کوئی بھی رسول اور جتنے بھی نبی ہیں ان میں سے کوئی بھی نبی مگر یعنی ہر رسول اور ہر نبی کو بھیجا۔

وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِنْ نَبِيٍّ فِي الْأَوَّلِينَ . الزخرف٦

اور بالکل اسی طرح جیسے تجویز بھیجا ہم نے جتنے بھی نبی ہیں ہر نبی کو اسی طرح بھیجا الا ولین میں۔

وَمَا يَأْتِيهِمْ مِنْ نَبِيٍّ إِلَّا . الزخرف٧

اور نہیں آیا ان کے پاس جتنے بھی نبی ہیں ان میں سے کوئی بھی نبی مگر یعنی تمام کے تمام نبی ان کے پاس آئے۔

ان تمام آیات میں کل کے کل نبیوں کا ذکر کیا گیا اور ہر آیت میں آپ کو یہی لفظ ملے گا نبی۔ لفظ نبی کی ”نبی“ کے نیچے دوزیروں کا استعمال کیا گیا جس سے لفظ نبی واحد سے جمع کا صیغہ نبی بن گیا۔ نبی کل نبی۔

آپ نے دیکھا کہ کس طرح قرآن اپنی وضاحت خود کرتا ہے قرآن نہ صرف اپنی وضاحت خود کرتا ہے بلکہ وہ ہر بات کو ہر پہلو سے پھیر پھیر کر سامنے لاتا ہے جہاں قرآن نے مختلف مقامات پر ایک پہلو سے یہ بات سامنے لارکھی کہ نبیوں کی جمع کے لیے لفظ نبی ہے تو وہیں مزید مقامات پر اسی بات کو ایک دوسرے پہلو سے بالکل کھول کر سامنے رکھ دیا جیسا کہ آپ درج ذیل آیات میں دیکھ سکتے ہیں۔

وَكَذِلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًا شَيْطَنَ الْأَنْسُ وَالْجِنِّ . الْأَنْعَام١١٢

اور بالکل اسی طرح کر دیا ہم نے جتنے بھی نبی ہیں ہر نبی کے لیے دشمن شیاطین انس و جن کو۔

وَكَذِلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًا مِنَ الْمُجْرِمِينَ . الفرقان٣١

اور بالکل اسی طرح کر دیا ہم نے جتنے بھی نبی ہیں ہر نبی کے لیے دشمن مجرمین سے۔

ان آیات میں لفظ نبی کے پچھے کل کا لفظ استعمال کیا گیا جو لفظ نبی کی غیر معمولی طریقے سے وضاحت کر دیتا ہے کہ نبی کے معنی ہیں کل کے کل نبی یعنی لفظ نبی جمع ہے لفظ نبی کی۔

یہاں تک دو الفاظ بالکل کھل کر واضح ہو چکے ہیں پہلا لفظ ”نبی“ واحد کا صیغہ ہے یعنی نبی اور دوسرا لفظ ”نبی“ جمع کا صیغہ ہے کل کے کل نبی۔

اب پچھے رہ جاتے ہیں تین الفاظ انبیاء، نبیوں، نبین۔

جب قرآن اللہ کا کلام ہے یعنی اس قرآن میں جو کچھ بھی لکھا ہوا ہے یہ اللہ کی اول تا آخر تمام انسانوں سے ہونے والی گفتگو کی تاریخ آیات کی صورت میں لکھی ہوئی ہے اور انسانوں کے لیے تین حالتیں وجود رکھتی ہیں ماضی، حال اور مستقبل تو پھر یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو جاتی کہ یہ تینوں الفاظ ماضی، حال اور مستقبل کے صیغے ہیں۔

اب آپ خود را غور کریں جب اللہ انسانوں سے کلام کرتا ہے تو کیا اللہ انسانوں پر ماضی حال اور مستقبل کا فرق واضح نہیں کرتا؟ جب اللہ انسانوں سے کلام کرتا ہے تو کیا وہ ماضی حال و مستقبل کو منظر نہیں رکھے گا؟ مثلاً موسیٰ علیہ السلام کے وقت جب اللہ اس وقت کے انسانوں سے کلام کر رہا تھا تو اس وقت ان کو ماضی کے انبیاء کی بات بتانا مقصود ہوتی تو کیا اللہ انہیں یہ نہ بتاتا کہ یہ ماضی کے انبیاء کی بات ہے اور حال والوں کی بات کرنا مقصود ہوتی تو کیا یہ نہ بتاتا کہ یہ حال والے نبیوں کی بات کی جا رہی ہے اور اسی طرح اگر مستقبل والوں کی بات کرنا مقصود ہوتا تو کیا یہ نہ واضح کرتا کہ یہ مستقبل والے نبین کی بات کی جا رہی ہے؟ انسان کے لیے تین حالتیں وجود رکھتی ہیں ماضی، حال اور مستقبل اور پھر پچھے تین ہی الفاظ پچھے ہیں تو انہوں کو بھی نظر آ رہا ہے کہ ان میں سے ایک ماضی کے

انبیاء کا ذکر کیا جا رہا ہے ایک حال کے نبیوں کا اور ایک مستقبل کے نبین کا۔

قرآن خود اس کی وضاحت کر دیتا ہے کہ ان میں سے ماضی والے انبیاء کے لیے کون سالفظ ہے، حال والوں کے لیے کون سا اور مستقبل کے نبین کے لیے کون سا لفظ استعمال کیا گیا۔

قرآن سے ان تینوں الفاظ کی وضاحت سے پہلے عربی گرامر کی رو سے ان الفاظ کو آپ کے سامنے رکھتے ہیں اس کے بعد قرآن سے ان کی وضاحت کریں گے۔

ان میں پہلا لفظ آجاتا ہے انبیاء جو کہ تین الفاظ کا مجموعہ ہے ان میں پہلا لفظ ایک حرف ”الف“ ہے و دوسرا لفظ ”نبی“ اور تیسرا لفظ بھی ایک حرف ”الف“ ہے۔ جب بھی الف کسی لفظ کے شروع میں استعمال ہوتا ہے تو الف اس کو اس طرز پر سوالیہ بنادیتا ہے کہ جواب اس کے آگے ہی موجود ہوتا ہے یعنی لفظ کے شروع میں الف نہ صرف آگے آنے والے لفظ کو سوالیہ بناتا ہے بلکہ اگلے ہی لفظ میں اس کا جواب بھی موجود ہوتا ہے مثلاً اسے ایک مثال سے آپ کے سامنے رکھتے ہیں۔

آپ دن میں کئی بار سنتے ہیں اور اپنی زبان سے بھی یہ الفاظ ادا کرتے ہیں اللہ اکبر۔ اس کا ترجمہ کر دیا جاتا ہے اللہ بڑا ہے، اللہ بہت بڑا ہے یا اللہ سب سے بڑا ہے لیکن یہ ترجمہ ٹھیک نہیں ہے۔

اللہ اکبر میں نہ صرف یہ سوال ہے کہ اللہ کیا ہے بلکہ اس سوال کا جواب بھی موجود ہے۔

اللہ۔ اللہ کیہ پیش ہے جو اسے حال کا صیغہ بنادیتی ہے یوں اللہ کے معنی بننے ہیں اللہ ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اللہ کیا ہے؟ تو آگے اسی سوال کا جواب موجود ہے۔ اکبر۔ یہ بھی دو الفاظ کا مجموعہ ہے پہلا لفظ ایک حرف ”الف“ اور دوسرا لفظ ”کبر“ ہے۔ ”کبر“ کی ضد ”صغر“ ہے جس کے معنی وجودی، صلاحیتوں و خصوصیات کے اعتبار سے بڑا ہونے کے ہیں اور شروع میں ”الف“ اسے سوالیہ بنادیتا ہے۔ اکبر جس کے معنی بنیں گے کیا ہے بڑا؟ یعنی جو بڑا ثابت ہو جائے وہی اللہ ہے۔ مثلاً اگر کوئی کہتا ہے کہ فلاں اللہ ہے تو دیکھو کیا وہ بڑا ہے؟ مثلاً اگر ایک شخص دعویٰ کرتا ہے کہ وہ اللہ ہے تو اس سے بڑا تو درخت ہے تو اس کا مطلب کیا درخت اللہ ہے؟ نہیں درختوں سے بڑے تو پہاڑ ہیں تو پھر کیا پہاڑ اللہ ہیں؟ نہیں پہاڑوں سے بڑا تو سمندر ہے تو کیا سمندر اللہ ہے؟ نہیں سمندروں سے بڑی تو زمین ہے تو کیا زمین اللہ ہے؟ نہیں زمین سے بڑا تو سورج ہے تو کیا سورج اللہ ہے؟ نہیں سورج سے بڑا تو نظامِ مشی ہے تو کیا نظامِ مشی اللہ ہے؟ نہیں نظامِ مشی سے بڑی تو کہکشاں میں ہیں تو کیا کہکشاں میں اللہ ہے؟ نہیں کہکشاوں سے بڑی تو کائنات دنیا ہے تو کیا کائنات دنیا اللہ ہے؟ نہیں کائنات دنیا سے بڑی تو دوسروی کائنات یعنی دوسرا آسمان ہے کیا وہ اللہ ہے؟ نہیں اس سے بڑا تو تیرسا آسمان یعنی تیسرا کائنات ہے تو کیا وہ اللہ ہے؟ نہیں بلکہ اس سے بڑی تو چوتھی کائنات یعنی چوتھا آسمان اس سے بڑا پانچواں اس سے بڑا چھٹا اس سے بڑا ساتواں ساتویں سے بڑا گل کا گل جو کچھ بھی ہے وہ بطور ایک وجود، ایک ہی وجود ہے اس کے علاوہ اور کچھ ہے ہی نہیں یوں جو بڑا ثابت ہو جائے وہی اللہ ہے۔

آپ نے جان لیا کہ اللہ اکبر کے معنی کیا ہیں نہ صرف اس میں سوال ہے کہ اللہ ہے اور کیا ہے اللہ بلکہ اس سوال کا جواب بھی موجود ہے اور آپ کو یہ بھی پتہ چل گیا کہ جب الف کسی لفظ کے شروع میں آتا ہے تو اسے سوالیہ بنادیتا ہے اور اگلا لفظ اسی سوال کا جواب دیتا ہے۔

آپ نے جان لیا کہ اگر الف کسی بھی لفظ کے شروع میں استعمال ہو تو نہ صرف الف اسے سوالیہ بنادیتا ہے بلکہ اگلے ہی لفظ میں اس سوال کا جواب بھی موجود ہوتا ہے۔ انبیاء میں الف کے بعد لفظ ”نبی“ کا استعمال ہوا ہے جس کے معنی پچھے واضح کیے جا چکے اب الف اور نبی کو جمع کیا جائے تو لفظ وجود میں آئے گا ”انبی“ جس کے معنی بن جائیں گے کون سانبی، کیانبی، کیسانبی وغیرہ اس لفظ کے آخر میں الف کا استعمال اسی سوال کا جواب دے دیتا ہے۔ الف کسی لفظ کے آخر میں استعمال ہونے سے وہ لفظ ماضی کا صیغہ بن جاتا ہے یوں لفظ انبیا کے معنی بننے ہیں وہ نبی جو ماضی میں گزر چکے۔ اب جب غور کریں تو پتا چلتا ہے کہ ماضی میں کوئی ایک نہیں بلکہ بہت سے نبی گزر چکے ہیں جس کے لیے الف کو بیک وقت آخر اور آخر کی طرف درمیان میں لا کرماضی کا صیغہ اور گل کے گل کا

مادہ لانے کے لیے آخر میں ”ء“ کا استعمال کیا گیا جس سے الف بیک وقت آخر میں اور آخر کی طرف درمیان میں آ جاتا ہے کیونکہ ”ء“ اپنے آپ میں فقط نہیں ہے بلکہ یہ محض ایک عالمتی لفظ ہے جس سے انبیاء کے معنی بنیں گے وہ تمام کے تمام نبی جو ماضی میں گزر چکے یعنی ماضی کے تمام کے تمام نبی۔

لفظ انبیاء کے آخر میں اگر ”ء“ کا اضافہ کر دیا جائے تو الف اس لفظ کے آخر میں ہونے کیسا تھا ساتھ درمیان میں بھی چلا جاتا ہے یعنی ایک ہی وقت میں الف نہ صرف اس لفظ کے آخر میں بھی موجود ہے بلکہ ”ء“ کے استعمال سے درمیان میں بھی آ جاتا ہے جس سے لفظی جملہ بن جاتا ہے انبیاء۔ آپ نے جان لیا کہ الف اگر لفظ کے شروع میں استعمال ہوتا ہے تو اسے سوالیہ بنا دیتا ہے اگر آخر میں استعمال ہوتا ہے ماضی کا صیغہ بنا دیتا ہے اور اگر شروع کی طرف درمیان میں استعمال ہو تو فعل بنا دیتا ہے اور اگر آخر کی طرف درمیان میں استعمال ہو تو اس میں کسی کو بھی مستثنی قرار نہیں دیتا یعنی اس کے کل کے کل کا اظہار کرتا ہے۔

یوں لفظ انبیاء میں الف نہ صرف آخر میں آ کر اسے ماضی کا صیغہ بنا تا ہے بلکہ ء کے استعمال سے الف بیک وقت درمیان میں بھی چلا جاتا ہے جو اس میں کس کو بھی مستثنی قرار نہیں دیتا یوں اس کے معنی بنیں گے وہ تمام کے تمام نبی جو ماضی میں گزر چکے یعنی ماضی کے تمام کے تمام نبی۔

لفظ انبیاء کی وضاحت ہو چکی انبیاء کے معنی ہیں وہ تمام کے تمام نبی جو ماضی میں گزر چکے اب آتے ہیں اگلے لفظ بینوں کی طرف۔ لفظ بینوں ایک جملہ ہے جو کہ تین الفاظ کا مجموعہ ہے ”نبی، و، ن“ لفظ نبی کے معنی تو آپ پہلے ہی جان چکے ہیں آگے آ جاتا ہے ”و“ جس سے لفظ ”نبیو“ بن جاتا ہے۔ کسی بھی لفظ کے آگے ”و“ کا استعمال حال کا صیغہ بنا دیتا ہے یوں لفظ ”نبیو“ کے معنی بن جاتے ہیں وہ نبی جو حال میں موجود ہے یعنی حال والا نبی۔ اس کے آگے آ جاتا ہے ”ن“ جس کے معنی ہیں ہم یعنی اللہ اپنا ذکر کر رہا ہے کہ جو حال والا نبی ہے یعنی جو بادے رہا ہے وہ اللہ ہے جو بادے رہا ہے۔

یوں لفظ ”نبیوں“ جو کہ جملہ ہے بھی کھل کر واضح ہو گیا کہ نبیوں کے معنی ہیں وہ نبی جو حال میں موجود ہیں حال والے نبی۔

اب جب کہ آپ نے جان لیا کہ انبیاء ماضی کے نبی اور نبیوں حال والے نبی تو پھر پیچھے جو ایک لفظ بچانبین جو کہ لا محالہ مستقبل کا صیغہ ہے جس کے معنی ہیں آنے والے نبی۔

یہ بھی تین الفاظ کا مجموعہ ہے ”نبی، و، ن“ لفظ نبی کی وضاحت پیچھے ہو چکی آگے آ جاتا ہے ”ی“ جو کہ لفظ کے درمیان میں ہے جب بھی ”ی“ کسی لفظ کے درمیان میں استعمال ہو اور وہ اس کے اصلی حروف میں سے نہ ہو تو ”ی“ کے استعمال سے اس میں تسلسل یعنی دوام آ جاتا ہے جو اسے مستقبل کا صیغہ بنا دیتا ہے اور آگے آ جاتا ہے ”ن“ جس کے معنی ہیں ہم یعنی اللہ اپنے لیے استعمال کر رہا ہے۔ یوں عربی گرامر کی رو سے لفظ بینوں کے معنی بنتے ہیں مستقبل کے نبی یعنی آنے والے نبی، وہ نبی جو آگے آنے ہیں جو بعد میں آتے ہیں، بعد میں آنے والے نبی۔

آپ نے عربی گرامر کی روشنی میں واضح طور پر جان لیا کہ قرآن میں استعمال ہونے والے ان پانچوں الفاظ میں سے ایک لفظ نبی واحد کا صیغہ ہے جس کے معنی ہیں ایک نبی، دوسرالفظ نبی یعنی لفظ نبی کے نیچے دوزیریں جو اس میں پھیلا ولاتی ہیں جس سے یہ جمع کا صیغہ بن جاتا ہے یعنی کل کے کل نبی۔ پیچھے جاتے ہیں تین الفاظ ان میں پہلا انبیاء جس کے معنی ماضی کے نبی دوسرالفظ نبیوں جس کے معنی ہیں حال والے نبی اور تیسرا اور آخری لفظ ہے نبین جس کے معنی ہیں بعد میں آنے والے نبی یعنی مستقبل والے نبی۔

اب آتے ہیں قرآن کی طرف اور قرآن سے ہی جان لیتے ہیں کہ ان تینوں الفاظ کے معنی کیا ہیں؟

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَمْنُوا بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا نُؤْمِنُ بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَأَءَهُ وَهُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَا مَعَهُمْ فَلْفَمَ تَقْتُلُونَ

أَنْبِيَاءَ اللَّهِ مِنْ قَبْلِ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ . البقرة ٤١

صُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الدِّلْلَةُ أَيْنَ مَا تُقْفِعُوا إِلَّا بِحَبْلٍ مِنَ اللَّهِ وَحْبَلٍ مِنَ النَّاسِ وَبَاءُوا بِغَضَبٍ مِنَ اللَّهِ وَصُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الْمُسْكَنَةُ ذَلِكَ بِإِنَّهُمْ

كَانُوا يَكْفُرُونَ بِاِيْلَتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقٍّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا كَانُوا يَعْتَدُونَ آل عمران ۱۱۲

لَقَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَعْبَادُهُ سَنَكْتُبُ مَا قَالُوا وَقَتْلُهُمُ الْأَمْنِيَاءُ بِغَيْرِ حَقٍّ وَنَقُولُ دُوْقُوا عَذَابُ الْحَرِيقِ آل عمران ۱۸۱

فِيمَا نَقْضِهِمْ مِنَاقِبِهِمْ وَكُفْرُهُمْ بِاِيْلَتِ اللَّهِ وَقَتْلُهُمُ الْأَنْبِيَاءُ بِغَيْرِ حَقٍّ وَقُولُهُمْ قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا النساء ۵۵

قرآن میں مجموعی طور پر پانچ مقامات پر لفظ انبیاء کا استعمال کیا گیا ہے ان میں سے چار آیات میں بنی اسرائیل کا ذکر کرتے ہوئے قتل کیے جانے والے انبیاء کا ذکر کیا گیا جن کے لیے لفظ انبیاء کا استعمال کیا گیا۔ ان چاروں آیات میں قتل کیے جانے والے انبیاء کو ماضی کے انبیاء کے طور پر پیش کر کے لفظ انبیاء کا استعمال یہ بات بالکل واضح کر دیتا ہے کہ انبیاء نہ تمام کے تمام نبیوں کو کہا جاتا ہے نہ ہی حال کے نبیوں کو اور نہ ہی مستقبل کے نبین کو بلکہ انبیاء ماضی میں گزر جانے والے نبیوں کو کہا جاتا ہے اور پھر قرآن میں پانچوں مقام پر جہاں انبیاء لفظ کا استعمال ہوا وہ آیت بھی آپ کے سامنے ہے۔

وَإِذْقَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَقُومُ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اذْ جَعَلَ فِيْكُمْ أَنْبِيَاءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكًا وَاتَّخَذُكُمْ مَا لَمْ يُوتِ أَحَدًا مِنَ الْعَلَمِينَ

المائدہ ۲۰

اس آیت میں بنی اسرائیل پر اللہ نے اپنی نعمت کیوں کی اس کی وجہ بیان کی گئی اور اس وقت یہ وجہ بیان کی گئی جب بنی اسرائیل ذلت و ہلاکت کا شکار تھے ذلیل و رسوا ہو رہے تھے تب ان پر واضح کیا گیا کہ ماضی میں جو تم پر اللہ نے اپنی نعمتیں کی تھیں ان کی وجہ ماضی میں تم میں آنے والے نبی تھے لیکن جب تم نے نبیوں کے آنے کا دروازہ ہی بند کر دیا تو یہ نتیجہ نکلا جو آج تم جس حال میں ہو۔ اور آپ اپنی آنکھوں سے دیکھ سکتے ہیں جہاں نہ صرف بالکل واضح الفاظ میں اس آیت میں ماضی کے انبیاء کا ذکر موجود ہے وہاں ان کے لیے انبیاء کا لفظ استعمال کیا گیا جس سے قرآن اپنی وضاحت خود کرتے ہوئے یہ بات واضح کر دیتا ہے کہ ماضی میں گزر جانے والے انبیاء کو انبیاء کہا جاتا ہے۔

یہاں آیات کو کھول کر واضح نہیں کیا گیا نہ ہی آیات پر کوئی بات کی گئی اس کی وجہ ہمارا موضوع ہے موضوع کی مناسبت سے آیات کو سامنے رکھ کر بات کی گئی باقی آئندہ آگے چل کر اپنے موضوع کی مناسبت سے ان آیات کو ہر لحاظ سے بین کیا جائے گا یعنی انہیں ہر پہلو سے کھول کھول کر واضح کیا جائے گا۔

آپ نے جان لیا کہ ان پانچوں مقامات پر ماضی کے ہی انبیاء کا ذکر کیا گیا تو اس کے لیے لفظ انبیاء کا استعمال کیا گیا اس کے برعکس باقی چار الفاظ میں سے یہاں کوئی لفظ استعمال نہیں کیا گیا اور ایسا اسی لیے کیا گیا کیوں کہ قرآن الحکیم ہے جب بات ماضی کے انبیاء کی کی جا رہی ہے تو ظاہر ہے ماضی کے انبیاء کے لیے جو لفظ ہے وہی استعمال کیا جائے گا یوں قرآن اپنی وضاحت خود کرتا ہے۔

فُلُوا اَمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا اُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا اُنْزِلَ إِلَى اِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا اُوتَى مُوسَى وَعِيسَى وَمَا اُوتَى النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ البقرة ۱۳۶

قُلْ اَمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا اُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا اُنْزِلَ عَلَى اِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا اُوتَى مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ آل عمران ۸۳

قرآن میں مجموعی طور پر تین مقامات پر لفظ نبیوں کا استعمال کیا گیا ان میں سے دو مقام آپ کے سامنے ہیں جن میں ابراہیم اور اسماعیل اور یعقوب اور اس باط یعنی جو اسی طرح پے در پے بعد میں نبی آتے رہے یہاں تک کہ موسی اور عیسیٰ کا ذکر ہے پھر عیسیٰ کے بعد والنبیوں کا ذکر کیا گیا۔ اب یہاں سوال تو یہ پیدا ہوتا ہے کہ خود کو مسلمان کہلوانے والوں کے نزدیک تو عیسیٰ کے بعد صرف ایک ہی رسول و نبی تھے جو کہ محمد تھے تو پھر قرآن میں اللہ نے

یہاں پر انہی کے اصولوں کے مطابق جمع کا صیغہ کیوں استعمال کیا؟ کیونکہ ان کے نزدیک تو عیسیٰ کے بعد ایک ہی نبی ہے لیکن یہاں تو عیسیٰ کے بعد جمع کا صیغہ استعمال کیا گیا آخر ایسا کیوں؟ اگر خاتم النبین کے معنی آخری نبی کے ہیں اور عیسیٰ نے کہا کہ میرے بعد ایک رسول آئے گا اگر یہ سب حق مان لیا جائے تو قرآن میں بہت بڑا تضاد سامنے آ جاتا ہے ایک طرف عیسیٰ کے بعد صرف ایک ہی نبی نے آنا تھا اور دوسرا طرف قرآن عیسیٰ کے بعد نبیوں کا لفظ استعمال کر رہا ہے جو کہ ایک نہیں دونہیں بلکہ دو سے زائد نبیوں کے لیے ہی استعمال کیا جا سکتا ہے یوں تو قرآن میں اختلاف ثابت ہو کر یہ قرآن تو غیر اللہ کی طرف سے ثابت ہو جاتا ہے۔

جب اپنے من گھر عقائد کو سچا ثابت کرنے کے لیے قرآن کیسا تھا کھلواڑ کیا جائے گا تو ظاہر ہے تیجًا پورا قرآن آپ کو اختلافات سے بھر پور ملے گا حالانکہ حقیقت یہ نہیں ہے۔ ان آیات میں ابراہیم سے لیکر عیسیٰ تک پوری ترتیب کیسا تھا نبیوں کا ذکر کیا گیا اور عیسیٰ کے بعد محمد کی بجائے والنبیوں کا لفظ استعمال کیا گیا۔ ہر کوئی جانتا ہے کہ عیسیٰ کو انجیل دی گئی اور انجیل کے بعد ہذا القرآن جو اپنے نزول کے وقت سے لیکر الساعۃ کے قیام تک کے لیے راہنمائی کرنے والی ہے تو عیسیٰ کے بعد محمد سے لیکر الساعۃ کے قیام تک کا سارا وقت قرآن کے نزدیک حال کا وقت بن جاتا ہے یعنی محمد کی بعثت سے لیکر الساعۃ کے قیام تک ہر لمحہ ہی قرآن کے لیے حال کا وقت ہے تو جب یہ مدت ہر لمحہ قرآن کے نزدیک حال کا ہی وقت ہے تو ظاہر ہے اس دوران اگر نبیوں کا ذکر کیا جائے گا تو اس کے لیے حال کا ہی صیغہ استعمال ہو گا۔ اب یہاں جو بھی لفظ استعمال ہوتا ہے وہ صرف حال کا ہی صیغہ ہو گا اور آپ اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں کہ ان آیات میں لفظ نبیوں کا استعمال کیا گیا جس کے معنی ہیں حال والے نبی۔

اسی طرح قرآن میں تیرے مقام پر جہاں نبیوں لفظ کا استعمال کیا گیا وہ بھی آپ کے سامنے ہے۔

إِنَّا أَنْزَلْنَا التُّورَةَ فِيهَا هُدًى وَ نُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّيْبُونَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفَظُوا مِنْ كِتَابٍ

اللَّهُ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ فَلَا تَخْشُو النَّاسَ وَاحْشُوْنَ وَلَا تَشْرُوْنَ بِإِيمَانَ قَلِيلًا وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ

هُمُ الْكُفَّارُونَ۔ المائدہ ۲۳

اس آیت میں اللہ نے تورات میں جب تک ہدایت و نور تھا اس پورے وقت کو حال بناتے ہوئے اس دوران جتنے بھی نبی ہیں ان کا ذکر کیا جس کے لیے نبیوں کا لفظ استعمال کیا گیا یعنی اگر آپ ایک سوال کی مدت کو بطور حال سامنے رکھ کر بات کرتے ہیں تو اس سوال کے دوران ہر واقعہ کے لیے آپ حال کا ہی صیغہ استعمال کریں گے بالکل اسی طرح اللہ نے اس آیت میں تورات والی مدت کو جب تک کہ انجیل میں ہدایت و نور لازم نہیں ہو گیا اس پوری مدت کو بطور حال سامنے رکھتے ہوئے بات کی اور جب وہ پوری مدت بطور حال سامنے رکھی تو اس میں جتنے بھی نبی ہوں گے ان کے لیے حال کا ہی صیغہ استعمال کیا جا سکتا اس لیے یہاں جو لفظ استعمال ہوا اس کا مطلب بالکل واضح ہے کہ اس کا معنی ہے حال والے نبی یعنی حال والے نبیوں کو نبیوں کہا جاتا ہے۔ آپ نے دیکھا کہ قرآن نے اپنی وضاحت خود کرتے ہوئے تین میں سے دو الفاظ انبیاء اور النبیوں کی وضاحت کر دی اب پیچھے بجا صرف ایک لفظ النبیین۔ اب نہ صرف پیچھے ایک ہی لفظ بچا بلکہ ایک ہی صیغہ بچا ہے اور وہ ہے مستقبل کا صیغہ جس سے بالکل واضح ہو جاتا ہے کہ النبیین مستقبل میں یعنی بعد میں آنے والے نبیین کو کہا جاتا ہے۔ اس کے باوجود ہم قرآن میں تیرہ آیات میں استعمال ہونے والے لفظ النبیین میں سے کچھ آیات کو آپ کے سامنے رکھتے ہیں جن میں لفظ النبیین کا استعمال کیا گیا تاکہ لفظ النبیین کے معنی کیا ہیں کسی بھی قسم کا کوئی شک و شبہ یا ابہام نہ رہے اور حق بالکل کھل کر واضح ہو جائے۔ وَمَنْ يُطِعَ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّلِحِينَ وَ حَسْنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا۔ النساء ۷۹

اس آیت میں النبیین کو رسول کی اطاعت سے مشروط کر دیا کہ النبیین انہیں میں سے ہوں گے جو رسول کی اطاعت کرنے والے ہوں گے یعنی دو ٹوک الفاظ میں بالکل واضح یہ بات موجود ہے کہ رسول پہلے ہے اس کے بعد میں آنے والے نبی جو کہ رسول کی اطاعت سے ہی آسکتے ہیں ان کے لیے لفظ النبیین کا استعمال کیا گیا جس سے یہ بات کھل کر واضح ہو جاتی ہے کہ النبیین بعد میں آنے والے نبیوں کو کہا جاتا ہے یعنی مستقبل میں آنے والے نبیوں کو۔ اسی طرح اگلی آیت میں

إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهُرُونَ وَسُلَيْمَانَ وَاتَّيْنَا دَاؤَدَ زَبُورًا. النساء ۱۲۳

اس آیت میں اللہ کا کہنا ہے اس میں کچھ شک نہیں ہم وحی کر رہے ہیں تیری طرف بالکل اسی طرح جیسے ہم وحی کر رہے تھے نوحؑ سے نوحؑ تھے ان کی طرف اور النبینؐ کی طرف جوان کے بعد تھے اور ہم وحی کرتے رہے ابراہیمؑ کی طرف اور اسماعیلؑ کی طرف اور اسحاقؑ کی طرف اور یعقوبؑ کی طرف اور اس باطؑ یعنی پے در پے آنے والے نبیوں کی طرف اور عیسیؑ کی طرف اور یونسؑ کی طرف اور ہارونؑ کی طرف اور سلیمانؑ کی طرف اور دی تھی ہم نے داؤدؑ کو زبور۔

اس آیت میں پہلے نوحؑ کی طرف وحی کرنے کا ذکر کیا گیا پھر نوحؑ کے بعد النبینؐ اور پھر اس کی ساتھ ہی من بعدہ کے الفاظ کا بھی استعمال کیا اور نوحؑ کے بعد والے نبیوں کے جب نام لیے گئے تو یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جن نبیوں کا یہاں نام لیکر ذکر کیا گیا کیا وہ نوحؑ سے پہلے والے نبی تھے؟ یا پھر نوحؑ سے تو نبیوں کی ابتداء ہوئی تھی جتنے بھی نبی ہیں وہ نوحؑ کے بعد ہی ہیں؟ جب یہ بات روز روشن کی طرح عیاں ہے کہ نوحؑ پہلے نبی تھے اور اگر اس میں کوئی شک و شبہ ہو بھی تو جن کے نام لیے گئے وہ تو ہر کوئی جانتا ہے نوحؑ کے بہت بعد میں ہی آئے تو پھر اس آیت میں لفظ النبینؐ کے ساتھ ہی من بعدہ کے الفاظ کا استعمال کیوں کیا گیا؟

جب ہر کسی پر یہ واضح ہے کہ ابراہیمؑ سے لیکر جن جن کے بھی نام لیے گئے وہ سب کے سب نوحؑ کے بہت بعد میں ہی آئے تو پھر النبینؐ کے ساتھ من بعدہ کے الفاظ کا استعمال صرف اور صرف اس لیے کیا گیا کیوں کہ قرآن اپنی وضاحت خود کر رہا ہے کہ النبینؐ ان نبیوں کو کہتے ہیں جو بعد والے ہوتے ہیں۔ اس آیت میں نوحؑ کے بعد والے نبیوں کا ذکر کیا گیا جس کے لیے نہ تلفظ نبی کا استعمال کیا گیا نہ انبیاء کا اور نہ ہی نبیوں کا استعمال کیا گیا۔ جب قرآن الحکیم ہے تو جہاں بعد والے نبیوں کا ذکر کرنا مقصود ہے تو وہاں صرف اور صرف مستقبل کا صیغہ ہی استعمال کیا جاسکتا ہے نہ کہ کوئی اور اگر وہاں اس کے علاوہ کوئی اور صیغہ استعمال کیا جاتا ہے تو قرآن الحکیم کیسے ہو سکتا ہے؟ نوحؑ کے بعد والے نبیوں کا جب ذکر کیا جا رہا ہے تو اس کے لیے نبی، انبیاء یا نبیوں کی بجائے لفظ النبینؐ اسی لیے استعمال کیا کیوں کہ النبینؐ بعد والے نبیوں کو ہی کہا جاتا ہے یعنی مستقبل میں آنے والے نبیوں کو کہا جاتا ہے۔ اور پھر ”وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ“ کے الفاظ لفظ النبینؐ کی وضاحت کر رہے ہیں ورنہ تو ہر کوئی جانتا ہے جتنے بھی نبیوں کے نام لیے گئے وہ سب کے سب تو بعد میں ہی آئے۔ اس لیے یہاں ”وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ“ کے الفاظ لانے کا مقصد ہی یہی ہے کہ قرآن اپنی وضاحت خود کرتے ہوئے لفظ النبینؐ کی وضاحت کر رہا ہے کہ النبینؐ بعد میں آنے والے نبیوں کو کہا جاتا ہے۔

یوں آپ نے جان لیا کہ قرآن نے ہر لحاظ سے یہ بات واضح کر دی کہ النبینؐ بعد میں آنے والے نبیوں کو کہا جاتا ہے۔ قرآن میں اللہ نے بات کرنے کا جو طریقہ اختیار کیا وہ یہ ہے کہ اللہ نے جب بھی بات کی تو پہلے ایک لائن لگائی جسے حال قرار دیا اس لائن سے پیچھے ماضی اور اس لائن سے آگے کو مستقبل قرار دیا پھر جب اللہ بات کرتا ہے تو اس لائن والے وقت کے لیے جو بھی بات کرتا ہے تو اسیسے جیسے کہ ابھی حال کی بات ہو رہی ہے یوں اللہ اس کے لیے حال کا صیغہ استعمال کرتا ہے اور اس لائن سے پیچھے کے لیے ماضی کا صیغہ اور آگے کے لیے مستقبل کا صیغہ۔ بالکل اسی طرح اللہ نے جب جب نبیوں کی بات کی تو پہلے ایک لائن لگائی جسے حال قرار دیا اس لائن والے وقت میں جب بھی نبیوں کی بات کی تو ان کے لیے النبیوں کا لفظ استعمال کیا جس سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ النبیوں حال والے نبیوں کو کہا جاتا ہے اور جب بھی اس لائن سے پیچھے والے نبیوں کی بات کی تو اس کے لیے لفظ انبیاء کا استعمال کیا جس سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ انبیاء ماضی کے نبیوں کو کہا جاتا ہے پھر جب بھی اس لائن کے بعد والے نبیوں کی بات کی تو اس کے لیے النبینؐ کا لفظ استعمال کیا جس سے کوئی شک و شبہ نہیں رہتا کہ النبینؐ بعد میں آنے والے نبیوں یعنی مستقبل میں آنے والے نبیوں کو کہا جاتا ہے یوں تینوں الفاظ کی قرآن خود کھول کھول کروضاحت کرتا ہے۔

اب میں آپ سے سوال کرتا ہوں کہ کیا اللہ العزیز الحکیم نہیں ہے؟ کیا قرآن الحکیم نہیں ہے؟

جب اللہ العزیز الحکیم ہے تو اس کا کلام قرآن بھی الحکیم ہے یعنی اللہ نے اس قرآن میں جو جو الفاظ استعمال کیے جہاں جہاں استعمال کیے جہاں جہاں جو جو فرق بھی رکھا جو ترتیب رکھی اس میں رائی برابر بھی فرق یا تبدلی نہیں کی جاسکتی اللہ نے جہاں بھی جو بھی فرق رکھا اگر اسے نظر انداز کیا جائے گا اس میں کہیں بھی ردو بدل کی جائے گی تو یہ اپنے عمل سے اللہ کے العزیز الحکیم ہونے کا کفر ہو گا۔

اب آپ خود بتائیں کیا آج تک ایسا ہوا کہ کسی ایک بھی مترجم و مفسر قرآن کے دعویدار نے اس فرق کو مد نظر کھا ہو؟

کیا آج تک کسی نے بتایا کہ قرآن میں چار الگ الگ الفاظ ہیں اور اگر الگ الگ ہیں تو ظاہر ہے اللہ نے بغیر مقصد کے تو استعمال نہیں کیے اور پھر ان میں فرق کیا ہے کیا آج تک کسی نے واضح کیا؟ یا پھر تمام کے تمام مترجمین و مفسرین نے جہاں جہاں بھی یہ الفاظ آئے ان کا ایک ہی ترجمہ و تفسیر کی نبیوں کی جمع؟ کیا آج تک خود کو مترجم و مفسر قرآن کھلوانے والوں نے اللہ کے العزیز الحکیم ہونے کا کفر نہیں کیا؟

کیا انہوں نے اللہ کے ساتھ دشمنی نہیں کی؟ یہ اللہ کیساتھ شرک عظیم نہیں ہے؟

یہی تو وہ لوگ ہیں جن کو اللہ نے اسی قرآن میں بار بار فاسق کہا ہے جو بات کو بدلتے ہیں جو اللہ کے کلام کو بدلتے ہیں اللہ کے رکھے ہوئے فرق کو نظر انداز کر دیتے ہیں اور جب آپ اللہ کی بات میں تبدیلی کریں گے اس میں فرق کو نظر انداز کریں گے تو ظاہر ہے آپ کسی بھی صورت اصل نتیجے تک نہیں پہنچ سکتے آپ حق کو پاہی نہیں سکتے اس کا نتیجہ سوائے گمراہی کے اور کچھ نہیں نکلے گا۔

ایسا کرنے والے مجرمین ہیں جن کے لیے اللہ کے قانون میں ہدایت ہے ہی نہیں حالانکہ وہ خود کو سب سے بڑے ہدایت یافتہ بمحض ہے ہوتے ہیں۔

ان کے ختم نبوت کے عقیدے کی بنیاد جن دو دلائل پر کھڑی تھی انہیں ہر لحاظ سے اکھاڑ کر کھو دیا آپ نے جان لیا کہ ان لوگوں نے کس طرح اپنے باطل و بے بنیاد عقائد کو سچا ثابت کرنے کے لیے انہیں بنیاد پر فراہم کرنے کے لیے قرآن کیساتھ تراجم و تفاسیر کی صورت میں کھلوٹ کیا۔ یہ بات بالکل واضح ہو چکی ہے کہ خاتم النبیین کے معنی آخری نبی نہیں بلکہ خاتم النبیین کے معنی ہیں آنے والے تمام کے تمام نبیوں کا فلٹر جب تک کہ اگلارسول و خاتم النبیین بعث نہیں کر دیا جاتا۔ محمد کے بعد جب تک کہ اگلارسول نہیں آتا تب تک جتنے بھی نبی آئیں گے ان میں سے صرف وہی اللہ کے رسول بن پائیں گے جو محمد کے فلٹر سے نکل کر آئیں گے جو محمد کے فلٹر سے نہیں نکلیں گے وہ اللہ کے ہاں نبی رسول نہیں بلکہ نبی کذاب کہلائیں گے وہ مجرمین ہوں گے جنہیں یہ حق نہیں تھا کہ وہ انسانوں کی راہنمائی کی ذمہ داری اٹھا لیں اس کے باوجود جب انہوں نے انسانوں کی راہنمائی کی ذمہ داری کو اٹھا لیا تو ایسے تمام کے تمام نبیوں رسول نہیں بلکہ مجرمین شیاطین ہیں۔

اب آتے ہیں اس آیت کی مکمل وضاحت کی طرف اور اس آیت کو ہر لحاظ سے کھوں کھوں کرآ پ کے سامنے رکھتے ہیں اور پھر اس کے بعد جن روایات کو پیش کیا جاتا ہے اور ان کی بنیاد پر نعرے لگائے جاتے ہیں کہ محمد علیہ السلام نے کہا کہ وہ آخری نبی ہیں ان کے بعد کوئی نبی نہیں اور تمیں کذاب ہوں گے وغیرہ ان روایات کی آڑ میں کس طرح دھوکا دیا جاتا ہاں کو بھی ہر لحاظ سے آپ پر کھوں کرو واضح کرتے ہیں۔

مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَّا أَحَدٍ مِّنْ رِجَالِكُمْ وَلِكُنْ رَسُولُ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ۔ الاحزاب ۳۰

مَا كَانَ نہیں کیا تھا، یہاں یہ بات جان لیں کہ کان کا ترجمہ کیا جاتا ہے کہ کان ماضی کا صیغہ ہے جو کہ بالکل غلط اور بے بنیاد بات ہے کان اسی لفظ کی حالت ہے جس کی ایک حالت کن ہے اس کے علاوہ ایک حالت کونو اور ایک حالت کانو ہے۔ کان کے معنی ہیں جو بات قانون میں ہو چکی جیسے مثلاً اگر کوئی بادشاہ ہو آپ اسے کوئی کام کہتے ہیں تو وہ آپ کو کہتا ہے کہ تمہارا کام ہو گیا حالانکہ ابھی وہ کام نہیں ہوا مطلب یہ کہ جب بادشاہ نے کہہ دیا ہو گیا تو سمجھو وہ ہو گیا قانون میں وہ ہو چکا اب بس وقت کی دری ہے جیسے ہی وقت آئے گا وہ کام ہو جائے گا بالکل ایسے ہی ایک بات ایک کام جو قانون میں ہو چکا جو طے ہو چکا اس کے لیے لفظ کان کا استعمال کیا جاتا ہے۔

اللہ کا کہنا ہے کہ مَا كَانَ اللَّهُ نے یہ بات قانون میں ہی نہیں کی اللہ نے یہ قانون میں کیا تھی نہیں، اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کون ہی بات کیا ہے جو اللہ نے

قانون میں کیا ہی نہیں تھا تو آگے اسی سوال کا جواب ہے مُحَمَّدٌ لفظ محمد کی دپروپیش ہیں دوپیش کیوں آتی ہیں اسے سمجھنے کے لیے پہلے پیش کو سمجھنا لازم ہے۔ زیرکو عربی میں جر کہتے ہیں اور جر کے معنی ہوتے ہیں آگے بننے کے لیے مُستقبل میں جانے کے جب بھی زیر کا استعمال ہوتا ہے تو زیر اسے مُستقبل کا صیغہ بنا دیتی ہے مثلاً لفظ رسول کی لام کے نیچے اگر زیر کا استعمال ہو تو یہ لفظ بن جائے گار رسول جس کے معنی بنیں گے آگے آنے والا رسول یعنی مُستقبل کا رسول۔ جب آپ نے جان لیا کہ زیر کسے کہتے ہیں تو زیر کی ضد ہے زبر جب زیر سے مُستقبل کا صیغہ بنتا ہے تو لام الہ زبر سے ماضی کا صیغہ بننے گا لیکن جیسے زیر مُستقبل میں آگے کو دھکیلیتی ہے اسی طرح زبر پیچھے کو ماضی میں دھکیلیتی ہے مثلاً اگر لفظ رسول کی لام پر زبر کا استعمال کیا جائے تو یہ لفظ بن جائے گار رسول جس کے معنی ہوں گے ماضی کا رسول یعنی وہ رسول جو نظر چکا۔ اب پیچھے رہ جاتی ہے پیش اور پیش بنتی ہے ”ہ“ اور ”زیر“ کو جمع کرنے سے، زیر کا تو آپ کو علم ہو چکا اور ”ہ“ کا استعمال ہوتا ہے کسی کی طرف اشارے کے لیے مثلاً آپ کسی شے کی طرف اشارہ کرنا چاہتے ہیں تو اس کے لیے ”ہ“ کا استعمال کیا جائے گا، جب ”ہ“ کسی شے کی طرف اشارے کے لیے استعمال ہوتی ہے تو ظاہر ہے وہ شے اپنا وجود رکھتی ہے اور ”ہ“ کیسا تھا زیر جوڑنے سے یہ پیش بن جاتی ہے جس کے معنی بنتے ہیں جو موجود ہے وہ آگے کو جاری ہی ہے یعنی وہ شے جو نہ صرف موجود ہے بلکہ مسلسل آگے کو جاری ہی ہے یعنی جسے آپ حال کہتے ہیں پیش کے استعمال سے حال کا صیغہ بن جاتا ہے مثلاً لفظ رسول کی لام پر پیش کا استعمال کیا جائے تو لفظ بن جائے گار رسول جس کے معنی بنیں گے وہ رسول جو موجود ہے آگے کو جا رہا ہے یعنی حال والا رسول جو موجود ہے۔

اب آتے ہیں دوزیر دوزبر اور دوپیش کی طرف۔

زیر تو آپ جان چکے ہیں آگے جانے کو کہتے ہیں اور دوزیر کے معنی ہوتے ہیں جتنا آگے جایا جاسکتا ہے جتنا پھیلا و آسکتا ہے مثلاً لفظ رسول کو ہی لیں جب لفظ رسول کی لام کے نیچے دوزیر یہ آجائیں تو لفظ بن جائے گار رسول جس کے معنی بنیں گے کہ لفظ رسول میں جتنا بھی پھیلا و آسکتا ہے لفظ رسول جتنا بھی آگے بڑھ سکتا ہے جس کے معنی بنیں گے جتنے بھی رسول ہو سکتے ہیں۔

اسی طرح اگر دوزبر آجائیں تو آپ جان چکے ہیں کہ زبر کے معنی ہیں پیچھے جانا یعنی ماضی میں جانا اور دوزبر کے معنی ہوتے ہیں جتنا پیچھے جایا جاسکتا ہے جتنا سکڑ پن آسکتا ہے مثلاً لفظ رسول کے لام پر دوزبر یہ آجائیں تو لفظ بنے گار رسول لیکن اسے یوں نہیں لکھا جائے گا بلکہ اس کے آخر میں الف کا استعمال کیا جائے گا جس سے یہ یوں لکھا جائے گار رسول جس کے معنی بنیں گے کہ لفظ رسول جتنے پیچھے سے پیچھے جاسکتا ہے یعنی لفظ رسول میں جتنا سکڑ پن آسکتا ہے تو وہ ایک ہی رسول بنے گا یعنی ایک رسول۔

اب آتے ہیں دوپیش کی طرف، آپ جان چکے ہیں کہ پیش حال کا صیغہ بناتی ہے اور پیش ”ہ“ اور زیر کے مجموعے سے وجود میں آتی ہے تو دوپیش یعنی ایک پیش پر الٹی پیش اس کے معنی کیا بنیں گے اسے بالکل آسان ترین الفاظ میں آپ کے سامنے رکھتے ہیں۔ پیش ”ہ“ پس زیر ”ہ“ ”ہ“ شے کی طرف اشارہ ہے اور زیر اس شے کو آگے لے جاری ہے یعنی وہ شے جو نہ صرف موجود ہے بلکہ آگے جاری ہے نہ کہ پیچھے، تو جتنا آگے جاسکتی ہے وہاں جا کر وہاں پر پھر الٹی پیش آجائی ہے اور الٹی پیش ”ہ“ اور زبر کا مجموعہ ہے یعنی ایک شے جو موجود ہے اور آگے کے جاری ہے جہاں تک وہ آگے جاتی ہے وہاں سے وہ پھر واپس پیچھے کو سفر کر رہی ہے یوں یہ کسی بھی شے کی مکمل زندگی کی مدت کا تعین ہوتا ہے یعنی دوپیش کے معنی بنتے ہیں جب تک شے موجود رہی کسی بھی شے کی مکمل زندگی کی بات ہو رہی ہے اس مدت کی بات ہو رہی ہے جو اس کی مدت ہے جتنی مدت وہ موجود رہی۔

مَا كَانَ مُحَمَّدٌ اس آیت میں لفظ محمد کی ”ہ“ پر دوپیش ہیں جس سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ جب تک محمد دنیا میں موجود تھے اس پوری مدت کی بات ہو رہی ہے مَا كَانَ مُحَمَّدٌ اللہ نے یہ قانون میں ہی نہیں کیا تھا کہ محمد جب تک دنیا میں موجود تھے اب آئِدِ مِنْ رِجَالِكُمْ ابا تھنہ ہمارے رجال میں سے کسی ایک کے بھی، رجالِ جل کی جمع ہے جس کے معنی ہیں بالغ با اختیار مرد اور اباؤ کے معنی آپ پیچھے تفصیل کیسا تھا جان چکے ہیں کہ ابا کہتے ہیں جس کی ملت پر چلا جائے جسے روں ماڈل بنانا ہے، اس نے کیسے زندگی گزاری کب کب کس موقع پر کیا کیا کیسے کیا بالکل ویسے ہی کرنا ہے۔

جو کچھ آج تک پھیلا دیا گیا لوگوں کے ذہنوں میں راست کر دیا گیا اس کی نیاد پر یہ بات بہت تلخ ہے اور ہلاکر کھدینے والی ہے لیکن یہ حق ہے اور اللہ خود یہ کہہ رہا

ہے کہ محمد جب تک دنیا میں موجود تھے وہ تمہارے با اختیار مردوں میں سے کسی ایک کے بھی ابا نہیں تھے رول ماؤل نہیں تھے کسی ایک کو بھی یہ حکم نہیں دیا تھا کسی ایک کے پیے بھی نہیں کیا تھا کہ محمد کی ملت پر چلانا ہے۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر محمد کی ملت پرنیں چلنا تھا مگر اب انہیں تھے تو پھر اب اہیں کون؟ کس کی ملت پر چلنا ہے کے روں ماذل بنانا ہے؟ اور پھر محمد تھے کیا؟ ان کی بعثت کا مقصد کیا تھا؟ تو اس کا جواب اللہ نے قرآن کے دوسرے مقام پر دیا۔

مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ . الْحِجَّةُ ٧٨

ملت تھی تمہارے ابا ابراہیم تھے لیکن یہ جو تم محمد کی ملت کے دعویدار بنے ہوئے ہو یہ ملت نہیں ہے تمہارے ابا محمد نہیں تھے بلکہ تمہارے ابا ابراہیم تھے ان کی ملت تھی تمہارے ابا ابراہیم تھے۔

آنچ آپ جانتے ہیں کہ یہودیوں اور عیسائیوں کی طرح جس طرح یہودیوں نے کہا کہ موسیٰ ہمارے ابا ہیں ہم موسیٰ کی ملت پر چلیں گے اور وہ اسی پر ڈٹ گئے انہوں نے ابا ابراہیم کو چھوڑ کر موسیٰ کو ابا بنا لیا اور ان کے بعد عیسائیوں نے بھی وہی کیا کہ ابا ابراہیم کو ترک کر کے عیسیٰ ابن مریم کو اپنا ابا بنا لیا اور اسی پر ڈٹ گئے بالکل اسی طرح یہودیوں اور عیسائیوں کے نقش قدم پر چلتے ہوئے خود کو امت مسلمہ کھلوانے والوں نے بھی وہی کیا انہوں نے بھی یہی کیا کہ ہمارے ابا ابراہیم نہیں بلکہ محمد ہیں اور آج تک یہ محمد کو اپنا ابا بنائے ہوئے اسی پر ڈٹ ہوئے ہیں۔

اسی کی اللہ نے نفی کرتے ہوئے ان کے اس عقیدے و نظریے کا رد کرتے ہوئے یہ بات واضح کر دی کہ محمد تمہارے بالغ و با اختیار مردوں میں سے کسی کے ابا نہیں تھے بلکہ تمہارے ابا برائیم تھے تمہارے لیے روپ ماڈل ابراہیم تھے۔

جب یہ بات واضح ہو چکی کہ ہمارے ابا محمد نہیں بلکہ محمد کے برعکس ابراہیم تھے محمد کی ملت پر چلنے کا کبھی بھی نہیں کہا گیا تو پھر محمد کیا تھے؟ کس بنیاد پر محمد کی اطاعت و اتباع کا حکم دیا گیا تھا؟ کس بنیاد پر اس وقت کے لوگوں نے جب محمد موجود تھے محمد کی اطاعت و اتباع کی، محمد کو اپناروں ماؤں بنایا یعنی محمد میں اپنے لیے اسوہ حسنہ اخذ کیا؟ کس بنیاد پر اس وقت لوگوں نے محمد کی ملت کی اتباع کی؟ تو ان تمام سوالات کا جواب بھی سورت الاحزان کی اسی آیت میں آگے دیدا گیا۔

ولِكِنْ رَسُولَ اللَّهِ اور لیکن رسول تھے اللہ کے۔ یہاں یہ بات بھی ذہن میں ہونا لازم ہے کہ لفظ رسول کی لام پر زبر کا استعمال ہوا ہے جس کا معنی بتتا ہے وہ رسول جو ماضی کا حصہ بن گما ماضی کا رسول گزر اہو رسول یعنی رسول تھے انہیں ہیں۔

اللہ نے یہاں یہ بات واضح کر دی کہ محمد رسول تھے اس لیے جب تک وہ موجود تھے تو محمد کی ملت نہیں بلکہ رسول کی امانت کی گئی رسول کو اپا بنا یا گیا نہ کہ محمد کو، رسول کی ذات میں اسوہ حسنہ اخذ کیا گیا نہ کہ محمد کی ذات میں، اس وقت اگر محمد کی جگہ کوئی اور رسول ہوتا تو جو بھی رسول ہوتا تو رسول کی ملت کی امانت کی امانت کرنا تھی رسول کو اپا بنا تھا نہ کہ اس شخص کو۔

کیونکہ جب آپ قرآن میں دیکھیں تو یہ بات بالکل واضح ہو جائے گی کہ اللہ نے صرف اور صرف ایک ہی شخص کا نام لیکر کہا کہ اس میں تمہارے لیے اسوہ حسنہ ہے اس کے علاوہ کسی شخص کا نام نہیں لیا اور وہ ہیں ابراہیم علیہ السلام۔ ابراہیم کو دنیا کے تمام لوگوں کے لیے امام بنادیا اس کے علاوہ لفظ رسول کا استعمال کیا اور وہ اس لیے کہ جو بھی شخص رسول ہوتا ہے اس کی اپنی کوئی ملت نہیں ہوتی بلکہ وہ تو محض ابراہیم کی ملت کیا ہے اس کو واضح کرتا ہے وہ تو خود ابراہیم کی ملت کی ایتباع کر رہا ہوتا ہے، رسول کے ذریعے ہی تو انسانوں پر واضح کیا جاتا ہے کہ ابراہیم کی ملت کیا ہے اور اسی کو آپ قرآن کی درج ذیل آیات میں دیکھ سکتے ہیں۔

قدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ . الممتتحنة ۲

اللہ نے قرآن میں صرف ایک ہی شخصیت کا نام لیکر کہا کہ اس میں تمہارے لئے اسوہ حسنے سے اور وہ ہیں اپر ایم علیہ السلام۔

اب یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر ابراہیم علیہ السلام ہمارے ابا ہیں یعنی وہ ہمارے لیے رول ماؤل ہیں ان کی ذات میں اسوہ حسنہ ہے تو پھر ہم ان کو کس طرح رول ماؤل بناسکتے ہیں کیونکہ رول ماؤل تو وہی ہوتا ہے جس کی زندگی آپ کے سامنے ہواں نے زندگی گزاری تو کیسے گزاری تاکہ ہم بھی اسی کی طرح اپنی زندگی گزاریں وہ کیسے کھاتا تھا کیا کھاتا تھا کیسے اور کیا پیتا کب کون سا کام اور کیسے کرتا اس پر حق کیسے واضح ہو اور غیرہ لیکن ابراہیم کی توہنڑا وہ سال قبل ہی وفات

ہوچکی ہمیں تو علم ہی نہیں کہ انہوں نے کیسے زندگی گزاری تو ہم ان کی ملت پر کیسے چل سکتے ہیں جب کہ نہ ہم نے انہیں دیکھا اور نہ ہی ہمیں ان کی زندگی کے بارے میں کچھ اتنا علم ہے؟ کیونکہ رول ماؤل یعنی ابو تواسے ہی بنایا جاسکتا ہے جس کی زندگی آپ کے بالکل سامنے ہو جس کی زندگی کھلی کتاب ہو۔ تو اسی سوال کا جواب اللہ نے قرآن میں دے دیا جیسا کہ آپ درج ذیل آیت کو دیکھ رہے ہیں۔

فَذَكَرَ اللَّهُ أَكْثَرُ الْكُفَّارِ أَسْوَةً حَسَنَةً فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ . الممتحنة ٢

اللہ نے قرآن میں صرف ایک ہی خصیت کا نام لیکر کہا کہ اس میں تمہارے لیے اسوہ حسنہ ہے اور وہ ہیں ابراہیم علیہ السلام۔

ہم جانتے ہیں کہ ابراہیم تو ہم میں موجود ہی نہیں نہ ہی ہم ان کے بارے میں اتنا جانتے ہیں تو پھر ابراہیم میں اپنے لیے اسوہ حسنہ کیسے اخذ کیا جاسکتا ہے؟ جس میں اسوہ حسنہ اخذ کیا جائے وہ عربی میں ابا کہلاتا ہے تو ہم ابراہیم کوaba کیسے بناسکتے ہیں؟ تو اسی سوال کا اللہ نے ساتھ ہی جواب دے دیا وَالَّذِينَ مَعَهُ اور ایسے جو اس کے ساتھ ہیں۔

ابراہیم میں تمہارے لیے اسوہ حسنہ ہے جس سے یہ بات واضح ہوئی کہ ابراہیم کی ملت کی اتباع کرنی ہے ابراہیم علیہ السلام کو اپنا ابا یعنی اپنے لیے رول ماؤل بنانا ہے اور یہ بھی واضح ہے کہ ابراہیم تو موجود ہی نہیں ان کی ہزاروں سال پہلے وفات ہوچکی تو پھر ان کو ابا یعنی رول ماؤل کیسے بنایا جاسکتا ہے تو اسی کا اللہ نے ساتھ ہی آگے جواب دے دیا وَالَّذِينَ مَعَهُ اور ان میں تمہارے لیے اسوہ حسنہ ہے انکی ملت پر چنانہ ہے ان کے طریقے کے مطابق زندگی گزارنی ہے جو ابراہیم کے ساتھ ہیں۔ اب یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخر وہ کون ہیں ان کی پیچان کیا ہے؟

تو آگے اللہ نے اسی سورت کی آیت نمبر ۲ میں ان کی وضاحت کر دی کہ وہ کون ہیں جن میں تمہارے لیے اسوہ حسنہ ہے جن کے ذریعے تم پر واضح ہو گا کہ ابراہیم کوaba کیسے بنایا جائے گا ابراہیم کی ملت کیا ہے۔

لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ . الممتحنة ٢

تحقیق کہ یعنی ہم جوبات کر رہے ہیں وہ بالکل حق ہے تم اپنی تحقیق کر لو اپنے گھوڑے دوڑا لو یہی حقیقت تمہارے سامنے آئے گی کیونکہ یہ قدر میں کر دیا گیا تھا تمہارے لیے ان میں ہے اُسْوَةٌ حَسَنَةٌ جو رجوع کر رہا ہے جس کی طرف رجوع کرنا ہے وہ اللہ تھا اور یوم الآخر کی طرف رجوع کر رہا ہے اس کے لیے ان میں اسوہ حسنہ ہے جو رجوع کر رہا ہے جس کی طرف رجوع کرنا ہے وہ اللہ تھا اور یوم الآخر تھا جس کی طرف رجوع کر رہا ہے اور جو پھر گیا پس اس میں کچھ شک نہیں اللہ تھا جو کچھ بھی موجود ہے وہ الغنی ہے الحمید ہے یعنی اگر تم رجوع نہیں کرتے تو تم ایسے شخص میں اسوہ حسنہ اخذ نہیں کرتے جو اللہ اور یوم الآخر سے رجوع کر رہا ہے تو اس سے اللہ کو کوئی فرق نہیں پڑنے والا وہ تمہارا نہیں بلکہ وہ تمہاری جگہ کسی اور کو لے آئے گا نقصان تمہارا اپنا ہی ہو گا۔ اس آیت میں اللہ نے یہ واضح کر دیا کہ ابراہیم کے ساتھ والے کوں ہیں جن میں تمہارے لیے اسوہ حسنہ ہے وہ ہیں ان میں تمہارے لیے اسوہ حسنہ ہے جو رجوع کر رہے ہیں جس سے رجوع کرنا ہے اللہ تھا اور یوم الآخر۔

اللہ سے اور یوم الآخر سے رجوع کرنا کیا ہے جب تک اسے سمجھنہیں لیا جاتا تب تک بات کھل کر سمجھ میں نہیں آسکتی۔ جب اللہ اور یوم الآخر کی وضاحت ہو جائے گی تب خود بخود ان کی پیچان ہو جائے گی کہ کون ہے جو اللہ اور یوم آخر سے رجوع کر رہا ہے اور جو فلاح کا طلب گارہ ہے اسے بھی اسی کی اطاعت و اتباع میں اللہ اور یوم الآخر سے رجوع کرنا ہو گا۔

پیچھے آپ پر ہر لحاظ سے کھول کھول کر واضح کر دیا کہ آپ کو ہر طرف اللہ ہی کا وجود نظر آ رہا ہے اللہ سے رجوع کرنا اپنی تمام تر ضروریات کے لیے فطرت پر انحراف کرنا ہے یعنی جب آپ کے پاس ہدایت آ جائے حق آ جائے تو غیر اللہ کو ترک کرتے ہوئے فطرت کی طرف پلٹنا اللہ سے رجوع کرنا کہلاتا ہے اور یوم الآخر سے رجوع کرنا کیا ہے اسے سمجھنے کے لیے آپ کو پہلے یوم الآخر کو جاننا ہو گا۔ اس وقت آپ دنیا میں موجود ہیں یہ پہلا مرحلہ ہے آج دنیا میں آپ جو کچھ بھی کریں گے جو جو اعمال کریں گے یہ زمین اگلے مرحلے میں ویسی ہی بن جائے گی اور آپ کو اسی کا سامنا کرنا پڑے گا یعنی اگر آج آپ زمین میں فساد کرتے ہیں، جو زمین میں فساد کر رہے ہیں ان کی معاونت کرتے ہیں تو اس فساد عظیم کی وجہ سے یہ زمین جہنم بن جائے گی تو جب یہ زمین جہنم بن جائے گی تو تمام

انسانوں کو دوبارہ وجود میں لا یا جائے گا اور جو جو اس زمین کے جہنم بننے میں حصے دار ہوں گے انہیں اسی میں رہنا ہو گا اور اگر آج آپ اصلاح والے اعمال کرتے ہیں تو اگلے مرحلے میں جو کہ الآخرۃ کہلاتا ہے میں جو خلاء میں آپ کو سیارے نظر آرہے ہیں وہ باغات میں بدل چکے ہوں گے تو آپ کو بدلتے میں ان میں سے آپ کے درجے کے مطابق دیا جائے گا یہ ہے یوم الآخرۃ۔ یوم الآخرۃ سے رجوع کرنا یہ ہے کہ آج جوز میں میں فساد کیا جا رہا ہے اسے ترک کر دیا جائے تاکہ زمین کے جہنم بننے میں حصے دار نہ بن جائیں۔ اب آپ کو دیکھنا یہ ہے کہ وہ کون سابق ہے جو مگر اہیوں کو ترک کر کے اللہ اور یوم الآخرۃ سے رجوع کر رہا ہے یعنی فطرت کی طرف پلٹ رہا ہے اسی کی طرف پلٹنے کی دعوت دے رہا ہے جو بھی ایسا آپ کو نظر آئے تو وہ وہی ہے جس کے بارے میں کہا گیا کہ وہ ابراہیم کا ساتھی ہے جس کی اتباع کرنی ہے جو کہ آپ پر اپنے عمل سے ملت ابراہیم کو کھول کھول کرو واضح کر رہا ہے۔

یہاں اس آیت میں اللہ نے یہ بات واضح کر دی کہ ابراہیم کے ساتھ کون ہے جس میں اسوہ حسنہ ہے وہ جو اللہ اور یوم الآخرۃ سے رجوع کر رہا ہے تو ذرا غور کرو کیا تمہارے درمیان کوئی ایسی شخصیت موجود ہے اگر ایسی شخصیت موجود ہے تو جو کچھ بھی وہ کر رہا ہے جیسا کہ رہا ہے وہ ابراہیم کی ہی ملت ہے اللہ اس کے ذریعے تم پر ابراہیم کی ملت واضح کر رہا ہے اور دیکھیں اگلی آیت میں اللہ نے ان کو رسول قرار دیا۔

**لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا۔** الاحزاب ۲۱

تحقیق کہ یعنی ہم جوبات کر رہے ہیں وہ بالکل حق ہے تم اپنی تحقیق کر لو اپنے گھوڑے دوڑا لو یہی حقیقت تمہارے سامنے آئے گی کہ تمہارے لیے بعد میں آنے والے رسول میں اسوہ حسنہ، آگے نہ صرف بعد میں آنے والے رسول کی پہچان کیا ہے بلکہ جو رسول میں اسوہ حسنہ اخذ کرتا ہے دونوں کی پہچان بتادی اور وہی پہچان جو کچھ لی آیت میں واضح کی گئی۔ جو رجوع کر رہا ہے جس کی طرف رجوع کرنا ہے وہ اللہ تھا اور یوم الآخر کی طرف رجوع کر رہا ہے اس کے لیے ان میں اسوہ حسنہ ہے جو رجوع کر رہا ہے جس کی طرف رجوع کرنا ہے وہ اللہ تھا اور یوم الآخر تھا جس کی طرف رجوع کرنا ہے۔ اور اس آیت میں مزید اس کی پہچان کے لیے رہنمائی کر دی وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا اور یاد کرتا ہے کہ اسے جو بھلا دیا گیا تھا اور جو بھلا دیا گیا تھا جسے یاد کرنا ہے وہ اللہ تھا۔

وہ بشر جسے جو بھی حاجت لاحت ہوتی ہے تو وہ اللہ ہی کی طرف رجوع کرتا ہے اپنی تمام تر ضروریات و حاجات کے لیے اللہ کی طرف لپتا ہے اور یوم الآخر سے رجوع کرتا ہے جو اللہ کو ہر لحاظ سے کھول کھول کر تم پر واضح کر رہا ہے وہ اللہ کا رسول ہوا ہے جس میں تمہارے لیے اسوہ حسنہ ہے یعنی وہ تم پر واضح کر رہا ہے کہ ابراہیم اگر اس وقت دنیا میں ہوتے تو وہ کیا کرتے ان کی ملت کیا کرتے۔

ان آیات میں اللہ نے نہ صرف یہ واضح کر دیا کہ تمہارے ابا ابراہیم کو تم کس طرح اپنا ابا بناسکتے ہو۔ ابراہیم چونکہ وفات پاچکے تو ان کو ابا بنانے کے لیے ہم تم میں تھیں سے ایسی شخصیات بھیجتے رہتے ہیں جو عملی طور پر ابراہیم کی ملت کیا ہے اسے واضح کرتی ہیں لہذا تم نے ان کی اتباع کرنی ہے جیسا وہ کریں بالکل ویسا ہی تم نے کرنا ہے اور اللہ نے ان شخصیات کو رسول قرار دیا۔ یعنی رسول بھیجنے کا مقصد یہ نہیں کہ رسول تمہارا ابا ہے بلکہ رسول بھیجنے کا مقصد یہ ہے کہ رسول کے ذریعے تم پر واضح کر دیا جائے کہ تمہارے ابا ابراہیم کی ملت کیا ہے یوں تم رسول کی اتباع نہیں بلکہ ابراہیم کی ملت کی اتباع کر رہے ہوتے ہو۔

اب آپ کو یہ بات بھی کھل کر سمجھ آچکی ہو گی کہ سورہ الاحزاب کی آیت نمبر چالیس میں یہ کیوں کہا گیا وَلِكِنْ رَسُولَ اللَّهِ اور لیکن اللہ کے رسول تھے یعنی محمد کو بھیجا گیا تھا تاکہ تم پر محمد کے ذریعے یہ واضح کیا جاسکے کہ تمہارے ابا ابراہیم کی ملت کیا ہے کیونکہ اس وقت تم میں سے بہت سے ابراہیم کے ابا ہونے کا دعویٰ تو کر رہے تھے لیکن وہ اپنے ابا ابراہیم کی ملت کو بھول کر بنت پرستی میں مگن تھے بہت سے ہر لحاظ سے کھلم کھلا گمراہیوں میں تھے اور کچھ ابراہیم کی ملت کو بھول کر ابراہیم کو ابا بنانے کی بجائے موی کو ابا بنانے ہوئے تھے اور اسی طرح کچھ ابراہیم کی ملت کو بھول کر عیسیٰ کو اپنا ابا بنانے ہوئے تھے، جیسے ان کو کہا تھا ان پر واضح کیا تھا کہ تمہارے ابا موسیٰ اور عیسیٰ نہیں لیکن اس کے باوجود انہوں نے ابراہیم کی ملت کو بھول کر موسیٰ عیسیٰ کو اپنا ابا بنالیا تھا اور جب ضلال میں میں چلے گئے تو ہم نے رسول بعث کیا جس نے ان پر آکر واضح کیا کہ ابا ابراہیم کی ملت کیا ہے تو انہوں نے اس کا کفر کر دیا بالکل اسی طرح تم پر بھی واضح کر دیا گیا تھا تاکہ کل کو تمہارے پاس بھی کوئی بہانہ نہ رہے۔ جب کل کو تم ضلال میں میں چلے جاؤ اور رسول بھیجا جائے تو ایسا نہ ہو کہ تم محمد کو ابا بنانے ہوئے رہو اور ہمارے رسول کی

مکنڈیب کر دو اگر ایسا ہی کرو گے تو تمہارے پاس کل کوئی عذر یا بہانہ نہ ہو گا، اور جیسے یہودیوں اور عیسائیوں نے کیا تم نے بھی وہی کیا تم بھی ابراہیم کی ملت کو بھول کر محمد کو اپنا ابا بنا بیٹھے۔ مگر حقیقت تو یہ ہے کہ محمد تمہارے ابا نہیں تھے بلکہ تمہارے ابا ابراہیم کی ملت کی اتباع کر کے ابراہیم کو اپنا ابا بنا سکتیں۔ اور آگے اللہ نے مزید کہا کرنے آئے تھے کہ ابراہیم کی ملت کیا ہے تاکہ انسان رسول کے ذریعے ابراہیم کی ملت کی اتباع کر کے ابراہیم کو اپنا ابا بنا سکتیں۔ وَخَاتَمُ النَّبِيِّنَ اور خاتم النبین تھے یعنی فلٹر تھے چھنٹی تھے بعد میں آنے والے النبین کے لیے جب تک کہ دوبارہ ضلال میں نہیں آ جاتیں اور اگلارسول و خاتم النبین نہیں بعث کر دیا جاتا۔ محمد خاتم النبین تھے یعنی بعد میں آنے والے النبین کے لیے فلٹر تھے کہ کون سے نبی اللہ کے رسول بن سکتے ہیں وہی نبی اللہ کے رسول ہوں گے جو محمد کے فلٹر سے نکل کر آئیں گے یعنی وہ بالکل اسی طرح اللہ کی غلامی کریں گے جیسے محنے کی، جو محمد کے فلٹر سے نکل کر آئیں گے وہی اللہ کے نبی رسول ہوں گے ورنہ جو اس فلٹر سے نہیں نکلیں گے اگر ان کا موازنہ محمد کی ساتھ کرنے سے ان میں اور محمد میں فرق نظر آئے تو وہ نبی اللہ کے رسول نہیں بلکہ کذاب شیاطین ہوں گے مجرمین ہوں گے۔

مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ مِّنْ رِجَالِكُمْ وَلِكُنْ رَسُولُ اللَّهِ وَخَاتَمُ النَّبِيِّنَ۔ الاحزاب ۲۰

اس آیت کو اور بالخصوص وَلِكُنْ رَسُولُ اللَّهِ وَخَاتَمُ النَّبِيِّنَ کو ایک دوسرے پہلو سے بھی آپ کے سامنے رکھتے ہیں تاکہ حق ہر پہلو سے ہر لکھاظ سے کھل کر آپ پر واضح ہو جائے۔

دنیا میں شاید ہی کوئی ایسا انسان ہو جو باشورو بھی ہو اور اس کے دل و دماغ میں یہ سوال نہ آیا ہو کہ اس کی تخلیق کا مقصد کیا ہے، اس کی حقیقت کیا ہے یا اس کا نتائج کی حقیقت کیا ہے وغیرہ۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ جب انسان اپنے ارد گرد دیکھتا ہے تو اسے کوئی بھی شے یہاں تک کہ ایک ذرہ بھی ایسا نہیں ملتا جس کی تخلیق کا کوئی مقصد نہ ہو ہر شے کا کوئی نہ کوئی مقصد نظر آتا ہے۔ اگر انسان خود بھی کچھ بناتا ہے یا خریدتا ہے تو اس کا بھی کوئی نہ کوئی مقصد ضرور ہوتا ہے لیکن جب انسان اپنے آپ کو دیکھتا ہے تو اسے اپنا کوئی مقصد نظر نہیں آتا۔ وہ دیکھتا ہے کہ وہ بھی کچھ کر رہا ہوتا ہے اور کبھی کچھ، اس کے آبا اجداد کچھ اور کرتے رہے، انسانوں میں سے ہر کوئی بے مقصد اور جدھر اس کا رخ ہوتا ہے ادھر ہی بھاگ رہا ہے کسی کو بھی علم نہیں کہ اس کی منزل کیا ہے اس کا مقصد کیا ہے۔ یوں انسان سوچتا ہے اس کے دل و دماغ میں یہ سوال بار بار کھلتا ہے کہ آخر اس کے اس دنیا میں آنے کا مقصد کیا ہے؟ جب وہ اس سوال کے جواب کو جانے کے لیے سوچ و بچار کرتا ہے تو اسے کچھ حاصل نہیں ہوتا یہاں تک کہ اس پر یہ بات واضح ہوتی ہے کہ خود اس کی اپنی حقیقت کیا ہے اسے یہ ہی نہیں معلوم دنیا میں آنے کا مقصد تو بعد کی بات ہے۔

مثلاً اگر آپ کے جسم کے کسی بھی عضو کی طرف اشارہ کیا جائے آپ کے پاؤں کی طرف اور آپ سے سوال کیا جائے کہ یہ کیا ہے تو آپ فوراً جواب دیں گے کہ یہ پاؤں ہے اور اگر پھر سوال کیا جائے کہ کس کا ہے تو آپ فوراً جواب دیں گے کہ میرا ہے اسی طرح بتدریج آپ کے جسم کے مختلف اعضاء کے بارے میں سوال کرتے کرتے آپ کے پورے جسم کے بارے میں سوال کیا جائے کہ یہ جسم کس کا ہے تو آپ کا جواب ہو گا میرا جسم ہے۔ آپ بالکل اسی طرح میرا جسم کہیں گے جیسے آپ کے ہاتھ میں کوئی شے ہو مثلاً قلم اور آپ سے سوال کیا جائے کہ یہ کس کی ہے تو آپ کہیں گے میری ہے اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جب قلم کے بارے میں سوال کیا کہ یہ کس کی ہے تو آپ نے کہا میری ہے اس کا مطلب کہ قلم آپ نہیں ہیں بلکہ آپ قلم کی ملکیت کا دعویٰ کر رہے ہیں تو جس طرح قلم آپ نہیں ہیں آپ قلم کی ملکیت کا دعویٰ کر رہے ہیں بالکل عین اسی طرح آپ اپنے جسم کی ملکیت کا دعویٰ کر رہے ہیں کہ یہ میرا جسم ہے جس کا مطلب کہ یہ جسم آپ نہیں ہو۔ آپ کوئی اور ہو جو اس جسم کی ملکیت کا دعویٰ کر رہا ہے۔ اب آپ سے سوال ہے کہ آج تک آپ اسی جسم کو اپنا وجود سمجھتے رہے لیکن کیا حقیقت یہی نکلی؟ نہیں بلکہ آپ تو خود یہ کہ رہے ہیں کہ یہ جسم میرا ہے جس کا مطلب آپ یہ جنم نہیں ہو بلکہ آپ کوئی اور ہو اور آپ اس جسم کی ملکیت کا دعویٰ کر رہے ہو۔ تواب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آپ کون ہو؟ وہ کون ہے جو میں میں میرا میرا کر رہا ہے؟ اگر آپ یہی جسم ہو تو پھر آپ اس جسم سے پہلے کیا تھے؟ کہاں تھے؟ اور جب اس جسم کی موت ہو جاتی ہے تو وہ کون ہوتا ہے جو اس جسم میں اس سے پہلے میں میں کر رہا ہوتا ہے؟

ذرا غور کریں آپ پر یہ بات بالکل واضح ہو جائے گی کہ جس پانچ، چھٹ کے جنم کو آج تک آپ اپنا وجود سمجھتے رہے کہ یہی آپ ہو آج حقیقت اس کے بالکل

برکس نکلی اور اب اگر آپ سے سوال کیا جائے کہ آپ کون ہو تو آپ کے پاس اس کا کوئی جواب نہیں ہو گا یعنی آپ خود اپنے آپ کو ہی نہیں جانتے جس کا مطلب کہ آپ اپنے آپ کو ہی بھول چکے ہوئے ہو۔

اسی کو عربوں کی زبان عربی میں انسان کہتے ہیں۔ لفظ انسان بناتے ہیں چار الفاظ کے مجموعے سے ”ا، نس، ا، ن“ جب بھی الف کسی لفظ کے شروع میں آتا ہے تو نہ صرف وہ آگے آنے والے لفظ کو سوالیہ بنادیتا ہے بلکہ آگے اسی سوال کا جواب بھی موجود ہوتا ہے تو لفظ انسان کے شروع میں بھی الف آتا ہے جو اگلے لفظ کو سوالیہ بنادیتا ہے اور اگلے لفظ ہے ”نس“ جس کے معنی ہیں بھول جانا، بھولا ہوا۔

”نس“ کو ایک مثال سے سمجھ لیں مثلاً اگر آپ سے سوال کیا جائے کہ آپ جب پیدا ہوئے تو اپنی پیدائش سے لیکر دو، تین سال کی عمر تک آپ نے کیا کیا؟ تو کیا آپ کوئی جواب دے سکتے گے؟ کیا آپ کو کچھ یاد پڑتا ہے؟ نہیں آپ کو کچھ بھی یاد نہیں آپ اس طرح بھول چکے ہیں جیسے کہ آپ پر بھی ایسا وقت آیا ہی نہیں۔ اگر آپ اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ آپ پر ایسا وقت آیا تھا اور آپ کو یاد نہیں رہا یعنی آپ بھول گئے ہیں تو اس کی وجہ یہ ہے کہ آپ اپنی آنکھوں سے ہر روز یہ مشاہدہ کر رہے ہیں کہ آپ کے سامنے بچہ پیدا ہوتا ہے وہ پلتا بڑھتا جو ان ہو رہا ہے اس کے علاوہ آپ اپنے آپ میں بھی تبدیلیاں دیکھ رہے ہیں کہ کچھ عرصے پہلے آپ چھوٹے تھے آپ بڑے ہوئے یہاں تک کہ آپ بڑھا پے کی طرف جا رہے ہیں ان مشاہدات کی بنا پر آپ کو یہ یقین ہے کہ آپ پر بھی ایسا وقت آپ کا ہے اس لیے آپ تسلیم کرتے ہیں اور آپ سمجھتے ہیں کہ آپ بھول چکے ہوئے ہیں ایسے بھول چکے ہوئے ہیں کہ جیسے ایسا وقت بھی آپ پر آیا ہی نہیں اس طرح بھول جانے کو عربی میں ”نس“ کہتے ہیں۔

آپ ذرا غور کریں اگر آپ کے سامنے بچہ پیدا نہ ہو وہ پلے بڑھنے یعنی جن مشاہدات کی بنا پر آپ کو یقین ہے کہ آپ پر بھی ایسا وقت گزر چکا ہے اگر آپ یہ مشاہدات نہ کر سکتے تو کیا پھر بھی آپ کو یقین ہوتا کہ آپ پر ایسا وقت گزر چکا ہے؟ کیا پھر بھی آپ تسلیم کرتے کہ ہاں ایسا وقت گزر چکا ہے مگر میں بھول چکا ہوں؟

نہیں بلکہ پھر آپ کبھی بھی تسلیم نہ کرتے اس وقت تک جب تک کہ آپ پر اس قدر واضح نہ کر دیا جاتا کہ آپ کو یقین ہو جاتا۔

اس طرح بھول جانے کو عربی میں ”نس“ کہتے ہیں۔ الف جمع نس لفظ بنے گا ”نس“ جس کے معنی نہیں گے کیا ہے بھولا ہوا یعنی کیا ہے جو اس طرح بھولا ہوا ہے جیسے کہ اس کا کوئی وجود نہیں، بالکل اس طرح بھول چکا جیسے اپنے چپن میں دو تین سال تک کی عمر کے وقت کو بھول چکا ہے۔ آگے اسی سوال کا جواب موجود ہے آگے لفظ آجاتا ہے ”الف“ جو کہ لفظ انسان کے آخر کی طرف درمیان میں آتا ہے جب بھی الف لفظ کے آخر کی طرف درمیان میں آئے تو اس میں گل کے معنی آجاتے ہیں یعنی اس میں کسی کو بھی استثنی حاصل نہیں رہتا۔ اب لفظ انسان کے درمیان الف آنے سے پچھلے سوال کا جواب آجاتا ہے کہ گل کا گل یعنی سب کا سب کامل طور پر بھولا ہوا۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کس کا گل کا گل کامل طور پر بھولا ہوا یا کسے کامل طور پر بھولا ہوا؟ کیا ہے جسے کامل بھولا ہوا ہے؟ کون ہے جو سب کا سب بھولا ہوا ہے؟ آگے اسی سوال کا جواب آجاتا ہے ”ن“ اور ”ن“ کے معنی ہیں ہم اور اللہ یہ لفظ اپنے لیے استعمال کرتا ہے۔

یوں لفظ انسان کے معنی نہیں گے وہ جو خود اپنے آپ کو ہی کامل بھولا ہوا ہے کہ وہ کون ہے کیا ہے۔

اب ذرا غور کریں جب آپ پرسوالات کے ذریعے واضح کیا کہ یہ جسم آپ نہیں ہو بلکہ آپ کوئی اور ہو جو اس جسم کی ملکیت کا دعویٰ کر رہا ہے تو وہ کون ہے جو میں میں میرا کر رہا ہے یعنی آپ کون ہو تو آپ کے پاس کوئی جواب نہیں آپ خود اس بات کا اقرار کر رہے ہو کہ آپ خود اپنے آپ کو ہی نہیں جانتے آپ خود اپنے آپ کو ہی اپنی ہی ذات کو بھولے ہوئے ہو اسی کو عربی میں انسان کہا جاتا ہے۔

انسان جو خود اپنی ہی ذات کو بھولا ہوا ہے۔ اب ذرا غور کریں دنیا میں آنے کا مقصد کیا ہے اور اسے کیسے پورا کرنا ہے؟ آپ کون ہو کیا ہو آپ کی حقیقت کیا ہے سمیت جتنے بھی سوالات ہیں ان کے جوابات کوں دے سکتا ہے؟ کیا کوئی بھولا ہوا ان میں سے کسی سوال کا بھی جواب دے سکتا ہے؟ نہیں بالکل نہیں۔ اگر بھولا ہوا ان میں سے کسی سوال کا جواب دے سکتا ہو تو پھر آپ خود جو بھولے ہوئے ہو آپ کو کسی دوسرے سے رجوع کرنے کی ضرورت کیوں پیش آئی یعنی کوئی بھی بھولا ہوا ان میں سے کسی بھی سوال کا جواب نہیں دے سکتا وہ یہ راہنمائی نہیں کر سکتا کہ دنیا میں آنے کا مقصد کیا ہے اسے پورا کیسے کرنا ہے وغیرہ۔

اب سوال یہ ہے کہ کون ان سوالات کے جوابات دے سکتا ہے کون ہے جو راہنمائی کر سکتا ہے؟ تو اس کا جواب بالکل آسان اور واضح ہے ظاہر ہے وہی جواب دے سکتا ہے وہی راہنمائی کر سکتا ہے جو بھولا ہو نہیں ہے جسے سب یاد ہے جسے یہ علم ہے کہ وہ کون ہے کیا ہے کہاں سے آیا ہے اس کی موجودگی کا مقصد کیا ہے انسان کو دنیا میں کیوں لا یا گیا اس مقصد کو پورا کیسے کیا جاسکتا ہے وہ ہر سوال کا جواب دے سکتا ہے۔

توب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر وہ کون ہے جو بھولا ہو نہیں ہے تو نہ صرف اس کا جواب تھوڑا سا غور کرنے پر واضح ہو جاتا ہے بلکہ قرآن خود بار بار اسی سوال کا جواب دیتا ہے۔ پچھے ہم نے کہا تھا کہ لفظ انسان کے آخر میں ”ن“ کے معنی ہم ہیں اور اللہ خود اپنے لیے ”ن“ کا استعمال کرتا ہے یعنی اللہ ہے جو خود اپنے ہی آپ کو بھولا ہوا ہے۔ بالکل ایسے جیسے کوئی بادشاہ ہو اور اس کی یادداشت چلی جائے وہ خود اپنے آپ کوئی بھول جائے اور ایسی جگہ پر موجود ہو جہاں سب فقیر ہوں تو وہ خود کو فقیر ہی سمجھے گا اسے اس بات کا رائی برابر بھی علم نہ ہو گا کہ وہ بادشاہ ہے بالکل ایسے ہی انسان کے معنی ہیں کہ اللہ کہہ رہا ہے کہ اللہ خود اپنے آپ کو بھولا ہوا ہے جس سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ لفظ انسان لفظ اللہ کی ضد ہے۔

اسی کا قرآن میں کئی مقامات پر ہر پہلو سے ذکر کیا گیا مثلاً آپ سورۃ الحشر کی آیت ۱۹ کو ہی دیکھ لیجیے۔

وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسْوَ اللَّهَ فَإِنْ شَهُمْ أَنفَسُهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الْفَسِقُونَ. الحشر ۱۹

پہلے اس آیت کا جو ترجمہ کیا جاتا ہے وہ آپ کے سامنے رکھتے ہیں کیوں کہ ترجمہ و تفاسیر کا بذات خود اس آیت کیسا تھا گہر اعلق ہے۔

”اور ان لوگوں جیسے نہ ہو جانا جنہوں نے خدا کو بھلا دیا تو خدا نے انہیں ایسا کر دیا کہ خود اپنے تین بھول گئے۔ یہ بد کردار لوگ ہیں۔ فتح محمد جالندھری

اور ان جیسے نہ ہو جو اللہ کو بھول بیٹھے تو اللہ نے انہیں بلا میں ڈالا کہ اپنی جانیں یاد نہ رہیں وہی فاسق ہیں۔ احمد رضا خان بریلوی

ان لوگوں کی طرح نہ ہو جاؤ جو اللہ کو بھول گئے تو اللہ نے انہیں خود اپنا نفس بھلا دیا، یہی لوگ فاسق ہیں۔ ابوالاعلیٰ مودودی“

تین ترجم آپ کے سامنے رکھے ہیں ان کے علاوہ باقی بھی جتنے ترجم ہیں ان میں بھی آپ کو وہی بات مل گئی جو ان ترجم میں موجود ہے تمام کے تمام ترجم و تفاسیر میں یہی کہا گیا کہ ان لوگوں جیسے نہ ہو جانا جو اللہ کو بھول گئے۔ اب ذرا غور کریں قرآن اللہ کا کلام ہے تو ان کے اپنے عقیدے کے مطابق اللہ اس وقت اس قرآن کے ذریعے انسانوں سے کلام کر رہا ہے انسانوں کو کہہ رہا ہے یعنی آپ کو اللہ کہہ رہا ہے کہ ان لوگوں جیسے نہ ہو جانا جنہوں نے اللہ کو بھلا دیا آپ کو کہا جا رہا ہے کہ اللہ کو بھول نہ جانا۔ اب آپ سے سوال ہے کہ بھولا کس کو جاتا ہے؟

اس کا جواب بالکل واضح ہے بھولا تو اس کو جاتا ہے جو پہلے یاد ہو، تو اس کا مطلب کہ آپ کو اللہ کیا ہے اس لیے آپ کو کہا جا رہا ہے کہ اللہ کو بھول نہ جانا۔ توب آپ سے سوال ہے کہ آپ بتائیں اللہ کیا ہے؟ اللہ کیسی ہے؟ اللہ کے بارے میں مکمل علم کا اظہار کریں؟ تو کیا آپ کوئی جواب دے سکیں گے؟ نہیں بالکل نہیں اگر کوئی جواب دیں گے بھی تو آپ وہی کہیں گے جو آپ بچپن سے اللہ کے بارے میں سنتے آئے اور اگر وہ سچ ہے تو اس کا مطلب دنیا کے تمام مذاہب میں یا ہر شخص نے اللہ کے بارے میں جو عقیدہ گھٹر کھا ہے وہ حق ہے چیز ہے؟

بھولا تو اس کو جاتا ہے جو یاد ہو لیکن کسی کو کوئی علم نہیں کہ اللہ کیا ہے ہر کوئی اللہ کو بھولا ہوا ہے۔

جیسا کہ آپ قرآن کے درجنوں مقامات پر پڑھتے ہیں اللہ کا ذکر کرو اللہ کا ذکر کرو، ذکر عربی کا لفظ ہے جس کے معنی ہیں بھولے ہوئے کو یاد کرنا۔ آپ قرآن کی ان درجنوں آیات میں سے درج ذیل چند آیات کو خود اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں۔

فَإِذْ كُرُونَى أَذْكُرْ كُمْ. البقرة ۱۵۲

پہلے میں تھا جو تمہیں بھلا دیا گیا تھا جسے تم بھول چکے مجھے یاد کر رہے ہو؟ اگر مجھے یاد کرتے ہو تو کیا ہے جسے تم نے یاد کیا؟ تم خود ہی ہوتم نے خود اپنے ہی آپ کو یاد کیا یعنی تم اپنے آپ کو ہی بھولے ہوئے ہو اگر تم مجھے یاد کرتے ہو تو تم خود ہی سامنے آؤ گے، مجھے یاد کرنا حقیقت میں خود اپنے آپ کو یاد کرنا ہے۔ تم خود ہی سامنے آؤ گے کوئی اور نہیں۔

یہ آیت بالکل بھول کر واضح کر رہی ہے کہ اگر آپ اللہ کو یاد کرتے ہیں تو اصل میں آپ خود اپنے آپ کو یاد کریں گے جب آپ اللہ کو جان جائیں گے تو اللہ ہی

آپ کی اپنی ذات کے طور پر ہی سامنے آئے گا۔

فَإِذْ كُرُوا اللَّهُ الْبَقْرَةَ ۖ ۱٩٨

پس یاد کر رہے ہو اسے جو تمہیں بھلا دیا گیا تھا ایسے کہ جیسے اس کا کوئی وجود ہی نہیں اللہ تھا جسے تم بھول چکے جسے یاد کرنا ہے۔

الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ ۖ آلُ عُمَرَانَ ۖ ۱۹۱

ایسے لوگ جو خود ہی یاد کر رہے ہیں اسے جو انہیں بھلا دیا گیا اور جو بھلا دیا گیا جسے یاد کر رہے ہیں اللہ تھا۔

الَّذِينَ أَمْنُوا وَتَطَمَّنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطَمَّنُ الْقُلُوبُ ۖ الرعد ۲۸

وہ جو اللہ کے بھیجے ہوئے کی دعوت کو دل سے تسلیم کر رہے ہیں جو اللہ کی بات مان رہے ہیں اور ان کے قلوب کو اطمینان حاصل ہو رہا ہے اللہ کو یاد کرنے سے جان لوالہ اللہ کو یاد کر لینے سے ہی قلوب کو اطمینان حاصل ہوتا ہے یعنی جب آپ اللہ کو یاد کر لیں گے تو آپ ہر قسم کی پریشانیوں و بے چینیوں سے بالکل آزاد ہو جائیں گے آپ کے سارے غم اور خوف ختم ہو جائیں گے کسی قسم کا کوئی غم اور خوف نہیں رہتا کیونکہ جب اللہ کو یاد کر لیا جاتا ہے تو خود اپنی ہی ذات اپنی ہی حقیقت کھل کر سامنے آ جاتی ہے۔

یہ چند آیات ہیں ان کے علاوہ قرآن ایسی آیات سے بھرا پڑا ہے جن میں سب سے زیادہ زور ہی اسی بات پر دیا گیا ہے کہ اللہ کو یاد کرو اور جب آپ اللہ کو یاد کریں گے تو حقیقت یہ ہے کہ آپ اپنے آپ کو ہی یاد کریں گے کیونکہ آپ کی اپنی اصل حقیقت ہی اللہ ہے نہ کہ اللہ کوئی دیوالائی تصوراتی عقائد و نظریات کا نام ہے۔ جیسے آپ کے اپنے جسم میں ایک خلیپے پر ایک انہائی چھوٹی سی مخلوق ہو بالکل یہی حقیقت اس بشری وجود کی اللہ کی ذات میں ہے۔

اب آپ خود غور کریں کہ ایک طرف پورے قرآن میں اللہ بار بار کہہ رہا ہے اللہ کا ذکر کرو یعنی اللہ تمہیں بھلا دیا گیا اللہ کو یاد کرو اور دوسرا طرف قرآن میں اللہ یہ کہ اللہ کو بھول نہ جانا۔ بھولے ہوئے کو کیسے بھولا جاتا ہے؟ کیا بھولے ہوئے کو بھولا جاتا ہے یا پھر بھولے ہوئے کو یاد کیا جاتا ہے؟ بھولے ہوئے کو یاد کر نے کا کہا جاتا ہے نہ کہ یہ کہا جاتا ہے بھول نہ جانا۔ آپ سورت الرحمن کی آیت نمبر تین میں بھی دیکھ سکتے ہیں اس میں کیا کہا جا رہا ہے۔

خَلَقَ الْإِنْسَانَ ۖ الرَّحْمَنُ ۖ ۳

خلق کیا گیا خود اپنے ہی آپ کو مکمل طور پر بھولا ہوا یعنی جب آپ کو خلق کیا گیا اس بشر کو خلق کیا تو خلق ہی خود اپنے آپ کو مکمل طور پر بھولا ہوا کیا گیا اور کیا تھا جو بھلا دیا گیا وہ لفظ انسان خود بتارہا ہے کہ خود اپنا آپ، اپنی ذات کو بھولا ہوا۔

اس آیت میں بالکل واضح اور دوڑوک الفاظ میں یہ کہا جا رہا ہے کہ خلق کیا تھا خود اپنے ہی آپ کو یعنی اللہ کو بھولا ہوا خلق کیا گیا تھا۔

جب آپ خلق ہی بھولے ہوئے تو پھر آپ کو یہ کہا جائے گا کہ بھولے ہوئے ہی نہ رہنا یاد کرو یا یہ کہا جائے گا کہ بھول نہ جانا؟ حق بالکل واضح ہے۔

اور یہی اس آیت میں کہا جا رہا ہے ذرا غور کیجئے گا۔

وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنْسَثُهُمْ أَنفَسَهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الْفَسِقُونَ ۖ الحشر ۱۹

وَلَا اور نہیں تکونوں تجو آپ کر رہے ہیں اس کا اظہار کر رہا ہے آپ کے اعمال کا جو بھی آپ دنیا میں کر رہے ہیں آگے لفظ ہے کون جو کہ کن سے ہے اور کن کے معنی ہر کوئی جانتا ہے کن کہتے ہیں ہونے کو اور کون حال میں ہو رہے ہوئے کا صیغہ ہے کونو کے معنی ہیں ہو رہا ہے ہو۔ وَلَا تَكُونُوا اور جو اعمال تم کر رہے ہو ایسا نہ کرو جس سے تم ہو رہے ہو گا کالَّذِينَ بالکل ان کی طرح ہو رہے ہو نَسُو نس جمع و نس کے معنی آپ پیچھے جان چکے ہیں کس طرح بھولنے کو کہتے ہیں اور آگے ساتھ ”و“ حال کا صیغہ بنادیتا ہے جو کام حال میں ہو رہا ہے یوں نَسُو کے معنی بنتے ہیں بھولے ہی رہ رہے ہیں جو اس طرح بھول گئے تھے جیسے اس کا کوئی وجود ہی نہیں جیسے اپنی پیدائش سے لیکر دو، تین سال کی عمر کے وقت کو بھول گئے اس طرح جو بھولے ہوئے ہی خلق ہوئے وہ

بھولے ہی رہ رہے ہیں۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کیا تھا جو بھولے ہوئے خلق ہوئے اور اسے یاد کرنا ہے آگے اسی کا جواب ہے اللہ اللہ کی ہ پر زبر ہے جس سے لفظ اللہ ماضی کا صینہ بن جاتا ہے جس کے معنی بنتے ہیں اللہ تھا۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا تھا اللہ جسے بھولے ہوئے ہیں جسے بھولے ہوئے ہی خلق ہوئے اور بھولے کے بھولے ہی رہ رہے ہیں تو آگے اسی سوال کا جواب آجاتا ہے فَإِنْ شَهُمْ أَنفُسَهُمْ پس کیا ہے جو بھولے ہی رہ رہے ہیں وہ ان کی اپنی ہی ذات ہے جسے یہ بھولے کے بھولے ہی رہ رہے ہیں۔

آیت کو بالکل آسان الفاظ میں واضح کرتے ہیں

وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَإِنْ شَهُمْ أَنفُسَهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الْفَسِقُونَ۔ الحشر ۱۹

اس آیت میں کہا جا رہا ہے کہ یہ جو تم کر رہے ہو یتم بھولے کے بھولے ہی رہ رہے ہیں جو بھلا دیا گیا تھا جو خلق ہی بھولے ہوئے ہوئے تھے کیا تھا جو بھلا دیا گیا تھا جو بھولے کے بھولے ہی رہ رہے ہیں وہ اللہ تھا اور اللہ کیا ہے پس یعنی اس میں کوئی شک و شبہ نہیں ہے جو کہا جا رہا ہے خواہ تمہیں ناگوار گز رے یا کیسا ہی کیوں نہ لگے ایسا ہی ہے جو کہا جا رہا ہے کہ ان کی اپنی ہی ذات ہے جسے یہ بھولے کہ بھولے رہ رہے ہیں۔ اب ذرا غور کریں کسے بھلا دیا گیا؟ جسے یاد کرنا تھا؟ نہ صرف اس آیت میں واضح بتا دیا گیا کہ اللہ تھا بلکہ پورے قرآن میں بار بار یہی کہا جا رہا ہے اللہ تمہیں بھلا دیا گیا تھا اللہ کو یاد کرو یہاں تک کہ قرآن میں یہ بھی کہا گیا کہ مجھے یاد کرتے ہو تو تم خود اپنے آپ کو ہی یاد کر رہے ہو یعنی اللہ ہی تمہاری اصل حقیقت ہے تمہاری اپنی ذات ہے۔

یہ جو اللہ کو بھولے کے بھولے ہی رہ رہے ہیں یہ کون لوگ ہیں آگے قرآن میں اس کا جواب بھی دے دیا گیا اُولَئِكَ هُمُ الْفَسِقُونَ یہی وہ لوگ ہیں جو فتن کر رہے ہیں یعنی بات کو اس کے مقام سے ہٹا رہے ہیں اس میں تبدیلی کر رہے ہیں۔ اب ذرا غور کریں کون لوگوں کی وجہ سے آج انسانوں کی اکثریت ان کی طرح بھولی کی بھولی ہی رہ رہی ہے؟ کون ہیں جو فتن کر رہے ہیں یعنی اللہ جو کہتا ہے اللہ کی بات کو اس کے مقام سے بدلتی ہے ہیں اللہ کی بات میں تبدیلی کر دیتے ہیں تو ترجمہ کی صورت میں فاسقون آپ کے سامنے ہیں۔ آپ خود اپنی آنکھوں سے دیکھ چکے ہیں کہ آیت میں کیا کہا گیا اور آیت کو کس طرح ترجمہ و تفاسیر کی صورت میں اللہ کے کلام کو بدل دیا گیا جن کے فتن کی وجہ سے باقی بھی فتن کا شکار ہو کر فتن کر رہے ہیں اور ہدایت کی بجائے گمراہی کا شکار ہیں اس کے باوجود خود کو اہل حق سمجھے ہوئے ہیں۔

آپ یہ جان چکے ہیں کہ انسان کہتے ہیں جو خود اپنے ہی آپ کو بھولا ہوا ہے اور انسان ضد ہے اللہ کی۔ اب کون ہے جو یہ بتا سکتا ہے کہ آپ کون ہیں آپ کے دنیا میں آنے کا مقصد کیا ہے اسے کیسے پورا کیا جائے گا؟ وہ صرف اور صرف وہی بتا سکتا ہے جو انسان نہیں یعنی بھولا ہوانہیں اگر انسان نہیں یعنی بھولا ہوا نہیں ہے تو پھر پچھے صرف اللہ ہی رہ جاتا ہے اللہ ہی بتا سکتا ہے کہ انسان کی حقیقت کیا ہے یہ کیا بھولا ہوا ہے اس دنیا میں آنے کا مقصد کیا ہے اور اس مقصد کو پورا کیسے کیا جا سکتا ہے۔

یوں جس پر اس کی خودی آشکار ہو جاتی ہے یعنی وہ انسان نہیں رہتا تو ظاہر ہے پھر پچھے اللہ ہے تو اللہ وہ کرتا ہے جو اس کا کام ہے، اللہ انسانوں کو جادیتا ہے یعنی پھر اللہ ایسے بشر کی صورت میں کہہ رہا ہوتا ہے کہ میں ہوں جو تمہیں نبادے رہا ہوں تمہیں وہ علم دے رہا ہوں جو میرے یعنی اللہ کے علاوہ کسی کے پاس نہیں یوں ایسا بشر اللہ کا رسول ہوتا ہے جو انسانوں پر ان کے ابا ابراہیم کی ملت کو کھول کھول کر واضح کرتا ہے اور جو انسان کا انسان ہے اسے کوئی حق نہیں کہ وہ اس ذمہ داری کو اٹھا لے وہ نبی بن بیٹھے یعنی انسانوں کی راہنمائی کا دعویدار بن بیٹھے۔

یہی سلسلہ چلتا رہا موسیٰ آئے تو موسیٰ بھی اللہ کے رسول اور خاتم النبیین تھے جب تک کہ اگلار رسول نہیں بعث کر دیا گیا پھر جب عیسیٰ ابن مریم آئے تو پھر موسیٰ نہیں بلکہ عیسیٰ ابن مریم اللہ کے رسول اور خاتم النبیین تھے تک جب تک کہ اگلار رسول نہیں آ جاتا اور جب وہ وقت آیات ب اللہ نے محمد کو رسول بعث کیا تب محمد اللہ کے رسول اور خاتم النبیین تھے یعنی بعد میں آنے والے نبیوں کا فلتر جب تک کہ اگلار رسول نہیں آ جاتا۔

اور اللہ کا قانون ہے کہ رسول اللہ صرف اور صرف تب ہی بعث کرتا ہے جب ضلال میں ہوتی ہیں یعنی جب سو فیصد ہر لحاظ سے کھلم کھلا گمراہیاں ہوتی ہیں نور کی ایک بھی کرن نہیں ہوتی اسی کا اللہ نے قرآن میں کئی مقامات پر بھی ذکر کر دیا جیسا کہ آپ ان آیات میں دیکھ سکتے ہیں۔

لَقَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ  
لَفْيٌ ضَلَالٌ مُبِينٌ . آل عمران ۲۳

هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَمِ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ أَيْتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ  
مُبِينٍ . الجمعة ۲

یہی بات آپ کو دنیا کے ہر مذہب کی کتاب میں ملے گی جیسے کہ ہندوؤں کی مذہبی کتابوں میں بھی یہ بات درج ہے کہ ایشور تب اوتار بھیجے گا جب جب کلیوگ  
آئے گا یعنی جب جب ضلال مبین ہوں گی تب تب رسول بعث کیا جائے گا۔

اللہ نے جب یہ کہا مَا كَانَ مُحَمَّدٌ" أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ تو اس سے بالکل واضح ہو جاتا ہے کہ محمد کے بعد بھی رسول آئے گا بالکل ایسے ہی جیسے مویٰ  
آئے پھر مویٰ کے بعد عیسیٰ آئے کیونکہ مویٰ کے بعد تب تک مویٰ کی ملت کی اتباع کی جاسکتی تھی جب تک کہ مویٰ میں اسوہ حسنہ تھا جب ایسا وقت آجائے کہ  
مویٰ کی ذات میں اسوہ حسنہ اخذ نہیں ہو سکتا یعنی مویٰ کی زندگی میں آپ کے لیے راہنمائی نہیں رہی تو مویٰ کوہی ابا نہیں بناسکتے کیوں مویٰ ابا نہیں بلکہ ابا  
ابراہیم ہیں تب نیا رسول آکر بتاتے گا کہ ایسے حالات میں ایسے وقت میں ابراہیم کو ابا کیسے بنایا جاسکتا ہے ابراہیم کی ملت کیا ہے۔ تو اس کے لیے عیسیٰ ابن مریم  
کو بعث کیا گیا پھر عیسیٰ ابن مریم ابا نہیں بلکہ ابا ابراہیم ہیں عیسیٰ ابن مریم کو اس وقت تک ابا بنایا جائے گا جب تک کہ عیسیٰ ابن مریم کی ذات میں اسوہ حسنہ ہے  
عیسیٰ ابن مریم کی ذات میں تھا رے لیے راہنمائی موجود ہے اور اگر ایسا وقت آ جاتا ہے جو عیسیٰ ابن مریم سے یکسر مختلف ہے عیسیٰ ابن مریم کی ذات میں اسوہ  
حسنہ اخذ نہیں ہوتا تو عیسیٰ ابن مریم ابا نہیں تھے بلکہ ابا ابراہیم تھے عیسیٰ ابن مریم کو ابا من الا براہیم بنایا گیا نہ کہ مدن دون ابراہیم ابا بنایا گیا۔ تب نیا رسول آکر  
 واضح کرے گا کہ ابراہیم کو ابا کیسے بنایا جاسکتا ہے اور وہ ابراہیم کی ملت کو واضح کرے گا جس کے لیے محمد کو رسول بعث کیا گیا تو یاد رہے کہ ابا محمد نہیں بلکہ ابا ابراہیم  
تھے اس لیے محمد نے ابراہیم کی ملت واضح کی جب تک محمد کی ذات میں اسوہ حسنہ ہے تب تک محمد کو ابا بنانا گویا کہ ابراہیم کو ابا بنایا جا رہا ہے لیکن جب دنیا میں ایسا  
وقت آجائے کہ محمد کی ذات میں اسوہ حسنہ اخذ نہیں کیا جاسکتا محمد کی ذات میں آپ کے لیے راہنمائی نہیں رہتی دنیا میں وقت ایسا آ جاتا ہے جس کا سامنا ہی نہیں کیا  
جو کچھ آج موجود ہے وہ اس وقت تھا ہی نہیں تو محمد کی ذات میں آج کے انسانوں کے لیے اسوہ حسنہ کیسے ہو سکتا ہے؟ اس لیے اللہ نے کہا تھا کہ محمد تمہارے  
رجال میں سے کسی ایک کے بھی ابا نہیں تھے بلکہ تمہارے ابا ابراہیم تھے یعنی جیسے مویٰ کے بعد جب مویٰ کی ذات میں اسوہ حسنہ نہ رہا تو عیسیٰ ابن مریم کو بعث کر  
کے ابا ابراہیم کی ملت کو واضح کیا بالکل اسی طرح جب عیسیٰ ابن مریم کے بعد وقت ایسا آگیا کہ عیسیٰ ابن مریم کی ذات میں اسوہ حسنہ نہ رہا تو محمد کو بعث کیا  
کیوں کہ عیسیٰ ابن مریم ابا نہیں تھے بالکل ایسے ہی جب محمد کے بعد دنیا میں ایسا وقت آجائے کہ جو محمد کے وقت سے بالکل مختلف ہو تو جان لو محمد تمہارے رجال  
میں سے کسی ایک کے بھی ابا نہیں تھے اس لیے انہیں بنانا پھر ابراہیم کوہی ابا بنایا جائے گا جس کے لیے اللہ حسب سابق اپنارسول بعث کرے گا جس کے  
ذریعے تم پر تمہارے ابا ابراہیم کی ملت واضح کرے گا اس لیے اس وقت اسے ابا بنانا۔

وَلِكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ اور لیکن رسول تھے اللہ کے اور خاتم النبیین یعنی بعد میں آنے والے نبیوں کا فلٹر جب تک کہ اگر رسول بعث کرنے کا  
وقت نہیں آ جاتا اور وہ وقت تب ہی آئے گا جب محمد کی ذات میں اسوہ حسنہ نہ رہے تب تک جتنے بھی نبی آئیں گے ان کو بالکل ایسا ہی بنانا ہے جیسے محمد تھے یعنی جو  
محمد کو اپنے لیے فلٹر بنایا کراس میں سے نکلے گا وہی نبی اللہ کا رسول کہلائے گا اللہ کا بھیجا ہوا اور جو اس فلٹر سے نہیں نکلے گا تو وہ نبی رسول نہیں بلکہ وہ نبی کذاب ہوگا  
اللہ کا حرم ہوگا اللہ کا شریک ہونے کا دعویدار ہوگا۔

اب آپ پر وہ روایات بھی بالکل کھل کر واضح ہو جائیں گی جنہیں احادیث کے نام پر جانا جاتا ہے جن کے تراجم و تفاسیر کی نیاد پر کہا جاتا ہے محمد نے خود کہا کہ وہ  
آخری نبی ہیں ان کے بعد کوئی نبی نہیں۔

اس حوالے سے سب سے زیادہ عام روایت جو زبانِ زدِ عام ہے وہ ترمذی کی روایت میں موجود الفاظ ہیں ”انا خاتم النبیین لا نبی بعدی“ جس کا ترجمہ کیا جاتا ہے رسول اللہ ﷺ نے کہا میں آخری نبی ہوں میرے بعد کوئی نبی نہیں۔ مکمل روایت درج ذیل ہے

قال رسول الله ﷺ: لَا تَقُومُ السَّاعَةَ حَتَّىٰ . . . . اَنْهُ سَيَكُونُ فِي اِمْتِي ثَلَاثُونَ كَذَابُونَ كَلَّهُمْ يَزْعُمُ اَنَّهُ نَبِيٌّ وَ اَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّنَ لَا نَبِيٌّ بَعْدِي۔ ترمذی

اس کے علاوہ ایک اور روایت جو آپ کے سامنے ہے۔

ان الرسالة والنبوة قد انقطعت فلا رسول بعدى ولا نبى بعدى. ترمذی

اور اس روایت کا ترجمہ کیا جاتا ہے۔ کہ رسالت اور نبوت منسوخ ہو چکی، مقطع ہو چکی، بند ہو چکی، ختم ہو چکی پس میرے بعد نہ کوئی رسول ہے اور نہ کوئی نبی۔ اس روایت میں لفظ قطع کا ترجمہ کچھ مترجمن نے منسوخ کیا کچھ نے مقطع، کچھ نے بند اور کچھ نے ختم لیکن حقیقت کیا ہے آگے پڑھت ہو گی۔ پھر مزید کچھ روایات ہیں جن کی بنیاد پر کہا جاتا ہے کہ محمد آخری رسول و نبی تھے ان کے بعد کوئی نبی و رسول نہیں وہ روایات بھی انہیں لوگوں کے تراجم کیا تھا درج ذیل ہیں۔

قال رسول الله ﷺ: لَا تَقُومُ السَّاعَةَ حَتَّىٰ يَعْثُ دَجَالُونَ كَذَابُونَ قَرِيبٌ مِّنْ ثَلَاثِينَ كَلَّهُمْ يَزْعُمُ اَنَّهُ رسول اللَّهِ۔ ترمذی

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا قیامت قائم نہیں ہو گی جب تک کہ میں کے قریب جھوٹے کھڑے نہ ہوں ان میں سے ہر ایک کا گمان یہی ہو گا کہ وہ اللہ کا رسول ہے۔

قال رسول الله ﷺ: لَا تَقُومُ السَّاعَةَ حَتَّىٰ . . . . اَنْهُ سَيَكُونُ فِي اِمْتِي ثَلَاثُونَ كَذَابُونَ كَلَّهُمْ يَزْعُمُ اَنَّهُ نَبِيٌّ وَ اَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّنَ لَا نَبِيٌّ بَعْدِي۔ ابو داؤد

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: قیامت نہیں آئے گی جب تک کہ میری امت میں جھوٹے پیدا ہوں گے ہر ایک یہی کہے گا کہ میں نبی ہوں حالانکہ میں خاتم النبیین ہوں یعنی میں آخری نبی ہوں میرے بعد کسی قسم کا کوئی نبی نہیں۔

النبی ﷺ قال: لیس بینی و بینہ نبی یعنی عیسیٰ۔ ابو داؤد

النَّبِيٌّ ﷺ نے کہا ہر گز نہیں ہے میرے درمیان اور اس کے درمیان نبی یعنی میرے اور عیسیٰ کے درمیان کوئی نبی نہیں۔

قال رسول الله ﷺ: لَوْ كَانَ نَبِيًّا بَعْدِي لَكَانَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابَ。 ترمذی

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اگر میرے بعد کوئی نبی ہوتا تو عمر بن خطاب ہوتے۔

یہ وہ چند ایسی روایات ہیں جن کے من پسند تراجم و تفاسیر کی بنیاد پر نہ صرف شور چایا جاتا ہے کہ محمد آخری نبی ہیں ان کے بعد کوئی نبی و رسول نہیں بلکہ یہ عقیدہ رکھنے والے لوگ پھول نہیں سماتے، حالانکہ حقیقت کیا ہے ان روایات سے بھی نہ صرف حقیقت آپ کے سامنے رکھتے ہیں بلکہ تراجم و تفاسیر کے نام پر ان لوگوں نے جو دجل کیا جو دھوکا دیا وہ بھی چاک کر کے ان کی اصلاحیت آپ پر واضح کرتے ہیں آپ پر واضح ہو جائے گا کہ کس طرح ان لوگوں نے بتی اسرائیل کے نقش قدم پر چلتے ہوئے بالکل وہی کیا جو بنی اسرائیل نے کیا تھا۔ انہوں نے بھی اللہ کے کلام کو بدلا اپنے عقائد و نظریات کو سچا ثابت کرنے کے لیے حق کو چھایا حق کو باطل کے ساتھ خلط ملط کیا تو اس امت کے ملاویں نے بھی بالکل وہی کیا۔

ان روایات کو اس وقت تک نہیں سمجھا جاستا جب تک کہ نبی و رسول کے معنی کیا ہیں اور نبی کی بعثت کے مقصد کو نہیں سمجھ لیا جاتا اور جب نہ صرف ان الفاظ کو بلکہ اس بات کو بالکل واضح جان لیا جائے گا کہ نبی کی بعثت کا مقصد کیا ہے تو ان روایات کو سمجھنا انتہائی آسان ہو جائے گا یہاں تک کہ یہ روایات بالکل کھل کر واضح ہو جائیں گی اس لیے سب سے پہلے ان الفاظ کے معنی واضح کرتے ہیں اس کے بعد نبی کی بعثت کے مقصد پر بات کریں گے۔

لفظ نبی و الفاظ کا مجموعہ ہے پہلا لفظ ”نب“ یعنی بنا“ ہے جس کے معنی وہ علم جو صرف اور صرف اللہ کے پاس ہے اللہ کے علاوہ کسی دوسرے کے پاس نہیں

جب اللہ وہ علم انسانوں پر واضح کرتا ہے تو وہ علم نبا کہلاتا ہے۔ نبا کے معنی عام طور پر خبر کے کردیتے جاتے ہیں حالانکہ نبا کے معنی خبر نہیں ہیں کیونکہ جیسے نبا عربی کا لفظ ہے بالکل ایسے ہی لفظ خبر بھی عربی کا ہے اور یہ دونوں الفاظ الگ الگ قرآن میں استعمال ہوئے ہیں اب اگر نبا کے معنی خبر ہوتے تو ظاہر ہے قرآن میں لفظ خبر نہ آتا مگر جب قرآن میں نبا کے علاوہ لفظ خبر بھی استعمال کیا گیا ہے تو اس کا مطلب بالکل واضح ہے کہ نبا اور خبر دو الگ الگ الفاظ ہیں ان کے معنی قریب تر تو ہو سکتے ہیں لیکن ان کے معنی ایک نہیں ہو سکتے۔ قرآن الحکیم ہے اس لیے اگر اس فرق کو نظر انداز کیا جاتا ہے تو یہ عملاً نہ صرف قرآن کے بلکہ اللہ کے الحکیم ہونے کا بھی کفر ہو گا۔

لفظ ”نَبَّ“ کے آگے دوسر الفاظ ہے ”ی“ جو خودی کے لیے استعمال ہوتا ہے یوں لفظ نبی کے معنی بنیں گے میں وہ علم دے رہا ہوں جو علم میرے علاوہ کسی کے پاس نہیں اور وہ علم صرف اور صرف اللہ کی کے پاس ہے تو ”ی“ سے مراد اللہ ہے اللہ کہہ رہا ہے کہ میں نبادے رہا ہوں یعنی میں وہ علم انسانوں کو دے رہا ہوں انسانوں پر واضح کر رہا ہوں جو میرے علاوہ کسی کے پاس نہیں۔ یہ ہیں لفظ نبی کے معنی اور دوسر الفاظ ہے رسول جو کہ رسول سے ہے رسول کے معنی بھیجنا اور رسول کے معنی بھیجے ہوئے کے ہیں۔

ان دونوں الفاظ کے معنوں کو آپ نے جان لیا اب بات کرتے ہیں نبی کی بعثت کے مقصد پر۔

شاید ہی دنیا کا کوئی ایک بھی ایسا انسان ہو جس کے دل و دماغ میں یہ سوال نہ آیا ہو کہ اس کی اپنی حقیقت کیا ہے؟ آخر وہ کون ہے کیا ہے اس دنیا میں اس کے آنے کا مقصد کیا ہے؟ مثلًا ہر شخص کی زندگی میں کبھی نہ کبھی ایسا وقت آتا ہے جب وہ یہ سوچنے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ آخر اس کی اپنی حقیقت کیا ہے اس کا اس دنیا میں آنے کا مقصد کیا ہے، کسی کو کوئی حادثہ پیش آتا ہے جو اس کی زندگی کا رخ تبدیل کر دیتا ہے اسے یہ سوچنے پر مجبور کر دیتا ہے، کسی کا کوئی بڑا نقصان ہوتا ہے جس سے وہ ما یو ہی کے عالم میں جاتا ہے اور اس دوران اس کے سامنے یہ سوال آتا ہے تو کبھی کوئی مالدار شخص مال کما کما کر دنیا کماتے کماتے بالآخر تھک جاتا ہے اور یہ سوچنے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ آخر اس کا اس دنیا میں آنے کا مقصد کیا ہے اس کی اپنی حقیقت کیا ہے یا پھر ایک شخص جو غور فکر کرنے والا ہے زندگی میں کبھی نہ کبھی وہ ایسے موڑ پر آتا ہے جہاں وہ اس بات میں غور کرتا ہے کہ اس کا نات میں ایک ذرا بھی ایسا نہیں ہے جس کا کوئی نہ کوئی مقصد نہ ہو یعنی جو بغیر مقصد کے ہو، آسمانوں وزمیں میں ہر شے کا کوئی نہ کوئی مقصد ضرور ہے لیکن جب وہ اپنے گریبان میں جھانکتا ہے تو اسے اپنا کوئی مقصد نظر نہیں آتا یوں اسے یہ سوال بے چین کرتا ہے کہ آخر یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ اس کا کوئی مقصد نہ ہو اور وہ بغیر کسی مقصد کے ہی وجود میں آگیا، پھر جب وہ اس بات میں غور کرتا ہے تو اس کے سامنے یہ سوال آکھڑا ہوتا ہے کہ آخر وہ خود ہے کون؟ اس کی اپنی حقیقت کیا ہے؟ وہ کہاں سے آیا؟ اس کا اول کیا ہے اس کا آخر کیا ہے؟ یعنی اسے اپنی ہی ذات کا علم نہیں۔

مثلاً اگر آپ کے ہاتھ کی طرف اشارہ کیا جائے اور آپ سے سوال کیا جائے کہ یہ کیا ہے؟ تو آپ فوراً جواب دیں گے کہ یہ ہاتھ ہے پھر سوال کیا جائے کہ یہ کس کا ہے؟ تو آپ جواب دیں گے میرا، بتدریج اسی طرح آپ کے جسم کے باقی اعضاء کے بارے میں سوال کرتے کرتے آپ کے پورے جسم کی طرف اشارہ کیا جائے اور پوچھا جائے کہ یہ کیا ہے؟ تو آپ جواب دیں گے کہ یہ جسم ہے اور جب یہ پوچھا جائے کہ کس کا ہے؟ تو آپ کہیں گے کہ یہ میرا جسم ہے آپ بالکل اسی طرح میرا جسم کہیں گے جیسے آپ کے ہاتھ میں آپ کی کوئی شے ہو یا آپ نے جو لباس پہنا ہوا ہے تو اس کے بارے میں سوال کیا جائے کہ یہ کس کا ہے تو آپ کہیں گے میرا ہے۔

ذرا غور کریں جب آپ نے کہا کہ یہ لباس میرا ہے تو اس کا مطلب بالکل واضح ہے کہ لباس آپ نہیں ہیں بلکہ آپ لباس کی ملکیت کا دعویٰ کر رہے ہیں جیسے آپ لباس کی ملکیت کا دعویٰ کر رہے ہیں بالکل ایسے ہی آپ اپنے جسم کی ملکیت کا دعویٰ کر رہے ہیں جس سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ یہ جسم آپ نہیں ہیں بلکہ یہ جسم آپ کا ہے آپ اس جسم کی ملکیت کا دعویٰ کر رہے ہیں۔

اب آپ سے سوال کیا جائے کہ جب یہ جسم آپ نہیں ہیں یہ جسم آپ کا ہے تو پھر یہ بتائیں کہ آپ کون ہیں؟ آپ کیا ہیں؟ تو آپ کے پاس اس سوال کا کوئی جواب نہیں ہو گا کیونکہ آپ اپنی ہی ذات کو بھول چکے ہوئے ہیں۔ آپ اپنی ہی ذات کو نہیں جانتے آپ اپنے آپ کو ہی بھولے ہوئے ہیں یہی وجہ ہے جس وجہ سے آپ اس جسم کی ملکیت کا دعویٰ کر رہے ہیں۔

اب جسے خود اپنی ہی ذات کا علم نہیں ہے جو خود اپنے آپ کو نہیں جانتا پنی ہی ذات کو بھولا ہوا ہے بھلا وہ کیسے یہ علم رکھتا ہوگا کہ اس دنیا میں وہ کیوں آیا اور اس مقصد کو کیسے پورا کیا جاسکتا ہے اور دوسری طرف یہ بھی اٹل حقیقت ہے کہ آسمانوں وزمین میں جو کچھ بھی ہے ہر ایک کی تخلیق کا کوئی نہ کوئی مقصد ضرور ہے آسمانوں وزمین کی مثال ایک مشین یا ایک جسم کی سی ہے جیسے مشین میں بہت سے پرے ہوتے ہیں ہر پرے کی تخلیق کا کوئی نہ کوئی مقصد ہوتا ہے اور اس مقصد کو پورا کرنے کے لیے ہر پرے کا اپنا مقام ہوتا ہے جب تمام کے تمام پرے اپنے مقام پر رہتے ہوئے اپنی اپنی ذمہ داری کو حسن طریقے سے پورا کرتے ہیں تو مشین میں میزان قائم ہوتا ہے اور وہ میزان اس وقت تک قائم رہتا ہے جب تک ہر پرے اپنے مقام پر رہتے ہوئے اپنی اپنی ذمہ داری کو پورا کرتا ہے ورنہ اگر کوئی ایک بھی پرے اپنے مقام سے ہٹے یا رائی برابر بھی کی، کجی، کوتا ہی یا سستی برے گا تو مشین میں قائم توازن بگڑ جائے گا جس سے مشین کے نظام میں جو تسلسل ہے اس میں رکاوٹ پیدا ہوگی یوں مشین میں خرابیاں ہوں گی اور بالآخر مشین تباہ ہو جائے گی۔

بالکل یہی مثال آسمانوں وزمین کی ہے آسمان وزمین ایک مشین کی مانند ہیں ان میں تمام کی تمام مخلوقات پرزوں کی مانند ہیں ہر مخلوق کا اپنا اپنا مقام اور ذمہ داری ہے جب تک تمام کی تمام مخلوقات اپنے مقام پر رہتے ہوئے اپنی اپنی ذمہ داری کو پورا کریں گی آسمانوں وزمین میں قائم توازن برقرار رہے گا ورنہ اگر کوئی ایک بھی مخلوق اپنے مقام سے ہٹتی ہے، سستی، کجی، کوتا ہی یا لاپرواہی کرتی ہے یا اس میں کسی بھی قسم کی تبدیلی ہوتی ہے تو آسمانوں وزمین میں قائم توازن بگڑ جائے گا جس سے خرابیاں اور بالآخر آسمانوں وزمین تباہیوں سے دوچار ہوں گے اور آسمانوں وزمین میں انسان سمیت الاعداد مخلوقات کو ہلاکت کا سامنا کرنا پڑے گا۔

پھر جب آسمانوں وزمین میں غور کیا جائے تو یہ بات بھی واضح ہو جاتی ہے کہ جیسے آپ نہیں چاہتے کہ آپ کے جسم میں کسی بھی قسم کی کوئی خرابی ہو اسے کوئی نقصان پہنچے اور اگر کوئی آپ کے جسم کو یا آپ کے جسم میں نقصان پہنچانے کی کوشش کرے گا تو آپ اسے برداشت نہیں کریں گے آپ اس سے انتقام لیں گے بالکل اسی طرح آسمانوں وزمین جس کا وجود ہیں وہ ذات بھی کسی صورت نہیں چاہتی کہ آسمانوں وزمین میں کوئی خرابی ہو انہیں کسی بھی طرح سے نقصان پہنچایا جائے اور اگر کوئی ایسا کرتا ہے تو وہ ذات اس سے انتقام لینے والی ہے۔

پھر جب انسان اپنے آپ کو دیکھتا ہے تو اسے اپنے مقصد کا ہی علم نہیں اسے یہ علم ہی نہیں کہ اسے کس مقصد کے لیے خلق کیا گیا وہ مقصد کیسے پورا ہوگا اور دوسری طرف آسمانوں وزمین میں اگر ایک رائی برابر بھی ایسا عمل کیا جاتا ہے جو ان کے خلاف ہو تو ان میں خرابیاں و تباہیاں آئیں گی اور اس کا ذمہ دار ایسا عمل کرنے والا ہو گا یعنی ایک طرف آسمانوں وزمین کا نظام اتنا یچھیرہ ہے کہ ان میں ایک رائی برابر بھی اپنی مرضی نہیں کی جاسکتی رائی برابر بھی ایسا عمل نہیں کیا جاسکتا جس کے بارے میں راسخ علم حاصل نہ کر لیا گیا ہو ورنہ خرابیاں و تباہیاں آئیں گی اور اس کا ذمہ دار انسان ہو گا تو دوسری طرف انسان کو کچھ بھی علم نہیں، اسے اپنی ہی ذات کا علم نہیں اسے اس مقصد کا علم نہیں جس مقصد کو پورا کرنے کے لیے اسے خلق کیا گیا اور اس مقصد کو پورا کیسے کرنا ہے لیکن اس کے باوجود انسان رات دن اعمال پر اعمال کیے جارہے ہیں۔

اب ظاہر ہے جب انسان بغیر علم کے اپنی مرضی کیمطابق اعمال انجام دے رہے ہیں تو پھر نہ صرف آسمانوں وزمین میں خرابیاں اور بالآخر تباہیاں آئیں گی بلکہ کل کو جس کا یہ وجود ہے وہ ذات پھر سوال بھی کرے گی کہ تم نے ایسا کیوں کیا؟ اور پھر سزا او جزا بھی دے گی مگر کل کو جب انسان سے وہ ذات اس بارے میں سوال کرے گی تو انسان بہت ہی آسانی سے یہ عذر پیش کر سکتا ہے کہ اگر اس پر اس کی تخلیق کا مقصد واضح کیا جاتا تو وہ ایسا ہرگز نہ کرتا جس سے آسمانوں وزمین میں خرابیاں اور بالآخر تباہیاں آتیں لیکن جب اسے کچھ بتایا ہی نہیں کیا گیا اس پر کچھ واضح ہی نہیں کیا گیا اس کی کوئی راہنمائی ہی نہیں کی گئی راہنمائی تو دور اسے تو خلق ہی بھولا ہوا کیا تو پھر حساب کس بات کا، حساب کتاب اور سزا او جزا کس جرم کی؟

یعنی ظاہر ہے آپ کسی کو بھی اس وقت تک سزا نہیں دے سکتے جب تک کہ اس کے پاس کوئی معقول وجہ ہو کوئی ایسا عذر ہو جسے رنہیں کیا جاسکتا اور اگر اس کے باوجود بھی حساب لیا جاتا ہے سزا او جزا دی جاتی ہے تو ایسا کوئی ظالم ہی کر سکتا ہے اور اگر مالک ظالم نہیں ہے تو حساب کتاب اور سزا صرف اور صرف وہیں دی جا سکتی ہے جہاں سامنے والے پر جھٹ کر دی جائے یعنی اس پر ہربات اس قدر کھول کھول کر واضح کر دی جائے کہ اس کے پاس کل کو کوئی عذر نہ ہو وہ چاہ کر بھی کوئی عذر یا بہانہ وغیرہ پیش نہ کر سکے اسے علم ہو کہ اس نے جو بھی جرم کیا ہے اس کا ذمہ دار ہر لحاظ سے وہ خود ہے اور وہ اس جرم کی سزا کا ہر حال میں حقدار ہے۔

اور یہی وجہ ہے کہ اس ذات نے جو آسمانوں وزمین کی مالک ہے آسمانوں وزمین جس کا وجود ہیں یعنی اللہ، اللہ نے یہ قانون بنادیا کہ وہ انسان کو بنا دے گا یعنی انسان پر وہ علم واضح کرے گا جو اللہ کے علاوہ کسی کے پاس نہیں، وہ انسان کی راہنمائی کرے گا کہ اسے کس مقصد کے لیے خلق کیا اور وہ مقصد کیسے پورا کیا جاسکتا ہے تاکہ سب کچھ واضح کر دیے جانے کے باوجود بھی اگر انسان وہی سب کرتا ہے جو انہی کرتا ہے آسمانوں وزمین میں فساد ہی کرتا ہے تو کل کو جب اس سے حساب لیا جائے تو اس کے پاس کوئی عذر کوئی بہانہ وغیرہ نہ ہو ہر لحاظ سے اس پر جدت ہو چکی ہو۔

انسان چونکہ بشر ہیں تو اللہ انہیں میں سے بشر کے ذریعے ہی ان کی راہنمائی کرتا ہے ان پر حق واضح کرتا ہے ایسے بشر کو نبی کہا جاتا ہے یعنی وہ نظر آنے میں تو باقی انسانوں کی طرح ایک بشر ہوتا ہے لیکن وہ انسان نہیں بلکہ اللہ بول رہا ہوتا ہے اللہ راہنمائی کر رہا ہوتا ہے اس بشر کی صورت میں، نبی یعنی اللہ کہہ رہا ہے کہ میں ہوں جو تمہاری راہنمائی کر رہا ہوں تمہیں وہ بتارہا ہوں وہ علم دے رہا ہوں جو صرف اور صرف میرے یعنی اللہ ہی کے پاس ہے میرے علاوہ کسی کے پاس نہیں۔ اب انسان بھی بشر ہیں تو انسان بھی کل کو ایسا کریں گے یعنی انسان نبی ہونے کے دعویدار بن جائیں گے انسان اٹھ کھڑے ہوں گے اور ان میں سے ہر کوئی بھی کہے گا کہ میں تمہاری راہنمائی کرتا ہوں کہ دنیا میں آنے کا مقصد کو پورا کیسے کیا جاسکتا ہے، کیا کرنا ہے اور کیا نہیں کرنا، کیسے کرنا ہے اور کیسے نہیں کرنا یعنی بہت سے انسان بھی انسانوں کی راہنمائی کے لیے کھڑے ہو جائیں گے تو سامنے جو کہ ہیں ہی انسان جو ہیں، ہی بھولے ہوئے وہ یہ فیصلہ کیسے کر پائیں گے کہ آیا ان میں سے اللہ کون ہے اور انسان کون ہے کیونکہ سب کے سب بشر ہی تو ہیں اب اگر اللہ ان میں سے اپنی پہچان یعنی اپنے بھیج ہوئے کی پہچان واضح نہیں کرتا اور جو نبی بھیجے ہوئے نہیں ہیں بلکہ جھوٹے مکار اور فراؤ ہیں ان کی پہچان واضح نہیں کرتا تو ظاہر ہے انسان گمراہ ہی ہوں گے اور وہی ہو گا جو اللہ نہیں چاہتا یعنی آسمانوں وزمین میں خرابیاں و تباہیاں ہوں گی۔

ظاہر ہے اگر انسان ہی انسانوں کی راہنمائی کے لیے نبی بن کر کھڑے ہوں گے یعنی انسانوں کی راہنمائی کے لیے آگے بڑھیں گے تو وہ انسانوں کی کیسے راہنمائی کر سکتے ہیں جو بذات خود انسان ہیں بھولے ہوئے ہیں، جنہیں اپنی ہی ذات کا علم نہیں وہ کیسے راہنمائی کر سکتے ہیں اور اگر ان کو راہنمابنا لیا جائے گا تو نتیجہ کیا نکلے گا یہ فیصلہ کرنا کوئی مشکل نہیں نتیجہ تو پہلے سے واضح ہے اس لیے اللہ نے ایک قانون بنادیا جس سے نہ صرف انسان یہ فیصلہ کر سکیں کہ نبیوں یعنی راہنمائی کرنے والوں میں سے رسول یعنی اللہ کا بھیجا ہوا کون ہے اور کون کذاب ہے بلکہ خود ان لوگوں پر بھی واضح ہو جائے جو انسانوں کی راہنمائی کرنے کی صلاحیت دیئے گئے ہیں کہ کون سا نبی رسول یعنی اللہ کا بھیجا ہوا بن سکتا ہے جس کے لیے اللہ ایسا کرتا ہے کہ جب دنیا میں تمام کے تمام انسان ضلالیٰ میں یعنی ہر لحاظ سے سو فیصد ہی گمراہیوں میں ہوتے ہیں نور کی ایک کرن بھی نہیں ہوتی تو اللہ پوری منصوبہ بندی سے ایک نبی دنیا میں لاتا ہے ایسا نبی جو ہوتا ہی بھیجا ہوا یعنی رسول نبی ہوتا ہے۔

اس کی پیدائش سے لیکر اس کی موت تک کی زندگی کا ایک ایک لمحہ اللہ کا طے کر دہ ہوتا ہے یعنی اللہ انہیں میں سے ایک بشر کو عملی نمونہ بنانا کرنا انسانوں کے سامنے رکھتا ہے کہ تم نے بھی بالکل ویسا ہی بنانا ہے ہر کام ویسے ہی کرنا ہے جیسے اس نے یعنی رسول نے کیا اور جو بعد میں انسانوں کی راہنمائی کرنے والے آئیں گے یعنی نہیں ان کے لیے اسے خاتم یعنی فلٹر بنادیا جاتا ہے جو بھی بعد میں نبی آئیں گے ان میں سے وہی نبی اللہ کا رسول ہو گا جو اس کے فلٹر سے نکل کر آئے گا یعنی بالکل اسی کی طرح کا ہو گا اگر اس کا رسول سے موازنہ کیا جائے تو اس میں رسول کی ذات ہی نظر آنی چاہیے۔

رسول کے بعد دنیا جب تک دوبارہ ہر لحاظ سے سو فیصد گمراہیوں میں نہیں چلی جاتی یہاں تک کہ نور کی ایک کرن بھی نہیں رہتی تب تک جتنے بھی نبی آئیں گے یعنی وہ لوگ جو انسانوں کی راہنمائی کے دعویدار ہوں گے جو انسانوں کو کہیں گے کہ ہم تمہاری راہنمائی کرتے ہیں دنیا میں آنے کا مقصد کیا ہے اور اسے کیسے پورا کرنا ہے، کیسے کھانا ہے کیسے پینا ہے کیسے چلنما ہے کیسے اٹھنا بیٹھنا ہے کیسے شادی کرنی ہے کیسے بچے پیدا کرنے ہیں کیسے رشتے ہونے چاہیں یعنی کسی بھی لحاظ سے جو انسانوں کی راہنمائی کریں گے خواہ وہ کسی بھی نام سے جانے پہچانے جائیں، لوگ انہیں علماء کہیں، مفتیاں، شیوخ، علماء، پروفیسر، استاد، پیر، لیڈر، راہنمایا جو بھی نام دیں عربی میں انہیں نبی کہا جاتا ہے اور ان میں سے صرف وہی نبی اللہ کے بھیج ہوئے ہوں گے جو رسول کے فلٹر سے نکل کر آئیں گے جن کی ذات میں رسول کی ذات نظر آئے۔

جب دنیا ہر لحاظ سے سو فیصد گمراہیوں میں ہوتی ہے کہ نور کی ایک کرن بھی نہیں ہوتی تب اللہ جس رسول کو بعث کرتا ہے وہ نہ صرف رسول ہوتا ہے بلکہ وہ خاتم

النین بھی ہوتا ہے یعنی اللہ نے اسے بعد میں آنے والے نبیوں کا فلٹر بنادیا جب بھی کوئی شے فلٹر سے نکلتی ہے تو فلٹر سے پہلے وہ خواہ کچھ بھی ہو لیکن جب وہ فلٹر سے نکلتی ہے تو وہی بن جاتی ہے جسے آپ نے فلٹر بنادیا بلکل ایسے ہی اللہ جب رسول کو بعثت کرتا ہے تو انسانوں کے سامنے عملی نمونہ رکھتا ہے کہ دیکھو تم نے ہر کام ایسے ہی کرنا ہے جیسے اس رسول نے کیا اس لیے اللہ رسول کو بعد میں آنے والے انسانوں کے راہنماؤں یعنی نبین کے لیے فلٹر بنادیتا ہے اور عربی میں اسے رسول اللہ و خاتم النبین کہا جاتا ہے۔

بھیجا ہوا اللہ کا اور نہ صرف بھیجا ہوا اللہ کا بلکہ بعد میں انسانوں کی راہنمائی کرنے والے آنے والوں کے لیے فلٹر کے اس کے بعد صرف وہی نبی یعنی انسانوں کا راہنمای اللہ کا بھیجا ہوا ہوگا جو رسول کے فلٹر سے نکل کر آئے گا اور جو رسول کے فلٹر سے نکل کر آئے والا نہیں وہ نہ صرف انسان ہوگا بلکہ وہ کذاب اور شیطان ہوگا اس لیے اس کی اطاعت و اتباع نہیں کی جائے گی اور نہ ہی اسے یقین حاصل ہے کہ وہ انسانوں کی راہنمائی کا دعویدار بنا پھرے ورنہ جب یوم القيامہ آئے گا تو اسے سب سے سخت عذاب دیا جائے گا۔

یہ ہوتا ہے رسول اللہ و خاتم النبیین بالکل اسی طرح محمد بھی نہ صرف اللہ کے رسول تھے بلکہ وہ خاتم النبیین بھی تھے یعنی تب تک آنے والے نبیین کے لیے فلٹر جب تک کہ دنیا دوبارہ سو فیصد گمراہیوں میں نہیں چلی جاتی کہ نور کی ایک کرن بھی نہ رہے اور پھر اسی صورت میں پھر رسول اللہ و خاتم النبیین کو بعثت نہیں کر دیا جاتا۔ یعنی رسول اس وقت تک خاتم النبیین یعنی بعد میں آنے والے نبیین کے لیے فلٹر ہوتا ہے جب تک کہ اگلا رسول نہیں آ جاتا۔ محمد نہ صرف رسول اللہ بلکہ خاتم النبیین تھے اگلے رسول یعنی عیسیٰ رسول اللہ کی بعثت تک، محمد اور عیسیٰ کے درمیان کوئی ایسا بھی نہیں تھا جو رسول نبی ہو گا کیونکہ رسول نبی صرف اور صرف اس وقت بعثت کیا جاتا ہے جب دنیا سو فیصد گمراہیوں میں ہوتی ہے نور کی ایک کرن بھی نہیں ہوتی جب رسول کو بعثت کیا جاتا ہے تو اس کی بعثت سے پہلے جو کچھ بھی ہو رہا ہوتا ہے جو کہ اس سے پچھلے رسول سے منسوب کر کے کیا جا رہا ہوتا ہے وہ اس کی قطعاً اجازت نہیں دیتا بلکہ وہ سب کے سب پر لکیر پھر کر صفر سے شروع کرتا ہے جو وہ بتائے گا صرف اور صرف وہی دین ہو گا اس کے علاوہ جو کچھ بھی کیا جا رہا تھا جو کہ ظاہر ہے گزشتہ رسول سے منسوب کر کے کیا جا رہا ہوتا ہے وہ دین نہیں بلکہ گزشتہ رسول سے منسوب تمام تر گمراہیاں ہیں گمراہیوں کے علاوہ کچھ بھی نہیں اس لیے جب بھی رسول کو بعثت کیا جاتا ہے تو اسے اسی ملامت کا سامنا کرنا یہ تھا کہ یہ تو ایک نیادیں لے آیا جس کا ہم نے نہ ہمارے آباؤ اجداد نے کبھی سننا تھا۔

جب موسیٰ کو بعثت کیا گیا تو موسیٰ بھی رسول اللہ اور خاتم النبیین تھا موسیٰ کو بھی اسی ملامت کا سامنے کرنا پڑا کہ یہ تو ایک نیادِ دین لے آیا جس کا ہمارے آبا اور اجداد کے دین کیسا تھکوئی تعلق نہیں پھر جب موسیٰ کے بعد بنی اسرائیل دوبارہ ہر لحاظ سے سو فصد گمراہیوں میں چلے گئے کہ نور کی ایک کرن بھی نہ رہی تو عیسیٰ ابن مریم اللہ کے رسول اور خاتم النبیین کی بعثت ہوئی تو عیسیٰ ابن مریم کو بھی اسی ملامت کا سامنہ کرنا پڑا اور پھر عیسیٰ ابن مریم کے بعد محمدؐ کی بعثت ہوئی تو محمدؐ کو بھی اسی بات کا سامنہ کرنا پڑا کہ یہ تو ایک نیادِ دین لے آیا جس کا نہ تو ہم سے اور نہ ہی ہمارے آبا اور اجداد کیسا تھکوئی تعلق ہے اور یہی ہونا تھا محمدؐ رسول اللہ و خاتم النبیین کے بعد احمد عیسیٰ رسول اللہ و خاتم النبیین کیسا تھکہ کہ جب احمد عیسیٰ رسول اللہ و خاتم النبیین کو بعثت کیا جانا تھا تو اس نے بھی اس سب پر لائن لگادی تھی جو محمدؐ سے منسوب کر کے اس سے پہلے کیا جا رہا تھا اور اس نے جو دعوت دی تھی لوگوں نے اسے یہی کہنا تھا جو حسب سابق گزشتہ ہر رسول کو کہا گیا کہ یہ تو ایک نیادِ دین لے آیا جس کا ہم اور ہمارے آبا اور اجداد کیسا تھکوئی تعلق نہیں۔

یہی نبأ محمد عليه السلام نے آج سے چودہ صدیاں قبل اپنی بعثت کے دوران، ہی دے دی تھی کہ انا خاتم النبیین لا نبی بعدی میں خاتم النبیین ہوں نہیں نبی میرے بعد یعنی میں مستقبل میں آنے والے نبیوں کے لیے فلٹر ہوں میرے بعد کوئی نبی مستقبل میں آنے والے نبیوں کا فلٹر نہیں۔ ظاہر ہے خاتم النبیین کوئی بھی نبی نہیں ہو سکتا کیونکہ رسول خاتم النبیین ہوتا ہے اور رسول کو صرف اور صرف تب بعثت کیا جاتا ہے جب ضلال مبین ہوتی ہیں یعنی ہر لحاظ سے ہر پہلو سے سو فیصد کھلمن کھلا گمراہیاں ہوتی ہیں تب رسول بعثت کیا جاتا ہے جو کہ خاتم النبیین ہوتا ہے محمد علیہ السلام رسول اللہ اور خاتم النبیین تھے ان کے بعد جتنے بھی نبی آئیں گے یعنی انسانوں کی راہنمائی کے دعویداران میں سے کوئی ایک بھی خاتم النبیین نہیں ہو گا کیونکہ خاتم النبیین صرف اور صرف رسول ہوتا ہے اور محمد اور عیسیٰ کے درمیان کوئی رسول نہیں جس کا ذکر بھی محمد علیہ السلام نے کر دیا۔

ابنی ﷺ نے کہا تھا: ہرگز نہیں ہے میرے اور اس کے درمیان کوئی نبی یعنی میرے اور عیسیٰ کے درمیان کوئی نبی نہیں جو رسول نبی ہو کیونکہ محمد نبی رسول نہیں بلکہ رسول نبی تھے اور رسول نبی جو بعثت کیا جاتا ہے تو جب مذلٰل مبین ہوتی ہیں خاتم النبیین ہوتا ہے اور محمد کے بعد صرف اور صرف عیسیٰ ہے جو رسول نبی ہے جو کہ خاتم النبیین ہو گا تو محمد اور عیسیٰ کے درمیان کوئی نبی رسول نبی نہیں ایسا اس لیے واضح کر دیا کیونکہ محمد اور عیسیٰ کے درمیان تقریباً تیس کے قریب ایسے لوگوں نے ظاہر ہونا تھا جنہوں نے اپنے عمل سے رسول ہونے کا دعویدار ہونا تھا جس کا ذکر بھی محمد علیہ السلام نے کر دیا جو کہ روایت آپ کے سامنے ہے۔

قال رسول الله ﷺ: لا تقوم الساعة حتى يبعث دجالون كذابون قریب من ثلاثين كلهم يزعم انه رسول الله. تمذی رسول اللہ ﷺ نے کہا نہیں قائم ہو گی الساعۃ جب تک کہ تیس کے قریب جھوٹے کھڑے نہ ہوں ان میں سے ہر ایک کا گمان یہی ہو گا کہ وہ اللہ کا رسول ہے۔

آپ پر یہ بات واضح ہو چکی کہ رسول صرف اس وقت بعثت کیا جاتا ہے جب دنیا سو فیصد گمراہیوں میں چلی جاتی ہے نور کی ایک کرن بھی نہیں رہتی اور رسول آکر دین کو بالکل نئے سرے سے سامنے لاتا ہے رسول کی بعثت سے قبل جو کچھ بھی گز شتر رسول سے منسوب کر کے کیا جا رہا ہوتا ہے وہ ہر لحاظ سے گمراہیاں ہوتی ہیں محمد اور عیسیٰ کے درمیان کوئی رسول نہیں تو ظاہر ہے اگر محمد اور عیسیٰ کے درمیان کوئی ایسا شخص سامنے آتا ہے جو خود کو رسول بتاتا ہے یا پھر وہ محمد کے برعکس کوئی اور شے سامنے لاتا ہے اور اسے دین قرار دیتا ہے تو وہ عملاً رسول ہونے کا دعویدار ہوتا ہے جو کہ دین کو بدلنے والا ہوتا ہے اور ایسی ہی تقریباً تیس شخصیات جنہوں نے محمد اور عیسیٰ کے درمیان آنا تھا اور دین کو بدلتا تھا محمد نے ان کے بارے میں آگاہ کر دیا اور وہ تیس کے قریب کوں سی شخصیات تھیں ان کے بارے میں جاننا کوئی مشکل نہیں آپ اگر اس بات کو جان لیں کہ محمد کیا چھوڑ کر گئے اور ان کے بعد کیا اور کن لوگوں نے اس کے برعکس گھٹ کر انسانوں کو ہدایت کے نام پر تھمادیا تو آپ پر واضح ہو جائے گا کہ وہ تیس کے قریب کذابون دجالون کوں لوگ تھے۔

محمد علیہ السلام نے صرف اور صرف ایک ہی شے چھوڑی اور وہ تھی الکتاب اور حدا القرآن جب تک محمد کے بعد عیسیٰ رسول اللہ و خاتم النبیین کی بعثت نہیں ہو جاتی کسی کو بھی حق نہیں تھا کہ وہ اس قرآن کے تبادل کچھ گھٹ کر ہدایت کے ذریعے کے نام پر سامنے لاتا کیونکہ عیسیٰ رسول اللہ کی بعثت تک محمد رسول اللہ و خاتم النبیین کے فلٹر سے جس جس نبی نے بھی آنا تھا اس کا کام تھا کہ وہ اپنے اپنے دور کے تقاضے کے مطابق صرف اور صرف قرآن کی آیات کو ہی تین کرتا نہ کہ قرآن کے برعکس کچھ گھٹ کر سامنے لاتا۔ آپ یہ بات جان پکے ہیں کہ حدا القرآن تو تاریخ ہے اللہ کے کلام کی یعنی اللہ کا اول تا آخر تمام کے تمام انسانوں سے جو کلام ہے یعنی گفتگو ہے وہ درج ہے اس قرآن میں آیات کی صورت میں اور اللہ انسانوں سے کلام کرتا ہے اپنے رسولوں کے ذریعے اور اللہ کے رسول ہوتے ہیں جو رسول اللہ و خاتم النبیین کے فلٹر سے نکل کر آنے والے نبی ہوتے ہیں۔ یوں اللہ نے جیسے محمد سے قبل ہر وقت کے انسانوں سے اپنے رسولوں کے ذریعے کلام کیا جس کی تاریخ اللہ نے قرآن میں آیات کی صورت میں اتنا تری بالکل اسی طرح محمد اور محمد کے بعد محمد کے فلٹر سے نکل کر آنے والے النبیین جو کہ اللہ کے رسول تھے ان کے ذریعے انسانوں سے کیے جانے والے کلام کی تاریخ اللہ نے چودہ صدیاں قبل ہی اتنا روی تھی اس لیے محمد کے بعد آنے والے النبیین کے ذریعے جو اللہ نے انسانوں سے کلام کیا ان النبیین اور ان کے مجاہدین یعنی انسانوں کی تاریخ اللہ نے چودہ صدیاں قبل اتنا روی تھی۔

محمد کے فلٹر سے نکل کر آنے والے نبیوں نے کچھ نیا گھٹ کر سامنے نہیں لانا تھا بلکہ ان کی دعوت کو ہی اللہ نے اس قرآن میں آج سے چودہ صدیاں قبل آیات کی صورت میں درج کر دیا تھا اب اگر قرآن میں کہیں بھی یہ لکھا ہے کہ محمد کے بعد آنے والے النبیین میں سے کسی نے قرآن کے تبادل لوگوں کو تھما یا تو بلا شک و شبہ وہ لوگ نبی رسول تھے اور اگر قرآن اس کے برعکس کہتا ہے تو پھر ان تیس کذابون دجالون کو پیچانا کوئی مشکل نہیں ہے۔

قرآن سے ہی اس کی راہنمائی لے لیں دیکھیں کہ قرآن اس سوال کا جواب کس طرح دیتا ہے۔

وَقَالَ الرَّسُولُ يَرَبِّ إِنَّ قَوْمِي أَتَخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا. الفرقان ۳۰

اور کہا جو بھی رسول موجود ہے اے میرے رب اس میں کچھ شک نہیں میری قوم نے اخذ کیا ہوا ہے پکڑا ہوا ہے اس قرآن کا تبادل وہ جس سے یہ اس قرآن سے ہجرت کیے ہوئے ہیں اس قرآن کو ترک کر کے اس سے راہنمائی لے رہے ہیں۔

اس آیت میں پہلی بات تو یہ ہے کہ اس آیت میں کسی ایک رسول کا ذکر نہیں ہے بلکہ اس آیت میں بہت سے رسولوں کا ذکر کیا گیا ہے اور آیت میں بالکل دو ٹوک

یہ بات واضح ہے کہ اس آیت میں جن رسولوں کا ذکر کیا گیا ہے ان کی بعثت سے قبل نہ صرف یہ قرآن موجود تھا بلکہ ان کی بعثت سے قبل انسانوں نے خود کو امت محمد کھلانے والوں نے اس قرآن کے بر عکس بہت کچھ گھٹ کر ہدایت کے نام پر اخذ کیا ہوا تھا جس کی وجہ سے وہ اس قرآن کو ترک کر چکے ہوئے تھے۔ اس قرآن کے بعد ایسے اوقات میں جو بھی رسول موجود رہا تو اس کا کام یہی رہا کہ وہ لوگوں کو اس قرآن کی طرف دعوت دیتا رہا اس قرآن کی ہی آیات کو اپنے دور کے تقاضے کے مطابق بین کرتا رہا لیکن لوگوں نے اس کی دعوت کو تسلیم کر کے اس قرآن کی طرف آنے کی بجائے قرآن کو ترک کر کے اسی طرف ہجرت کی رہے جو اس قرآن کے مقابل لوگوں کو تھا دیا گیا تھا۔

اس آیت میں سب سے پہلی بات تو یہ واضح ہو جاتی ہے کہ اگر بوت کا دروازہ اللہ نے بند کر دیا تو پھر یہ اس آیت میں کن رسولوں کا ذکر کیا جا رہا ہے جن سے پہلے ہی نہ صرف یہ قرآن موجود تھا بلکہ اس قرآن پر ایمان لانے کے دعویدار بھی موجود تھے جنہوں نے اس قرآن کے مقابل جو کچھ گھٹ رکھا تھا اس قرآن کو ترک کر کے اس کی طرف ہجرت کیے ہوئے تھے؟ دنیا کی کوئی طاقت اس آیت میں نہ تو ایک رسول کے ذکر کو ثابت کر سکتی ہے اور نہ ہی اس آیت میں جن رسولوں کا ذکر کیا گیا ان سب کے سب کو صرف ایک ہی محمد ثابت کر سکتی ہے یہاں تک کہ اس آیت میں محمد کا تو ذکر ہی نہیں ہے کیونکہ اس آیت میں جن رسولوں کا ذکر کیا جا رہا ہے ان سے پہلے ہی نہ صرف یہ قرآن موجود تھا بلکہ اس قرآن کو مانے والے اور اس قرآن کے بر عکس بہت کچھ گھٹ کر اس قرآن کو ترک کر کے اس کی طرف ہجرت کیے ہوئے تھے اور ہر کسی کو علم ہے کہ محمد قرآن کے بعد نہیں بلکہ محمد کی بعثت کے وقت تو اس قرآن کو نام و نشان بھی نہیں تھا الٹا یہ قرآن تو محمد پر اتارا گیا تھا۔ اب یہ بات جان لیں کہ اس آیت میں جن رسولوں کا ذکر ہے وہ اس قرآن کے بعد آنے والے رسولوں کا ذکر کیا گیا وہ رسول جو محمد رسول اللہ کے فلٹر سے نکل کر آنے والے العین تھے۔ محمد کے بعد العین کی ایک بہت بڑی تعداد یہاں تک کہ ہزاروں کی تعداد نے آنا تھا لیکن ان میں سے کوئی رسول نہیں ہے یعنی اللہ کا بھیجا ہوا ہے اس کا فیصلہ صرف اور صرف اس پر تھا کہ ان میں سے کوئی سنبھالی جائے گا اس کے فلٹر سے نکل کر آتا ہے جو بنی محمد کے فلٹر سے نکل گا تو فلٹر ہونے سے وہ رسول بن کر نکلے گا یعنی وہ رسول بن جائے گا اس کی ذات میں محمد ہی نظر آئے گا اس لیے ہر اس نبی جو کہ رسول ہو گا اس کا کام تھا کہ محمد کے لائے ہوئے قرآن کی آیات کی وہ آیات جو ان میں سے ہر ایک کے وقت کے لیے تھیں انہیں بین کرتا لوگوں پر کھول کھول کر واضح کرتا نہ کہ وہ اس قرآن کا مقابل گھٹ کر پیش کرتا اور پھر ظاہر ہے جنہوں نے اس قرآن کی آیات کو بین کرنے کی بجائے اس قرآن کے بر عکس لوگوں کو کچھ ایسا گھٹ کر دیا کہ جس وجہ سے لوگوں نے قرآن کو ترک کر دیا لوگوں نے قرآن کی بجائے اسے ہدایت کا ذریعہ بنا لیا تو وہ نبی رسول نہیں بلکہ وہ شیاطین ہیں کیونکہ یہی آیت اس بات کو بھی ہر لحاظ سے کھول کر واضح کر دیتی ہے۔

وَقَالَ الرَّسُولُ يَرَبِّ إِنَّ قَوْمِي أَتَخْذُلُوْا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا۔ الفرقان ۳۰

جو بھی رسول ہے اس کی دعوت صرف اور صرف اس قرآن کی طرف ہے یوں اللہ نے ان نبیوں کی پیچان بھی واضح کر دی تھی جو نبی رسول ہوں گے شیاطین نہیں اور ان کی پیچان یتھی کہ وہ لوگ ہوں گے جو صرف اور صرف اس قرآن کی طرف ہی دعوت دیں گے۔ اللہ نے ہر شے سے اس کا جوڑا خلق کیا تو نبی کا بھی جوڑا ہے ایک نبی رسول تو اس کا جوڑا نبی رسول نہیں بلکہ نبی شیطان مجرم نبی۔

نبی رسول کا کام لوگوں کو اس قرآن کی طرف لانا اور نبی شیطان کا کام اور مقصود لوگوں کو اس قرآن کی طرف آنے سے روکنا اور اس کے لیے ظاہر ہے کوئی بھی ذریعہ اختیار کیا جاسکتا ہے جو بھی آکر لوگوں کو اس قرآن کی طرف آنے سے روکے گا تو ظاہر ہے وہ اعلان آتا ہے ایسا نہیں کرے گا کہ لوگوں میں تھیں اس قرآن کی طرف جانے سے روک رہا ہوں بلکہ وہ اس طرح لوگوں کو قرآن کی طرف آنے سے روکے گا کہ کسی کوشک بھی نہیں ہو گا کسی کے وہم و مگان میں بھی نہ آئے گا کہ یہ تو شیطان ہے یعنی یہ تو لوگوں کو قرآن کی طرف جانے سے روک رہا ہے اور اس کے لیے وہ کہہ گا کہ قرآن میں ہر سوال کا جواب نہیں تو اس لیے اس قرآن کے مقابل کی طرف رجوع کرنا ناگزیر ہے یوں وہ قرآن کا مقابل لوگوں کے سامنے پیش کرے گا اور بالآخر لوگ اس قرآن کے مقابل کو ہی اپنے لیے ہدایت کا ذریعہ سمجھیں گے اور قرآن کو ترک کر دیں گے۔

وَقَالَ الرَّسُولُ يَرَبِّ إِنَّ قَوْمِي أَتَخْذُلُوْا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا۔ الفرقان ۳۰

محمد رسول اللہ و خاتم العین کے فلٹر سے نکل کر آنے والے ہر نبی جو کہ فلٹر سے نکلنے سے رسول بن جائے گا نبی رسول اس کی دعوت صرف اور صرف اس قرآن کی طرف ہونا تھی اس نے صرف اور صرف اسی قرآن کو بین کرنا تھا لوگوں پر اس وقت کے تقاضے کے مطابق آیات کو کھول کھول کر واضح کرنا تھا اور ان کے بر عکس

نبیین شیاطین نے لوگوں کو قرآن کی طرف دعوت دینے کی بجائے قرآن کو اپنے وقت کے تقاضے کے مطابق بین کرنے کی بجائے اس قرآن کا تبادل گھٹ کر لوگوں کے سامنے لانا تھا جس کی وجہ سے لوگ اسے ہدایت کا ذریعہ سمجھ کر اخذ کر لیں گے اور قرآن کو ترک کر دیں گے۔

اب آپ کو ان تمیں کہاں بیان دجالون کی بالکل واضح سمجھ آجائے گی جن تمیں کے قریب شیاطین نے محمد اور عیسیٰ کے درمیان اپنے عمل سے رسول ہونے کا دعویٰ کرنا تھا اور پھر ان میں سے ہر ایک کے فلٹر سے نکل کر آنے والے النبیین جو کہ شیطان کے فلٹر سے نکل کر شیاطین ہی بینیں گے یعنی وہی کام کریں گے جو ان کے کذاب شیطان رسول نے کیا قرآن کا تبادل گھٹ کر لوگوں کے سامنے پیش کیا ان کی بھی واضح پیچان ہو جائے گی۔

تحوڑا اساغور کریں وہ کیا شئے ہے جو محمد رسول اللہ علیہ السلام نے نہیں چھوڑی تھی لیکن بعد میں گھٹ کر اخذ کر لی گئی اور اس کی وجہ سے لوگ قرآن سے دور ہو گئے لوگوں نے قرآن سے اس کی طرف بھرت کی اسی کو ہدایت کا ذریعہ سمجھتے ہوئے اس سے راہنمائی لیتے رہے؟

وہ کون سی شئے ہے جو ہذا القرآن کی شریک ہے؟ وہ کون سی شئے ہے جس کی وجہ سے بظاہر زبان سے تو قرآن کے بعد ثانویٰ حیثیت رکھتی ہے لیکن درحقیقت قرآن کو اس کے سامنے ثانویٰ حیثیت دی جا چکی؟ وہ کون سی شئے ہے جس کو قرآن کے علاوہ قرآن کے ساتھ ساتھ لازم و ملزم قرار دیا گیا اس کا کفر قرآن کا کفر قرار دیا جاتا ہے؟ وہ کون سی شئے ہے جو قرآن کو ترک کر کے اس کی طرف بھرت کرنے کے لیے اسے قرآن کا جزو یا قرآن کیساتھ لازم و ملزم قرار دیا جاتا ہے اور اس کے حق میں دلائل دیئے جاتے ہیں جس وجہ سے لوگوں نے قرآن کو ترک کر دیا اور اس کیساتھ ایسے چمٹے ہوئے ہیں کہ اگر اس کے خلاف بات کی جائے تو دشمنی میں ہر حد پار کرنے پر اتر آتے ہیں؟

جواب بہت کڑوا ہے لیکن حق کسی کی خواہشات کی ابیاع کا نام نہیں اور نہ ہی حق باطل کی پرواہ کرتا ہے جواب جو کہ حق ہے وہ یہ ہے کہ انہیں آج کتب احادیث کا نام دیا جاتا ہے اور انہیں روایات کی کتب کی بنیاد پر قرآن کی تفاسیر کے نام پر جو کچھ گھٹا گیا وہ سب ہے۔

وہ تمیں کے قریب دجالون کہاں شیاطین جنہوں نے دین کو بدلتا تھا وہ وہی شخصیات تھیں جن کے بت داماغوں میں بنا کر انہیں پوچھتا ہے اور انہیں امام کہا جاتا ہے جن میں مالک، مسلم، بخاری، ترمذی، نسائی، احمد بن حنبل، ابو داؤد، ابن ماجہ، طبرانی، طبری، ابن کثیر وغیرہ سمیت اُسی ہی باقی شخصیات ہیں اور ماضی قریب میں ابن تیمیہ، ابن عبد الوہاب، احمد رضا خان بریلوی اور مرزا غلام قادریانی اور ابوالاعلیٰ مودودی سمیت اُسی شیاطین مجرمین دجالون کہاں ہیں۔ ایک طرف محمد علیہ السلام نے صرف اور صرف قرآن چھوڑا تو دوسری طرف محمد کے شریکوں نے شیاطین نے قرآن کا تبادل گھٹ کر لوگوں کے سامنے پیش کیا اور پھر صرف اسی پر اکتفا نہیں کیا بلکہ اس کے حق میں ایسے ایسے دلائل دیئے کہ لوگوں نے قرآن کو ترک کر دیا اور اسے ہی قرآن سمجھ کر اخذ کر لیا، ان شیاطین کے فلٹر سے نکل کر آنے والے شیاطین نے بھی وہی کیا قرآن کے تراجم و تفاسیر کے نام پر لوگوں کو قرآن سے ہی دور کر دیا۔

کیا یہی کتب روایات جنہیں احادیث کا نام دیا جاتا ہے یہ قرآن کا تبادل نہیں جنہیں لوگوں نے قرآن کو ترک کر کے اخذ کیا ہوا ہے؟ کیا یہی وہ قرآن کا تبادل نہیں جس سے ہر معا靡ے میں راہنمائی میں جاتی رہی اور لی جا رہی ہے؟

کیا یہی وہ کتب روایات نہیں جنہیں قرآن کے ساتھ لازم و ملزم قرار دیا جاتا ہے یہاں تک کہ انہیں قرآن کا جزو اور عمل اُنہیں قرآن قرار دیا جاتا ہے؟ کیا یہی وہ کتب روایات قرآن کا تبادل نہیں جس کا انکار قرآن کا انکار قرار دیا جاتا ہے؟

کیا یہی کتب روایات ہی قرآن کا وہ تبادل نہیں جس کے خلاف ایک لفظ بولنے پر بھی آپ پر کفر و ارتاد اور قتل کے فتوے جاری ہو جائیں گے؟ اب ذرا غور کریں اس امت میں دو طرح کے راہنمائی کرنے والے آئے ایک وہ جن کا مقصد، مرکز و محور صرف اور صرف یہی قرآن تھا جن کا کردار اگر سامنے رکھا جائے تو قرآن ان کی گواہی دے گا کہ قرآن میں آیات کی صورت میں انہی کی تاریخ لکھی گئی تھی اور دوسری وہ شخصیات جن کا مرکز و محور اور مقصد قرآن نہیں بلکہ قرآن کا شریک قرآن کا تبادل گھٹ کر اس کے ذریعے سے لوگوں کو قرآن کی طرف جانے سے روکنا تھا اور قرآن کے تبادل کی طرف دعوت دینا تھی۔

وَكَذِلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًا مِنَ الْمُجْرِمِينَ۔ الفرقان ۳۱

اور بالکل اسی طرح کر دیا ہم نے تمام کے تمام نبیوں کے لیے ڈمن مجرمین سے۔

چھپلی آیت میں جن رسولوں کا ذکر کیا گیا اس آیت میں واضح کر دیا گیا کہ وہ رسول تمام کے تمام نبی ہیں جو قرآن کے نزول کے بعد آتے رہے جو آکر صرف اور

صرف اس قرآن کی طرف دعوت دیتے رہے اور ان کے برعکس جو مجرمین تھے وہ قرآن کے برعکس قرآن کی طرف آنے سے روکتے اور قرآن کے تبادل کی طرف دعوت دیتے رہے یوں جب کسی بھی نبی رسول نے اس قرآن کی طرف دعوت دی تو نبی شیاطین جو کہ مجرمین ہیں وہ ہر نبی رسول کے دشمن بن گئے انہوں نے اللہ کے نبیوں پر کفر کے فتوے لگائے عوام کو ان کے خلاف بھڑکایا مشتعل کیا جس وجہ سے محمدؐ کے فلٹر سے نکل کر آنے والے النبیین جو کہ رسول تھے ان میں سے کچھ کو قتل کیا جاتا ہا اور کچھ کی تکذیب، ان کو طرح طرح سے تکالیف پہنچائی جاتی رہیں ان کے ساتھ ہر طرح سے دشمنی کی گئی۔ دونوں آیات کو سامنے رکھیں تو آپ پر یہ بات ہر لحاظ سے کھل کر واضح ہو جائے گی کہ ان دونوں آیات میں قرآن کے نزول کے بعد آنے والوں میں سے دو طرح کے لوگوں کا ذکر کیا ایک وہ جن کا مقصد و محور یہ قرآن تھا یوں وہ صرف اور صرف اس قرآن کی طرف دعوت دیتے رہے جنہیں رسول نبی کہا گیا اور ان کے برعکس دوسرے ان لوگوں کا ذکر کیا گیا جن کا مقصد و محور اس قرآن کا تبادل گھڑ کر لوگوں کو اس قرآن سے روکنا اور اس قرآن کے تبادل کی طرف دعوت دینا تھا جنہیں مجرمین کہا گیا یعنی ان لوگوں نے اگر اس لائن کا انتخاب کیا تھا کہ وہ لوگوں کی راہنمائی کریں تو ان کا کام تھا کہ وہ صرف اور صرف اس قرآن کی طرف دعوت دیں اس قرآن کی آیات کو ہی اپنے اپنے کے وقت کے تقاضے کے مطابق لوگوں پر کھول کھول کر واضح کریں جو کہ انہوں نے نہ کیا اور اس کے برعکس کیا ۔

یہ ان کا جرم ہے یوں ایسے تمام اللہ کے مجرم ہیں۔

اب ایک طرف النبیین رسول ہیں اور دوسری طرف نبیین شیاطین مجرمین اللہ کے مجرم، ظاہر ہے جب کوئی صرف اور صرف اس قرآن کی طرف دعوت دے گا تو مجرمین اس بات کو ایسے بشر کو برداشت کریں گے؟ کیونکہ مجرمین کا مقصد ہی جب اس کے بالکل خلاف ہے لوگوں کو قرآن سے روکنا ہے تو جب کوئی ان کے اس مقصد میں رکاوٹ بننے گا تو یہ شیاطین مجرمین اس کے دشمن بن جائیں گے اور مجرمین دشمنی میں کسی بھی حد تک جانے سے بھی گرینہیں کرتے یہی امت بنی اسرائیل اور گزشتہ ہر امت ہر قوم میں ہوا اور یہی موجودہ امت میں بھی ہوتا رہا۔

اب آپ کو اس روایت کی بالکل کھل کر سمجھ آ چکی ہو گی۔

قال رسول الله ﷺ: لا تقوم الساعة حتى يبعث دجالون كذابون قريب من ثلاثين كلهم يزعم انه رسول الله. ترمذی  
رسول الله ﷺ نے کہا نہیں قائم ہو گی الساعۃ تک کہ تمیں کے قریب جھوٹے کھڑے نہ ہوں ان میں سے ہر ایک کا یہی گمان ہو گا کہ وہ اللہ کا رسول ہے۔

قال رسول الله ﷺ: لا تقوم الساعة حتى ..... سيكون في امتى ثلاثون كذابون كلهم يزعم انه نبى وانا خاتم النبيين لا نبى بعدى. ترمذی

کہا رسول اللہ ﷺ نے نہیں قائم ہو گی الساعۃ تک کہ عقریب ہی ہو رہے ہیں میری امت میں تمیں کذاب تمام کے تمام کا یہی گمان ہو گا کہ وہ نبی ہے اور اس میں کچھ شک نہیں میں خاتم النبیین ہوں نہیں میرے بعد نبی۔

ان روایات میں آپ پر ایک اور بات واضح ہو چکی ہو گی کہ روایت میں محمد علیہ السلام کے الفاظ ہیں سیکون فی امتی ثلاثون کذابون بہت جلد ہی عقریب ہو رہے ہیں میری امت میں تمیں کذابون یعنی محمد علیہ السلام اس سے قبل یہ بات واضح کر چکے تھے جو کہ روایات میں بھی موجود ہے اور قرآن میں بھی موجود ہے کہ اس امت کی عمر پندرہ سو سال ہے اور اس امت کے شروع میں ہی محمد علیہ السلام کے بعد جلد ہی ان تمیں کذابون نے ظاہر ہونا تھا اور پھر محمدؐ کی امت سے ہی ہونا تھا ایسا نہیں کہ وہ الگ امت کے دعویدار ہوں گے یادہ اپنی زبان سے کہیں گے کہ وہ رسول نبی ہیں بلکہ یہ ان کا گمان ہو گا بظاہر وہ اپنی زبان سے کہیں گے جو رسول نبی ہونے کا دعویٰ نہیں کریں گے بلکہ ان کی پہچان یہ ہو گی کہ ان کا عمل ان کی حقیقت کو واضح کرے گا اور عمل ان کا یہ ہو گا کہ وہ وہی کام کریں گے جسے کام صرف رسول ہی کرتا ہے یعنی وہ دین کو بدلت دیں گے اور رسول تو محمد علیہ السلام تھے جن کو یقین تھا کہ وہ دین کو بدلتیں یعنی ان کی بعثت سے قبل جسے دین سمجھ کر اس پر چلا جا رہا تھا اسے دین حق سے بدل دیں اس لیے محمد رسول اللہ اور خاتم النبیین تھے ان کے بعد کوئی نبی نہیں جب تک کہ اگلار رسول اور خاتم النبیین یعنی عیسیٰ رسول اللہ و خاتم النبیین نہیں آ جاتا۔

اب کوں نہیں جانتا کہ وہ تمیں لذابون دجالون کوں ہیں جنہوں نے دین کو بدل ڈالا جنہوں نے قرآن کا مقابل گھڑ کر لوگوں پر پیش کیا تاکہ لوگ قرآن کو ترک کر کے جو انہوں نے گھڑ اس کو ہدایت کا ذریعہ سمجھ کر اس کی طرف ہجرت کر لیں۔

پھر باقی روایات جن کی بنیاد پر آج تک شور مچایا جاتا رہا کہ محمد آخری نبی ہیں ان کی حقیقت بھی آپ کے سامنے رکھتے ہیں اور روایت آپ کو نظر آ رہی ہے۔

قال رسول اللہ ﷺ: لو کان نبی بعدی لكان عمر بن الخطاب. ترمذی

کہار رسول اللہ ﷺ نے اگر تھا نبی میرے بعد تو اس مقصد کے لیے تھا یعنی نبی تھا عمر بن الخطاب۔

اس روایت کی بنیاد پر کہا جاتا ہے کہ دیکھیں محمد علیہ السلام نے خود کہا کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں اگر میرے بعد کوئی نبی ہوتا تو وہ عمر ابن خطاب ہوتا۔ اس روایت کی حقیقت جاننے کے لیے سب سے پہلی بات یہ ہن میں ہونی چاہیے کہ اس روایت میں محمد علیہ السلام نے رسول نبی نہیں بلکہ نبی رسول جو کہ رسول خاتم النبیین کے فاطر سے نکل کر آنے والا نبی ہوتا ہے اس کا ذکر کیا کہ میرے فوری بعد نبی نہیں ہے اگر میرے فوری بعد نبی ہوتا تو وہ عمر ہوتا محمد علیہ السلام نے ایسا اس لیے کہا کیوں کہ محمد علیہ السلام خود اس کی وضاحت بھی کرچکے تھے کہ امت بنی اسرائیل میں ایسا ہوتا رہا کہ موسیٰ کی وفات ہوئی موسیٰ کے بعد بیوت میں قطع نہیں آیا بلکہ نبوت کا تسلسل برقرار رہا موسیٰ کے فوراً بعد نبی موجود تھا اور بلا قطع نبوت کا سلسلہ اس وقت تک چلتا رہا جب تک کہ بنی اسرائیل سونیصد گمراہیوں میں نہیں چلے گئے تھے درمیان میں ایک لمحے کے لیے بھی نبوت میں قطع نہیں آیا اس کی وجہ یہ تھی کہ جب موسیٰ کی وفات ہوئی تھی تو اس وقت بنی اسرائیل کی ایسی حالت تھی کہ ان کے لیے ان میں نبی کی موجودگی ناگزیر تھی جو موسیٰ کے بعد ان پر اللہ کی آیات کی تلاوہ کرتا ان کا تراز کیہ کرتا انہیں الکتاب کا علم سکھتا تا اور حکمہ یوں انہیں زمین میں مکن دیا جاتا جس مقصد کے لیے وہ امت وجود میں لائی گئی وہ مقصد ان سے پورا کروایا جاتا لیکن محمد علیہ السلام کی جب موت ہوئی تب نبی کی ضرورت تھی ہی نہیں اللہ نے محمد علیہ السلام کے ذریعہ ہی نہ صرف اس امت کو وجود میں لایا بلکہ اس امت کو زمین میں مکن بھی دے دیا گیا اس لیے محمد کے فوراً بعد نبی کی ضرورت نہیں تھی اور بعد میں جب ضرورت پیش آتی تب تب محمد کے فاطر سے نکل کرلنہیں کو آنا تھا جو کہ تسلسل کیسا تھا نہیں بلکہ وقفہ و قفہ سے قطع کیسا تھا۔ اس کے علاوہ نبی اسرائیل میں نسل درسل نبوت ابراہیم کی ذریت میں چلتی رہی لیکن محمد کی ذریت میں کوئی بالغ لڑکا نہیں تھا جس وجہ سے نبوت کا تسلسل قائم نہیں رہ سکتا تھا اور محمد کی ذریت میں بالغ با اختیار لڑکے کا نہ ہونا اس لیے بھی ضروری نہیں تھا کیونکہ اللہ نے ابراہیم کی ذریت میں سے آگے الساعت کے قیام تک نبوت کے لیے آل عمران کا انتخاب کیا تھا یعنی اس امت کے آخر میں اس امت میں جس عیسیٰ نے آنا تھا وہ آل عمران سے ہوگا۔

اسی کا ذکر محمد علیہ السلام نے کر دیا جو کہ آپ کو اس وقت روایت نظر آ رہی ہے

ان الرسالة والنبوة قد انقطعت فلا رسول بعدى ولا نبى بعدى. ترمذی

اور اس روایت کا ترجمہ کیا جاتا ہے کہ رسالت اور نبوت منسوخ ہو چکی، بند ہو چکی، منقطع ہو چکی، بند ہو چکی پس میرے بعد نہ کوئی رسول ہے اور نہ کوئی نبی۔

اس روایت میں لفظ قطع کا ترجمہ کچھ مترجمنے نے منسوخ کیا کچھ نے منقطع، کچھ نے بند اور کچھ نے ختم لیکن حقیقت کیا ہے آپ جان کر چونک جائیں گے اس روایت میں استعمال ہونے والا لفظ قطع قرآن میں متعدد مقامات پر استعمال ہوا ہے آپ قرآن کی ان تمام آیات میں دیکھ سکتے ہیں کہ اس کے معنی کیا ہیں اس کے علاوہ کسی بھی عربی جانے والے سے آپ سوال کریں کہ لفظ قطع کے معنی کیا ہیں وہ بھی آپ پروا ضح کر دے گا کہ لفظ قطع کے معنی ہیں کسی شے میں تسلسل کا نہ ہونا یعنی مکمل ہونا۔ جب لفظ قطع کے معنی مکمل ہونے کے ہیں تو پھر ان لوگوں سے سوال کیا جائے کہ ان شیاطین نے اس روایت کے تراجم و تفاسیر میں اتنا عظیم دھوکا کیوں دیا؟ انہوں نے اس لفظ کا ترجمہ منسوخ، بند یا ختم کیسے کر دیا؟

اب آپ کے سامنے روایت اور اس کی حقیقت رکھتے ہیں پھر آپ خود فصلہ کیجئے گا کہ ان شیاطین نے کس طرح آج تک انسانوں کو دھوکے میں رکھا۔

ان الرسالة والنبوة قد انقطعت فلا رسول بعدى ولا نبى بعدى. ترمذی

اس میں کچھ شک نہیں رسالت اور نبوت تحقیق شدہ بات ہے جو کہا جا رہا ہے بالکل ایسا ہی ہے اگر تحقیق کرو گے اپنے گھوڑے دوڑاؤ گے تو یہی بات سامنے آئے

گی کہ قطعہ ہوچکی یعنی رسالت اور نبوت میں تسلسل نہیں بلکہ تکڑے ہوچکی پس نہیں رسول میرے فوراً بعد جس سے رسالت میں تسلسل ہوا اور نہ ہی میرے فوراً بعد نبی ہے جس سے کہ نبوت میں تسلسل قائم رہے۔

ان الرسالۃ والنبوۃ قد انقطعہ اس میں کچھ شک نہیں یہ بات طے شدہ ہے کہ رسالت اور نبوت میں تسلسل نہیں ہے بلکہ ہوچکی، لفظ انقطعہ کو نیچے دی گئی لاینوں سے آسانی کیسا تھا سمجھا جا سکتا ہے۔

اوپر پہلی لائن میں آپ کو تسلسل نظر آئے گا اس میں کوئی تکڑا نہیں ہے لیکن اس کے بر عکس نیچے والی دوسری لائن میں آپ کو تسلسل نہیں بلکہ تکڑے نظر آرہے ہیں، دونوں لائنیں ہیں لیکن اوپر والی میں تسلسل ہے اور نیچے والی لائن میں تسلسل نہیں بلکہ تکڑے ہیں اس طرح تکڑے ہونے کو انقطعہ کہا جاتا ہے۔ محمد علیہ السلام نے یہ نہیں کہا تھا کہ رسالت و نبوت منسون ہوچکی، ختم ہوچکی یا بند ہوچکی بلکہ بذات خود محمد علیہ السلام نے یہ کہا تھا کہ اس میں کچھ شک نہیں رسالت اور نبوت میں تسلسل نہیں بلکہ تکڑے ہوچکے اگر رسالت میں تسلسل ہوتا رسالت انقطعہ نہ ہوتی تو محمد کے بعد محمد کا بیٹا رسول ہوتا لیکن رسول خاتم النبین نہیں اور اگر نبوت انقطعہ نہ ہوتی تو محمد کے بعد عمر نبی ہوتا جس سے نبوت کا تسلسل برقرار رہتا اس لیے محمد علیہ السلام نے کہا تھا کہ میرے فوراً بعد کوئی رسول اور کوئی نبی نہیں۔ محمد رسول اللہ تھے ان کے فوری بعد ان کی اولاد سے ہی رسول ہو سکتا تھا یعنی پیدائشی نبی لیکن جب محمد کی ذریت میں اڑکا بالغ ہوا ہی نہیں تو پھر ظاہر ہے رسالت میں تسلسل نہ رہا اور محمد کے بعد الساعۃ کے قریب موجودہ قوم کے آخرین میں اس امت کے آخرین میں عیسیٰ رسول اللہ و خاتم النبین آئے گا اور نبی تو آئیں گے محمد کے فڑھر سے نکل کر لیکن محمد کے فوری بعد نہیں بلکہ بلا تسلسل بعد میں جا کر و قتھ و قتھ سے آئیں گے جب تک کہ دوبارہ ضلال میں آ کر اگلار رسول و خاتم النبین احمد عیسیٰ نہیں آ جاتا۔

یہ وجہ تھی جس وجہ سے محمد علیہ السلام نے کہا تھا قال رسول اللہ ﷺ: لو کان نبی بعدی لکان عمر بن الخطاب۔ ترمذی کہار رسول اللہ ﷺ نے اگر تھا نبی میرے بعد تو اس مقصد کے لیے تھا نبی عمر بن الخطاب۔

جن روایات کی بنیاد پر آج تک شور مچایا جاتا رہا کہ محمد آخری رسول اور نبی ہیں یعنی ختم نبوت کے نام پر باطل اور بے بنیاد عقیدہ اخذ کر لیا گیا ان روایات کی حقیقت آپ کے سامنے ہے کہ ان لوگوں نے شیاطین نے کس طرح آج تک لوگوں کو دھوکے میں بیٹلا کیے رکھا۔ آپ نے جان لیا کہ ان میں کوئی ایک بھی ایسی روایت نہیں جس میں وہ بات کی گئی ہو جو باقی ان ملاؤں نے جو اللہ کے دشمن ہیں مجرمین ہیں شیاطین نبیوں نے لوگوں کے اذہان میں ڈالی ہوئی ہیں یہ لوگ آج تک محمد علیہ السلام پر بہتان عظیم باندھتے رہے جو محمد علیہ السلام نے کہا ہی نہیں اس کو محمد علیہ السلام سے منسوب کر کے اپنے مفادات حاصل کرتے رہے اپنے پیٹوں میں آگ بھرتے رہے۔

ان کے علاوہ بھی ایسی روایات ہیں جو نبوت و رسالت کے حوالے سے ہیں جو ان کے دجل کو چاک کر کے رکھتی ہیں جنہیں یہ لوگ آج تک چھپاتے آئے تاکہ ان کا دجل چاک نہ ہو چونکہ حق کو ایسی بیساکھیوں کی ضرورت نہیں ہوتی اس لیے ہم ان روایات کا سہارا نہیں لیں گے خواہ وہ ان کے کانوں اور رسول پر ہتھوڑے کی مانند اہمیت و حیثیت رکھتی ہیں کہ ان روایات کے سامنے آنے پر یہ لوگ منہ دکھانے کے قابل بھی نہ رہیں لیکن ہم ان شیاطین نبیوں کی طرح روایات کا سہارا نہیں لیں گے کیونکہ ہم ان کی روایات کے محتاج نہیں ہیں اور اگر ہم کہیں پر روایات کو سامنے لاتے ہیں تو صرف اور صرف اس لیے تاکہ یہ خود جان لیں کہ جن روایات کی بنیاد پر یہ لوگ اچھتے ہیں وہی روایات ان کی حقیقت چاک کرتی ہیں انہیں ننگا کر کے رکھ دیتی ہیں۔

جو بھی آیات اور روایات ان کے ختم نبوت والے عقیدے کی بنیاد تھیں اور دلائل تھے، ہم نے ان کی حقیقت ہر لحاظ سے ہر پہلو سے آپ پرواضح کر دی اب جکہ ان کے اس عقیدے کی بنیاد ہی کا عدم ثابت ہوچکی جس کا وجود ہی مٹا دیا گیا جڑ سے اکھاڑ دی گئی تو ان کے اس عقیدے کی موت ہوچکی۔

ختم نبوت کے نام پر دیا جانے والا جمل عظیم چاک کر کے رکھ دیا گیا، حق ہر لحاظ سے کھول کھول کرواضح کر دیا گیا اور دنیا کی کوئی طاقت حق کو غلط ثابت نہیں کر سکتی اور آج بھی آپ کے پاس وقت ہے کہ حق کھل کرواضح ہو جانے پر حق کو تسلیم کر لیں ورنہ ہر کوئی جان لے کہ حق کو حق حاصل ہے کہ اسے تسلیم کیا جائے آج اگر حق سامنے آیا ہے تو اس لیے نہیں کہ تم لوگ نہیں مانو گے تو حق خاموش ہو جائے گا نہیں بلکہ ہر ایک کو ماننا پڑے گا لیکن فرق یہ ہو گا کہ اکثریت اپنے آباؤ اجداد قوم نوح، قوم عاد، قوم ثمود، قوم مدین، قوم الوط اور آل فرعون کی مثل مانے گی لیکن وہ ماننا کوئی نفع نہیں دے گا۔

## عقیدہ ختم نبوت نامی دجل کی حقیقت اور نبیوں کی کثیر تعداد جہنم میں جائے گی

وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَّلَا نَبِيًّا إِلَّا إِذَا تَمَنَّى الْقَوْمُ الشَّيْطَنُ فِي أُمُّيَّتِهِ فَيَنْسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَنُ ثُمَّ يُحِكِّمُ اللَّهُ أَيْمَهُ وَاللَّهُ عَلِيهِ حَكْمٌ حَكِيمٌ. الحج ۵۲

وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ اور نہیں بھیجا ہم نے تجوہ سے قبل مِنْ رَسُولٍ رسولوں میں سے کوئی ایک بھی رسول وَّلَا نَبِيًّا اور نہ ہی جتنے بھی نبی ہیں ان میں سے کوئی ایک بھی نبی إِلَّا مگر یعنی تجوہ سے پہلے جتنے بھی رسول بھیجے اور جتنے بھی نبی بھیجے إذا تَمَنَّى ہر رسول اور ہر نبی نے جب بھی تمنا کی۔ تَمَنَّى۔ تمنا اور ہوا یعنی خواہش ان دونوں میں بہت ہی چھوٹا سا فرق ہے لیکن ظاہر چھوٹا سا فرق اصل میں بہت بڑا فرق ہے جب بھی ان دونوں میں سے کوئی بھی لفظ استعمال کیا جاتا ہے تو دونوں کا ترجمہ و معنی ایک ہی کر دیا جاتا ہے خواہش لیکن یہ معنی ٹھیک نہیں ہے خواہش لفظ ہوا کا معنی تو ہے لیکن تمنا کا نہیں۔ لفظ تمنا کو واضح کرنے کے لیے ایک مثال آپ کے سامنے رکھتے ہیں مثلاً آپ اپنے مالک کے بہت ہی وفادار ہیں یا آپ مالک کی وفاداری کا عہد کرتے ہیں مالک آپ کو ایک کام کو کرنے کا مکمل طریقہ بھی آپ کو بتا دیتا ہے اب ہوتا یوں ہے کہ جب آپ مالک کا کام کر رہے ہو تے ہیں تو حالات و واقعات کے اثر انداز ہونے سے آپ کو گلتا ہے کہ مالک کے بتائے ہوئے طریقے سے کام نہ صرف بہت زیادہ وقت میں مکمل ہو گا بلکہ فائدہ بھی اتنا نہیں ہو گا جتنا کہ اس کے بر عکس اپنی مرضی کرتے ہوئے کیا جائے تو ہو سکتا ہے یعنی آس پاس کے حالات و واقعات کے اثر انداز ہونے سے آپ سوچتے ہیں کہ مالک کو تو کام سے غرض ہے مالک کو تو یہ کام چاہیے اور اگر اس کام کے لیے مالک کے طریقے کی بجائے شарт کٹ استعمال کیا جائے یعنی ایسے کام کیا جائے کہ نہ صرف کم وقت میں مکمل ہو بلکہ اس کا زیادہ سے زیادہ فائدہ ہوا سے عربی میں تمنا کہا جاتا ہے یعنی تمنا کہتے ہیں مقصد و مشن تو آپ کا نہیں بلکہ آپ جس کی وفاداری کا حلف اٹھائے ہوئے ہیں مقصد و مشن اسی کا ہے کام اسی کا ہے لیکن اس کے بتائے ہوئے طریقے کی بجائے خود سے کسی اور ایسے طریقے سے کام انجام دینے کے بارے میں سوچنا کہ جونہ صرف کم وقت میں مکمل ہو بلکہ زیادہ سے زیادہ فائدہ حاصل ہو یعنی مالک کے بتائے ہوئے طریقے، مالک کی راہنمائی کے بر عکس اپنی طرف سے زیادہ بہتر کے بارے میں سوچنا۔

وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَّلَا نَبِيًّا إِلَّا إِذَا تَمَنَّى اور نہیں بھیجا ہم نے تجوہ سے پہلے رسولوں میں سے کوئی ایک بھی رسول اور نہیں میں سے کوئی ایک بھی نبی مگر یعنی تجوہ سے پہلے جتنے بھی رسولوں کو بھیجا ان میں سے ہر رسول نے اور جتنے بھی نبی بھیجے ان میں سے ہر نبی نے جب بھی تمنا کی یعنی اس کو جو مقصد و مشن دیا گیا جو ذمہ داری دی گئی تو حالات و واقعات کے اثر انداز ہونے سے اس نے اسے پورا کرنے کے لیے ایسے طریقے کے بارے میں سوچا جو ہمارا واضح کردہ نہیں تھا جو طریقہ ہمارا نہیں جب بھی اس نے اس مقصد اور ذمہ داری کو ہمارے قانون سے ہٹ کر اپنے طریقے سے جلد اور زیادہ بہتر کرنے کے لامبے میں سوچا تو توبَ الْقَوْمُ الشَّيْطَنُ فِي أُمُّيَّتِهِ القا کر دیا یعنی ڈال دیا ملاوٹ کر دی جس نے القا کر دیا وہ شیطان ہے اس کی اس ذمہ داری میں یعنی جب بھی اس نے تمنا کی تو شیطان نے القا کر دیا اس کی امنیت میں جو ذمہ داری اسے دی گئی اسے پورا کرنے کے لیے جب بھی اس نے ہمارے قانون کے بر عکس سوچا تاب۔

کوئی بھی رسول یا کوئی بھی نبی تمنا کیسے کر سکتا ہے؟ اس کو جانے کے لیے پہلے رسول و نبی کی ذمہ داری کو جان لیں اور اللہ نے اس ذمہ داری کو پورا کرنے کا جو قانون بنایا ہے جب اسے جان لیا جائے گا تب خود بخوبیہ بات واضح ہو جائے گی کہ ہر رسول اور ہر نبی نے تمنا کیسے کی اور پھر کیسے اور کیا شیطان نے القا کر دیا۔ رسول یا نبی یعنی رسول نبی یا پھر نبی رسول جو کہ رسول خاتم النبین کے فلٹر سے نکل کر آنے والے النبین ہیں ہر ایک کی ذمہ داری انسانیت کی راہنمائی کرنا ہے انہیں نباد دینا ہے یعنی انسان کو اس وقت جب وہ دنیا میں موجود ہے دنیا میں لائے جانے کا مقصد کیا ہے اور اس مقصد کو پورا کیسے کرنا ہے، جو وہ بھول چکے ہیں وہ سب ان پر کھول کھول کر واضح کرنا ہوتا ہے تاکہ انسان حق واضح ہونے پر اس کی اطاعت و اتباع کے ذریعے دنیا و آخرت میں ہلاکت سے فجح جائیں، اللہ سے فجح جائیں۔

اس مقصد یعنی اس ذمہ داری کو کیسے پورا کیا جائے گا اس کے لیے بھی اللہ کا قانون ہے اور وہ قانون کیا ہے اسے آپ آسمانوں وزمین کی کسی بھی شیئے میں غور و فکر کر کے جان سکتے ہیں آپ زمین اور اس کے گرد گیسوں کی تہوں میں کسی بھی شیئے میں غور کریں تو آپ پر یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو جائے گی کہ اللہ کا کوئی بھی کام چھومنتر کر کے اچانک سے نہیں ہوتا بلکہ اللہ کا ہر کام علم و حکمت سے ہوتا ہے یعنی اللہ کے ہر کام کے پیچھے نہ صرف مکمل علم ہوتا ہے بلکہ اس علم کو اپنے اپنے وقت پر استعمال کیا جاتا ہے نہ ہی رائی برابر کچھ پہلے کیا جاتا ہے اور نہ ہی بعد میں بلکہ ہر شے کو اس کے اپنے مقام پر ہی رکھا جاتا جس کے لیے انتہائی صبر کی ضرورت ہوتی ہے یوں اللہ کا ہر کام ایک لمبی مدت میں کئی مراحل طے کرنے کے بعد مکمل ہوتا ہے۔

مثلاً آپ ایک درخت ہی کی مثال لے لیجئے کہ درخت ایک دم اچانک سے وجود میں نہیں آتا بلکہ وہ ایک لمبی مدت اور پوری ترتیب کیسا تھی کئی مراحل طے کرنے کے بعد وجود میں آتا ہے، سب سے پہلے نیچ زمین میں جاتا ہے پھر وہ پھٹتا ہے اس میں سے نہسا پوڈا نکلتا ہے وہ پودا مرحلہ بمرحلہ بڑھتے بڑھتے ایک وقت آتا ہے جب درخت بن جاتا ہے اسی طرح آپ اپنی ہی ذات میں غور کر لیں کہ آپ ایک دم اچانک سے وجود میں نہیں آئے بلکہ ایک مرد اور عورت جو کہ آپ کے والدین ہیں ان کے ملأپ سے پھر مان کے پیٹ میں کئی مراحل طے کیے اس کے بعد آپ کا جنم ہوا پھر آپ مرحلہ بمرحلہ ایک لمبی مدت جو کہ سالوں پر محیط ہے اس کے بعد آج اس مقام پر پہنچ جہاں آج آپ ہیں، اس طرح آپ آسمانوں وزمین میں جہاں بھی جس میں بھی غور کریں گے تو آپ پر واضح ہو جائے گا کہ اللہ اگر کوئی کام کرتا ہے تو وہ کام چھومنتر کر کے یا پھر انتہائی تیز رفتاری سے نہیں کیا جاتا بلکہ ایک لمبی مدت میں انجام دیا جاتا ہے جس کے لیے سب سے پہلی شرط صبر کا ہونا لازم ہے اور دوسری بات آپ جب غور و فکر کریں گے تو آپ پر یہ بات واضح ہو جائے گی کہ جیسے آپ نے کوئی کام کرنا ہے مثلاً آپ نے پلاو بنانا ہے تو اس کے لیے نہ صرف علم درکار ہے کہ پلاو بنانے کے لیے کیا کیا درکار ہے بلکہ اس علم کا کیسے استعمال کیا جائے کہ بہترین مطلوبہ پلاو بن جائے اور وہ اسی صورت ممکن ہے جب ہر شے کو اس کے مقام پر رکھا جائے گا اور ہر شے کے صحیح استعمال کے لیے اس کے صحیح وقت کا انتظار کرنا پڑے گا اس کے صحیح وقت کے انتظار میں اگر کوئی پریشانی کا سامنا کرنا پڑتا ہے کسی تکلیف یا آزمائش کا سامنا کرنا پڑتا ہے تو اسے برداشت کیا جائے گا یعنی صبر کرنا پڑے گا، مطلب یہ کہ کب آگ جلانی ہے کتنی جلانی ہے کب برتن رکھنا ہے کتنا گرم کرنا ہے کب اور کتنا گھنی ڈالنا ہے اور کتنا گرم کرنا ہے بذریعہ اسی طرح کب کب کتنی کتنی اشیاء ڈالنی ہیں اور کتنی کتنی پکانی ہیں یہاں تک کہ بہترین مطلوبہ نتیجہ حاصل نہیں ہو جاتا۔

اسے کہتے ہیں حکیم ہونا اور اللہ نہ صرف الحکیم ہے یعنی اللہ کو علم ہے کہ کوئی بھی کام کرنے کے لیے کیا علم درکار ہے بلکہ اللہ احکیم ہی نہیں العزیز احکیم ہے یعنی اللہ جب بھی کوئی کام کرتا ہے تو وہ انتہائی باریکیوں کیسا تھوڑے ہر شے کو اس کے اصل مقام پر ہی رکھتا ہے اللہ ہر شے کو اس کے اصل مقام پر رکھنے کے لیے صبر کرتا ہے جب تک کہ اس کا ہر لحاظ سے صحیح وقت نہیں آ جاتا تب تک خواہ کچھ بھی ہو جائے اللہ صبر کرتا ہے بالکل اسی طرح جب کوئی بشر اس ذمہ داری کے لیے کھڑا ہوتا ہے یعنی رسالت و نبوت کا دعویدار ہوتا ہے تو اس پر لازم ہے کہ وہ انسانوں کی اسی طرح راہنمائی کرے جیسے اللہ کا قانون ہے اس ذمہ داری کو پورا کرنے کے لیے نہ صرف اس کے پاس علم ہونا چاہیے بلکہ اس علم کا انتہائی باریکیوں کیسا تھوڑے بھی لازم ہے جس کے لیے صبر لازم ہو گا۔

اب جب کوئی بھی رسول آتا ہے یا کوئی بھی نبی تو اس کی زندگی میں ایسا وقت ضرور اور بار بار آتا ہے کہ جب وہ سمجھتا ہے کہ اصل مقصد تو اس پیغام کو پہنچانا ہے تو اس کے لیے اگر اس طرح کام کیا جائے گا جیسے کیا جا رہا ہے تو ایسے نہ صرف ایک لمبی مدت درکار ہے بلکہ نتیجہ بھی وہ سامنے آتا کھائی نہیں دیتا جو اس یعنی کسی اور طریقے سے کرنے سے آ سکتا ہے یعنی وہ سوچتا ہے کہ کیوں نہ اس ذمہ داری کو پورا کرنے کے لیے شارت کٹ کا استعمال کیا جائے جس سے نہ صرف انتہائی کم

وقت میں زیادہ سے زیادہ لوگوں تک دعوت پہنچ جائے گی بلکہ نتیجہ بھی بہتر سامنے آئے گا۔ اس کے علاوہ بھی اسے جب غنیوں کا سامنا کرنا پڑتا ہے تو ان غنیوں سے آزمائشوں سے بچا بھی جاسکتا ہے اگر اس کے لیے اپنی کوئی سوچ و بچار کی جائے، لوگ ملامتوں کرتے ہیں تو ان ملامتوں سے بچا بھی جاسکتا ہے مثلاً ایک بات جس کا ابھی وقت نہیں ہے لوگ اس بارے میں سوال اٹھاتے ہیں اگر ان کے سوال کافورا جواب دیا جائے تو لوگوں کی ملامتوں سے نجاح جائیں گے لیکن اللہ کی طرف سے اس سوال کے جواب کا ابھی وقت نہیں ہے اور جب تک اس کا ہر لحاظ سے صحیح وقت نہیں آ جاتا تب تک خواہ کچھ بھی ہو جائے صبر کیسا تھا انتظار کرنا پڑے گا جب ایسا کیا جاتا ہے تو لوگ نہ صرف جواب نہ ملنے پر ملامتوں کرتے ہیں بلکہ طرح طرح کے الزامات لگاتے ہیں شدت کا اظہار کرتے ہیں اب ان سب سے بچا جاسکتا ہے اگر تمنا کی جائے یعنی اللہ کے طریقے کو چھوڑ کر اپنا کوئی طریقہ سوچا جائے لوگوں کی خواہشات کی اتباع کرتے ہوئے ان کے سوالات کے جوابات دیئے جاتے رہیں۔

رسول یا نبی کی مثال ایک رو بوٹ کی سی ہوتی ہے جس پر اس کا اپنا کوئی اختیار نہیں ہوتا بلکہ اس پر کسی دوسرا کو مکمل اختیار ہوتا ہے، رسول یا نبی وہی ہو سکتا ہے جو خالص اللہ کا غلام ہو اسے خود بھی یہ علم نہ ہو کہ اگلے لمحے اس نے کیا کرنا ہے کیونکہ وہ تمہنی ایک آلہ ہے جسے اللہ استعمال کر رہا ہے اللہ چلا رہا ہے اس لیے رسول یا نبی کو ایک رائی برابر بھی اپنی مرضی کرنے کا حق حاصل نہیں ہے اگر وہ ایسا کرتا ہے تو وہ رسول یا نبی ہو ہی نہیں سکتا کیونکہ رسول یا نبی صرف اور صرف وہی ہو سکتا ہے جو خود کو مکمل طور پر اللہ کے حوالے کر دے جیسے ڈرائیور جس طرح چاہے گا ڈری کو خود پر کوئی اختیار حاصل نہیں بالکل اسی طرح رسول یا نبی کا ڈرائیور تو اللہ ہوتا ہے اس لیے رسول یا نبی وہی ہو سکتا ہے جو چاہ کر بھی اپنی مرضی کا استعمال نہ کرے اور اگر کہیں بھی وہ اپنی مرضی کی کوشش کرتا ہے تو پھر لا محالہ جو اس کے دماغ میں بات آئی یا جس پر وہ عمل کرتا ہے وہ اللہ کا قول عمل نہیں بلکہ غیر اللہ کا ہوگا۔

رسول یا نبی کی مثال ایک رو بوٹ کی سی ہوتی ہے لیکن بشر ہونے کے ناطے اسے یہ اختیار بھی حاصل ہے کہ وہ چاہے تو ایک رو بوٹ بننے یا پھر اپنی من مانیاں اپنی مرضیاں کرے، اگر وہ چاہے تو خود کو مکمل طور پر اللہ کے آگے جھکا دے مکمل طور پر اللہ کا غلام بن جائے ایک رائی برابر بھی اپنی مرضی نہ کرے یا پھر وہ اللہ کی غلامی کیسا تھا اپنی من مانیاں بھی کرتا پھرے اور اگر کوئی بھی رسول یا نبی ہونے کا دعویٰ کرتا ہے یعنی اپنے عمل سے انسانیت کی راہنمائی کی ذمہ داری اٹھایتا ہے تو پھر ایسا قطعاً نہیں کہ اللہ اسے آزمائے نہ بلکہ اللہ اسے فتنے میں ڈالے گا تاکہ اس پر اور ہر کسی پر یہ واضح ہو جائے کہ یہ اللہ کا بعث کردہ نہیں بلکہ اسے کوئی حق حاصل نہیں تھا کہ یہ اس ذمہ داری کو اٹھائے یوں اس نے جرم کیا اور ایسے تمام مجرمین کی چھانٹی کے لیے اللہ نے یہ قانون بنادیا کہ ہر رسول اور ہر نبی کو فتنے میں ڈالا جائے گا تاکہ اگر تو وہ واقعتاً رسول یا نبی ہے تو وہ اس فتنے کا شکار نہیں ہو گا بلکہ صبر کیسا تھا صرف اور صرف اللہ کی غلامی کرے گا اور اگر وہ اللہ کا رسول یا نبی نہیں تو وہ صبر کرنے کی بجائے حالات و واقعات کا شکار ہو کر فتنے میں پڑ کر مجرم ثابت ہو جائے گا۔

یہی اللہ نے اس آیت میں کہا ہے کہ مجھ سے پہلے جتنے بھی رسول یا نبی بھیجے گئے ان میں سے ہر رسول اور نبی نے جب بھی تمنا کی یعنی اپنی مرضی کرنے کے بارے میں سوچا تو القا کر دیا جس نے القا کر دیا وہ شیطان ہے۔

شیطان جملہ ہے جو کہ دو الفاظ کا مجموعہ ہے ”شئی اور طان“، شئی آسمانوں اور زمین میں جو کچھ بھی ہے ان میں سے ہر ایک شئی ہے اور طان کہتے ہیں کسی کو اس کے اصل مقصد سے روک دینا۔ اور وہ کانہ صرف طاقت و قوت سے بھی جاتا ہے بلکہ پیار سے، کسی کی کمزوری بنتے ہوئے یا کمزوری کا فائدہ اٹھاتے ہوئے، پیار سے یا اپنی طرف متوجہ کر کے اس کی مقصد سے توجہ ہٹا کر اس کے مقصد سے اسے غافل کر کے بھی روکا جاسکتا ہے ایسے ہی کسی کو اپنے پیچھے لگا کر بھی اس کے اصل مقصد و مشن سے روکا جاسکتا ہے تو کوئی بھی شے جو اصل مقصد و مشن میں رکاوٹ بنے خواہ کسی بھی طرح رکاوٹ بننے وہ شیطان کہلاتے گا۔ یعنی شیطان کے معنی ہیں ہر وہ شے جو اللہ کی طرف جانے سے روک دیتی ہے اور روکا کیسے جاتا ہے اسے سمجھنا کوئی مشکل نہیں کوئی اپنی طرف متوجہ کر کے کسی کو اس کی منزل مقصد سے روک دیتا ہے تو کوئی لائق دے کر، کوئی سختی سے روکتا ہے تو کوئی آپ کا معاونت کا رب کر سامنے آتا ہے جو بظاہر تو آپ کے مقصد و مشن میں معاونت کا رنگ آتا ہے لیکن حقیقت میں وہ منزل و مقصد سے روک رہا ہوتا ہے وہ آہستہ آہستہ دوسری طرف لے جا رہا ہوتا ہے۔

اللہ نے کہا کہ شیطان ہے جو القا کر رہا ہے اور شیطان وہ سب کا سب ہے جو کچھ بھی ہر طرف کھلم کھلام موجود ہے حیات الدنیا۔ شیطان کا القا کرنا کیا ہے اسے بھی سمجھ لیں تاکہ یہ آیت مزید کھل کرو واضح ہو جائے۔

مثلاً آپ کے سامنے ایک ایسی شے آ جاتی ہے جو آپ کی خواہش بن جاتی ہے یعنی آپ کو حاصل ہو جائے جیسے کہ آپ نے ایک گاڑی دیکھی تو آپ میں اس کے حصول کی چاہت پیدا ہو گئی وہ آپ کی خواہش بن گئی، اب اس کے حصول کے لیے آپ کے دماغ میں طرح طرح کی منصوبہ بندیاں آنا شروع ہو جائیں گی سوچیں آنا شروع ہو جائیں گی کہ اسے فلاں طریقے سے حاصل کیا جا سکتا ہے یہ جو خیالات اس شے کے حصول کے لیے دل و دماغ میں آ رہے ہیں منصوبہ بندیاں آرہی ہیں انہیں عربی میں القا ہونا کہا جاتا ہے جو کہ وہ شے آپ میں القا کر رہی ہے یعنی آپ کے دل و دماغ میں وہ سب باتیں ڈال رہی ہے جو اسے دیکھنے کے بعد خواہش بن جانے پر آپ کے دل و دماغ میں آرہی ہیں۔

رسول یا نبی کو یہ حق حاصل ہے ہی نہیں کہ وہ کہیں بھی ایک رائی برابر بھی اپنی مرضی کرنے کے بارے میں سوچتا ہے یا کرتا ہے تو وہی صورتوں میں ایسا کرنے کے بارے میں سوچے گا ان میں پہلی صورت یہ ہو گی کہ جہاں کام بہتر طریقے سے ہوتا نظر آ رہا ہوتا ہے کہ اگر ماں کی غلامی کی بجائے اپنی مرضی سے اس کام کو کیا جائے تو زیادہ بہتر اور جلد ہو گایا پھر دوسری صورت یہ ہے کہ وہاں اپنی مرضی کی جاتی ہے جہاں حالات ایسے بن جائیں کہ صبر کرنا پڑے یعنی سخت سے سخت حالات کا سامنا کرنا پڑے اور ان سختیوں کے ڈریا ان کے دباو کی وجہ سے ملائمتوں کے ڈریا خوف کی وجہ سے اپنی مرضی کر کے ان سے بچا جاسکتا ہے۔

اب ظاہر ہے یہ دونوں طرح کے حالات جو کچھ بھی کھلم کھلا ہر طرف نظر آ رہا ہے اسی کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں اور کہیں شیطان ہے۔ اس لیے جب بھی ہر رسول اور ہر نبی پر ایسے حالات آئے ایسا وقت آیا اور اس نے تمباں کی یعنی اپنی مرضی کرنے کے بارے میں سوچا تو شیطان نے القا کر دیا۔ مثلاً جہاں جن میں رسول یا نبی کی بعثت ہوئی وہاں ایک ایسا شخص نظر آتا ہے کہ اگر وہ اس دعوت کو تسلیم کر لے تو نہ صرف سختیوں کا دروازہ بند ہو جائے گا بلکہ اکثریت آسانی سے اس دعوت کو تسلیم کر لے گی آسانی سے یہ دعوت لوگوں تک پہنچ سکے گی کیونکہ وہ شخص مال و دولت، اثر و سوخا کوئی اعلیٰ عہدہ و مرتبہ رکھتا ہے، لوگ اس سے ڈرتے ہیں یا پھر اس کی عزت کرتے ہیں تو رسول یا نبی دیکھتا ہے کہ اگر یہ شخص دعوت کو تسلیم کر لے تو بہت آسانی اور بہتری ہو جائے گی جس کے لیے رسول یا نبی اس پر محنت کرنے کے بارے میں سوچتا ہے حالانکہ وہ یہ بھول جاتا ہے کہ اللہ الغی ہے اللہ اپنا کام خود کرتا ہے اللہ کسی کا محتاج نہیں اور نہ ہی وہ شخص خواہ وہ کتنا ہی با اثر کیوں نہ ہو اللہ سے کسی بھی لحاظ سے بڑھ کر ہو سکتا ہے۔

ایسے ہی اگر کوئی ایسا شخص، کوئی ادارہ، کوئی ریاست وغیرہ کچھ اپنی شرائط سامنے رکھتے ہوئے تعاون کی یقین دہانی کرتے ہیں کہ اگر ان کی شرائط کو مان لیا جائے تو وہ ہر لحاظ سے مذکور گے آپ کے مقصد و مشن میں تو ظاہر ہے دل و دماغ میں اس کو لیکر بہت کچھ آئے گا کہ اس سے بہتر اور آسانی سے پیغام پہنچایا جاسکتا ہے یہ یہ ہے شیطان کا القا کرنا کیونکہ اپنا بڑھا کر اس طرح بھی اپنا پیغام پہنچایا جاسکتا ہے بہت اچھا نظر آ رہا ہوتا ہے لیکن حقیقت اس کے بالکل برعکس ہوتی ہے حقیقت یہ ہوتی ہے کہ کیا اللہ کو نہیں علم تھا کہ اس طرح بھی اپنا پیغام پہنچایا جاسکتا ہے؟ جب اللہ کو علم تھا تو اس کے باوجود اگر اللہ نے اپنے رسول یا نبی کے لیے کسی ایسے کا انتخاب کیا جو بظاہر بہت کمزور اور غیر معروف ہے تو اس میں اللہ کی حکمت ہے اور اگر اللہ کی حکمت کو نظر انداز کرتے ہوئے ایسی حکمت عملیوں کے بارے میں سوچا جائے گا شارت کٹ کے بارے میں سوچا جائے گا تو یہ یقینی بات ہے کہ ایسا کرنا آپ کو آپ کے مقصد و مشن کو پورا کرنے میں رکاوٹ بن جائے گا آپ رستے سے ہٹ کر کہیں اور ہی چلے جائیں گے۔

اب جب ہر رسول اور ہر نبی کی زندگی میں ایسے وقت کا آنالازم ہے کیونکہ ہر رسول اور ہر نبی بالآخر بشر ہوتا ہے یعنی وہ کھاتا پیتا ہے رزق کا استعمال کرتا ہے تو پھر ظاہر ہے جو رزق وہ استعمال کرے گا وہ رزق اس پر اثر انداز تو ہو گا ہی، اس کو وہ تمام تر حاجات، احساسات، جذبات و تقاضے لاحق ہوتے ہیں جو کسی بھی بشر کو لاحق ہیں اس لیے ایسے وقت کا آنکوئی بڑی بات نہیں جب اللہ کا غلام بننے کے برعکس اپنی مرضی کرنے والے حالات بن جائیں لیکن بڑی بات تو یہ ہے کہ ایسے موقع پر اپنی مرضی کرنے کی بجائے اللہ ہی کی غلامی کی بجائے یعنی صبر کیا جائے، ان سختیوں سے گھرانے کی بجائے ڈٹ جایا جائے اگر ڈٹ نہیں تو پھر کیا دنیا میں صرف تم ہی ایک بشر تھے؟ کیا اور بشر نہیں ہیں؟ جب لاکھوں، کروڑوں، اربوں بشر موجود ہیں اور اگر وہی کرنا ہے جو ہر بشر ایسے حالات میں کرتا ہے ڈٹنے کی بجائے سمجھوئے کر لیتا ہے تو پھر تمہارا ہی انتخاب کس لیے؟ رسول اور نبی صرف وہی بشر ہو سکتا ہے جو دوسروں کے لیے عملی نمونہ بن سکے نہ کہ وہ بھی دوسروں کی طرح حالات کا مقابلہ کرنے کی بجائے سختیوں سے ڈر کر اپنی منانیاں اپنی مرضیاں کرنا شروع کر دے، ڈٹنے کی

بجائے گھبرا جائے۔

جب ہر اس بشر پر ایسے حالات آتے ہیں جو رسالت و نبوت کا دعویدار ہوتا تو رسول اور نبی وہی ہو سکتا ہے جو ظلم نہ کرے یعنی کمی نہ کرے وہ اپنی مرضی کی بجائے اللہ ہی کی غلامی کرے وہ ایسے حالات کا ڈٹ کر مقابلہ کرے وہ گھبرائے نہیں وہ اپنی مرضی پر اللہ کی غلامی کو ترجیح دے اگر وہ ایسا کرتا ہے تو پھر آگے اللہ کہتا ہے فَيَنْسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقَى الشَّيْطَنُ لِسْنَ اللَّهِ أَعْلَمُ ایسے مٹاتار ہتا ہے ایسے بھلاتار ہتا ہے اس کے دل و دماغ سے ایسے نکالتار ہتا ہے جیسے کہ اس کا کوئی وجود ہی نہیں تھا جو کچھ بھی القا کر رہا ہے شیطان۔

جب حالات ایسے بن جاتے ہیں تو بشر کے اپنے اختیار میں نہیں ہے کہ وہ کسی بھی صورت ان حالات کی وجہ سے دل و دماغ میں آنے والے خیالات، تصورات اور باقتوں کو روک سکے لیکن یہ اس کے اختیار میں ہے کہ وہ ان کو عمل میں لاتا ہے یا نہیں یعنی عمل کا اختیار اس کے پاس ہے تو جو رسول اور نبی حالات کی وجہ سے دل و دماغ میں آنے والی باقتوں، خیالات و تصورات کو یکسر نظر انداز کر دیتے ہیں ان حالات سے بچنے کے لیے اپنی منصوبہ بندیوں کی بجائے اللہ ہی کی غلامی کرتے ہیں تو ایسے کے دل و دماغ سے اللہ ساتھ ساتھ ایسی ملاوٹوں کو مٹاتار ہتا ہے گویا کہ ان باقتوں کا ان خیالات کا کوئی وجود ہی نہیں تھا ثُمَّ يُحَكِّمُ اللَّهُ أَيْتَهُ وَاللَّهُ عَلِيهِ حَكِيمٌ "پھر اللہ فیصلہ کرن کر رہا ہے اس کی آیات یعنی جو بھی علم اس رسول یا نبی کو دیا جا رہا ہوتا ہے اس میں سے خالص اللہ کا علم کون سا ہے اور شیطان کی طرف سے القا کیا ہوا کون سا اس کا ساتھ ساتھ فیصلہ کیا جا رہا ہوتا ہے مطلب یہ کہ اللہ نے یہاں اپنے رسول اور نبی کی پیچان واضح کر دی کہ اللہ کا رسول یا نبی وہ ہے جو کوئی بات کرتا ہے تو کل کو جب اس پر واضح کر دیا جاتا ہے کہ اس میں سے فلاں بات ٹھیک نہیں تھی وہ شیطان کی طرف سے القا کا حالات و واقعات کے اثر انداز ہونے سے وہ باتیں دل و دماغ میں آئی تھیں جو کہ حق کی بجائے شیطان کی طرف سے القا کھاتے تو وہ لوگوں کی ملامت کی پرواہ کیے بغیر ان پر واضح کر دیتا ہے کہ دیکھو فلاں جوبات کی تھی وہ اصل میں ویسے نہیں ایسے تھی یعنی وہ اللہ کی آیات کو فیصلہ کرن کرتا جاتا ہے کیونکہ وَاللَّهُ عَلِيهِ حَكِيمٌ "اور اللہ ہے علیم حکیم یعنی اگر پہلے رسول یا نبی نے کوئی بات کی اور بعد میں اس کے برکش بات کر رہا ہے تو ایسا اس لیے ہے کیونکہ جیسے پہلی کلاس کے بچے کو دوسرا یا تیسرا کلاس کا سبق نہیں دیا جا سکتا بالکل اسی طرح آج جوبات کی جاری ہے جو کہ حق ہے یا اس وقت نہیں کی جا سکتی تھی جو اس وقت کی گئی اور اس وقت والی بات کو آج نہیں کیا جا سکتا اس مقام پر وہ حق نہیں ہے یعنی آج جوبات آپ پر واضح کی جاری ہے اگر یہی بات اس وقت آپ پر واضح کی جاتی تو آپ تنفس ہو جاتے حق سے دور ہو جاتے کیونکہ اس وقت آپ کے عقائد و نظریات آپ کے لیے حق کو تسلیم کرنے میں رکاوٹ بن جاتے جیسے پہلی کلاس کا بچہ دوسرا کلاس میں جا کر کر نہیں کہہ سکتا کہ اسے پہلی کلاس والا سبق ہی پڑھایا جائے اگر پہلی کلاس والا سبق دوسرا میں نہیں پڑھایا جا سکتا تو وہ غلط ہے بالکل اسی طرح رسول اور نبی کسی بھی موضوع پر پہلے ایک بات کرتا ہے لیکن بعد میں جا کر اس کے برکش کوئی دوسرا بات کرتا ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ جب پہلے اس نے اس موضوع پر بات کی تو وہ حکمت تھی اگر آج جوبات کی جاری ہی ہے وہ اس وقت کی جاتی تو کوئی بھی اس وقت اسے تسلیم نہ کرتا مگر آج جب آپ اس مقام پر پہنچ چکے جہاں پر آ کر آپ اس بات کو سمجھنے کی صلاحیت رکھتے ہیں تو آج آپ پر اصل بات واضح کر دیا جو کہ آپ کے لیے تسلیم کرنا آسان ہو گیا۔ یہ ہوتا ہے اللہ کا رسول یا نبی اور جو لوگوں کی راہنمائی کا دعویدار ہوتا ہے لیکن جو اللہ کا رسول یا نبی نہیں بلکہ کذاب شیطان ہوتا ہے اس کا معاملہ یہ ہوتا ہے کہ نہ صرف وہ قدم پر اپنی منیاں اپنی مرضیاں کرتا ہے حالات کا مقابلہ کرنے کی بجائے سمجھوتے کرتا ہے، ثابت قدی کی بجائے آسانیوں کی طرف جاتا ہے، ڈگما جاتا ہے بلکہ وہ جو بھی بات کرتا ہے کل کو اگر اس پر ہر لحاظ سے کھول کھول کر واضح بھی کر دیا جاتا ہے کہ حق اس کے بالکل برکش ہے تو وہ تمتوں و ملامتوں کے خوف سے کہ اگر آج اس نے مان لیا کہ پہلے جو وہ کہہ رہا تھا وہ غلط ہے وہ باطل ہے حق وہ نہیں بلکہ آج جو کہہ رہا ہے یہ حق ہے اپنی ان کی خاطر تمتوں و ملامتوں کے ڈر سے باطل پر ہی ڈٹا رہتا ہے اپنی غلط اور بے نیاد بات کا دفاع کرنا شروع کر دیتا ہے حالانکہ اس پر یہ واضح ہو چکا ہوتا ہے کہ وہ باطل پر ہے۔ یعنی اللہ کا رسول اور اللہ کا نبی صرف اور صرف وہ ہے جو نہ صرف علیم بلکہ حکیم بھی ہوتا ہے علم کا استعمال انتہائی حکمت کیا تھا کہ کرتا ہے مثلاً ہوڑا پیچھے چلے جائیں تو ہم نے خاتم النبیین یا ختم نبوت کے موضوع پر وہ بات نہیں کی تھی جو آج کی جو آج سامنے لائے ہیں، اس وقت ہم نے وہی کہا جو باقی کہتے آرہے تھے لیکن آج اس کے بالکل برکش کہہ رہے ہیں تو ایسا کیوں؟ ایسا اس لیے کہ اس وقت اصل مقصد ختم نبوت کا موضوع نہیں تھا اس وقت اصل مقصد علامات و اشراف الساعات کو کھول کر رکھنا تھا لیکن اگر اس وقت علامات و اشراف الساعات کی بجائے یا ان کے ساتھ ساتھ ختم نبوت پر بھی حق سامنے لے آیا جاتا تو شیاطین

کے ہاتھ میں ہمارے خلاف سازشوں کے لیے ہتھیار آ جاتا چونکہ اکثریت کی ختم نبوت کے نام پر ایسی ذہن سازی کی جا پچکی ہے کہ کوئی بھی ہم پر اس فتوے کی وجہ سے ہماری بات نہ سنتا ہماری بات سننے ہماری دعوت کے قریب بھی نہ آتا۔

ہمیں ان کی سازشوں کا ڈریا خوف نہیں تھا کیونکہ اگر ان کی سازشوں، تھتوں و ملامتوں کا خوف ہوتا تو ہم آج یہ بات کیوں کرتے جو اس وقت نہیں کی کیا آج ان کی تھتوں، ملامتوں، سازشوں اور دشمنی کا دروازہ ہند ہو گیا؟ نہیں بلکہ حکمہ یہ تھی کہ اگر اس وقت اس موضوع پر بات کی جاتی تو ان شیاطین کے ہاتھ لوگوں کو حق سے روکنے کے لیے ہتھیار آ جاتا جس کا استعمال کرتے ہوئے وہ لوگوں کو حق سے روک دیتے لوگوں کو کہتے کہ یہ ختم نبوت کے منکر ہیں یوں لوگ ان کی اس سازش کا شکار ہو کر حق سے محروم رہ جاتے اب جب کہ اس وقت اگر ہم اس موضوع پر بات کرتے جو کہ اُس وقت اس کی ضرورت ہی نہیں تھی اور لوگ متفر ہوتے تو اصل میں قصور کس کا؟ شیاطین کا کام ہی لوگوں کو روکنا ہے لیکن اگر ہم نے حکمت کو اختیار نہ کیا ہوتا تو ظاہر ہے اصل میں قصور تو ہمارا ہوتا اس لیے اُس وقت جو کتب تھا جو کرنا فرض تھا اُس وقت جو کرنے کا وقت تھا جو سامنے لانے کا وقت تھا اسے ہی سامنے لایا گیا اور ختم نبوت کے موضوع کو نہیں چھیڑا گیا جس کا فائدہ یہ ہوا کہ وہ لوگ جو اُس وقت اگر ختم نبوت پر بات کی جاتی تو سازشوں کا شکار ہو کر متفر ہو جاتے اور حق کو سننے یاد کیخس کے قریب بھی نہ جاتے اور آج حق کو پیچان کر جس مقام پر ہیں اس مقام پر نہ ہوتے۔ آج انہیں نہ صرف باقی حق کا علم ہو گیا ان پر قتن بالکل کھل کر واضح ہو گیا بلکہ ختم نبوت کی حقیقت بھی ان پر کھل کر واضح ہو چکی اور اب دنیا کی کوئی طاقت انہیں اپنی سازشوں کا شکار نہیں کر سکتی۔

یہ وجہ ہوتی ہے کہ اللہ کا رسول یا نبی جب پہلے کوئی بات کرے اور بعد میں جا کر اس کے بر عکس بات کرتا ہے تو اس میں حکمہ ہوتی ہے کیونکہ اللہ کا رسول یا نبی تو محض رو بوٹ ہوتا ہے اصل میں تو اللہ اس کی صورت میں بول رہا ہوتا ہے اللہ را ہنمائی کر رہا ہوتا ہے اور اللہ علیم حکیم ہے یعنی اللہ کو نہ صرف علم ہے بلکہ علم کا کب، کہاں، کتنا، کیوں اور کیسے استعمال کرنا ہے اللہ یہ بھی جانتا ہے۔ بشر رسول کو نہیں علم ہوتا کہ آج جو بات کی جا رہی ہے کل کو اس کے بر عکس بات کی جائے گی اور یہی وجہ ہوتی ہے کہ اس کے لیے یہ امتحان ہوتا ہے کہ کل کو اس کے بر عکس جب حق سامنے لایا جاتا ہے تو وہ کیا کرتا ہے آیا وہ لوگوں کی تھتوں و ملامتوں سے ڈر جاتا ہے خوف کا یا کسی بھی قسم کے دباو کا شکار ہو جاتا ہے یا پھر وہ صرف اور صرف وہی کرتا ہے جو اللہ سے کہہ رہا ہے یعنی وہ مکمل طور پر اللہ ہی کی غلامی کرتا ہے۔ اور اس کے بر عکس جو اللہ کا رسول یا نبی نہیں ہوتا وہ نہ صرف اپنی مرضیاں کرتا ہے بلکہ وہ جو بات ایک بار کرتا ہے بعد میں خواہ ہر لحاظ سے اس پر حق واضح کر دیا جائے اور اسے واضح یہ علم ہو جائے کہ جو بات اس نے کی وہ حق نہیں بلکہ بالظ ہے تو وہ اسے تسلیم کرنے اور لوگوں پر پہلے کے بر عکس حق واضح کرنے کی بجائے اپنی اسی باطل بات پر ڈٹ جاتا ہے الٹا سے سچا ثابت کرنے کے لیے سر توڑ کوششیں کرتا ہے کیونکہ اسے لوگوں کی تھتوں اور ملامتوں کا خوف ہوتا ہے کہ اگر آج جو کہہ رہے ہو یہ حق ہے تو پہلے اس کے بر عکس بات کیوں کی تھی۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر اللہ نے ایسا قانون کیوں بنایا کہ جو بھی رسول یا نبی ہو گا اس کی طرف اللہ کی طرف سے وہی کیسا تھا ساتھ شیطان بھی القا کرتا رہے؟ جب رسول یا نبی کی بعثت کا مقصد انسانوں کی راہنمائی ہے تو پھر رسول یا نبی کیسا تھا ایسا کرنے کی ضرورت کیا ہے کہ اس کو ہر معاملے میں ہر لمحے ایسے حالات سے دوچار کیا جاتا ہے؟ تو اس سوال کا جواب بھی اللہ نے اگلی ہی آیت میں دے دیا۔

**لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَنُ فِتْنَةً لِّلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْقَاسِيَةُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ الظَّلَمِيْنَ لَفِي شَقَاقٍ بَعِيْدٍ۔** الحج ۵۳

لِيَجْعَلَ اس لیے ایسا کر دیا گیا ما یُلْقِي الشَّيْطَنُ جو شیطان القا کر رہا ہے فِتْنَةً فتنہ کر دیا یعنی امتحان بنایا لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ان لوگوں کے لیے جن کے دلوں میں مرض ہے یعنی جو خالص اللہ کے غلام نہیں بلکہ انہوں نے اگر اس ذمہ داری کا امتحان کیا ہے تو اپنے کسی لائق کی وجہ سے مال و دولت کا لائق، عزت و شہرت سمیت کسی بھی قسم کے لائق کی وجہ سے جنہوں نے اس ذمہ داری یعنی رسالت و نبوت کو اختیار کیا ہے لوگوں کی راہنمائی کے دعویدار بنتے ہیں اور ان لوگوں کے لیے فتنہ جو رسول یا نبی کی طرف سے حق ہر لحاظ سے کھل کر واضح ہو جانے کے باوجود بھی چاہتے ہیں کہ اس کی اطاعت و اتباع نہ کریں جس کے لیے وہ کوئی نہ کوئی بہانہ تلاش کر رہے ہوتے ہیں کیونکہ ان کے دلوں میں مرض ہوتا ہے اگر وہ رسول یا نبی کی اطاعت و اتباع کریں گے تو ان کی خواہشات کا قتل ہو گا جو کہ وہ نہیں چاہتے اور یوں وہ رسول یا نبی کے اس معاملے کی وجہ سے اس فتنہ کا شکار ہو جاتے ہیں۔

فتنہ کہتے ہیں اصل کے مقابلے پر نقل کا سامنے آ جانا جس سے اصل کی پہچان نامکن حد تک مشکل ہو جائے اور ان دونوں میں سے اصل کیا ہے وہ سوائے مالک کے کسی کو علم نہیں۔

اللہ نے ایسا قانون اس لیے بنادیا تا کہ وہ لوگ جو اللہ کے بھیجے ہوئے نہیں ہوتے مگر وہ رسول یا نبی ہونے کے دعویدار بن بیٹھتے ہیں ان کے لیے فتنہ یعنی امتحان بنادیا جائے کہ حق کیسا تھا ساتھ باطل جو شیطان کی طرف سے القا ہو رہا ہوتا ہے جب وہ اللہ کے بھیجے ہوئے نہیں ہوتے بلکہ وہ کسی لا لمح غرض سے انسانوں کی راہنمائی کے دعویدار بن بیٹھتے ہیں تو وہ اصل اور نقل کی پہچان نہیں کر پاتے اور پھر نقل اتنی دکش اور پر کشش ہوتی ہے کہ لوگ نہ چاہ کر بھی اس کی طرف کھینچنے چلے جاتے ہیں اس لیے جو کذاب ہوتے ہیں جو اللہ کے بھیجے ہوئے نہیں ہوتے لیکن وہ خود کو اللہ کے بھیجے ہوئے سمجھ رہے ہوئے ہوتے ہیں وہ اس فتنے کا شکار ہو جاتے ہیں وہ اصل کی بجائے جو شیطان القا کر رہا ہوتا ہے اسی کو عمل میں لاتے ہیں جب وہ ایسا کرتے ہیں تو ان کا معاملہ ایسا ہو جاتا ہے کہ **وَالْقَاسِيَةُ قُلُوبُهُمْ** اور ان کے قلوب اس قدر رخت ہو جاتے ہیں کہ کوئی شے ان کے قلوب پر اثر نہیں کرتی یعنی ان میں اللہ کا کوئی ڈرخوف نہیں رہتا وہ جو بھی ان کے دل و دماغ میں آتا ہے اسے ہی حق کا نام دے کر کرتے رہتے ہیں خواہ اس سے کسی کا کتنا ہی نقصان کیوں نہ ہو جائے خواہ پوری کی پوری دنیا ہی تباہ کیوں نہ ہو جائے انہیں اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا وَإِنَّ الظَّلَمِيْنَ لَفِي شَقَاقٍ بَعِيْدٍ اور اس میں کچھ شک نہیں ظالمین یعنی ظلم کرنے والے، ظلم کہتے ہیں کمی کو، کمی کرنے والوں کے لیے ہے کہ وہ اللہ سے کٹ کر اتنے دور جا گرتے ہیں کہ ان کی واپسی کے تمام کے تمام رستے ہیں بند ہو جاتے ہیں وہ واپسی کے تمام رستوں سے کٹ جاتے ہیں۔ حالانکہ اس کے باوجود وہ خود کو اللہ کے نبی سمجھ رہے ہوئے ہیں لیکن حقیقت اس کے بالکل بر عکس ہوتی ہے وہ مجرمین ہوتے ہیں اللہ کے شریک اللہ کے دشمن۔ دوسری بات یہ ہے کہ اللہ نے یہ قانون اس لیے بنادیا ہے کہ رسول اور نبی چونکہ باقی لوگوں کی طرح بشری ہوتے ہیں تو وہ لوگ جو منافقین ہوتے ہیں جن کے قلوب میں مرض ہوتا ہے دنیاوی لا لمح یا کسی بھی قسم کا لا لمح ہوتا ہے جو خالص اللہ کے غلام نہیں ہوتے، اپنی خواہشات کی ابتعاد کو ترک نہیں کرنا چاہتے، جو حق ہر لحاظ سے کھل کر واضح ہو جانے کے باوجود بھی اپنے آباؤ اجداد سے نسل درسل منتقل ہونے والے عقائد و نظریات کو ترک نہیں کرنا چاہتے لیکن وہ رسول یا نبی کی طرف سے حق ہر لحاظ سے کھل کر واضح ہو جانے کی وجہ سے مجبور ہوتے ہیں اور رسول یا نبی کی تکذیب کا کوئی نہ کوئی بہانہ تلاش کر رہے ہوئے ہوتے ہیں کہ انہیں کوئی نہ کوئی بہانہ مل جائے جسے بنیاد بنا کر وہ رسول یا نبی کو غلط کہہ سکیں اس کی تکذیب کر سکیں یوں انہیں اپنے باطل عقائد و نظریات کو ترک نہ کرنا پڑے، جو اللہ کے بھیجے ہوئے کی طرف سے حق ہر لحاظ سے کھل کر واضح ہو جانے کے باوجود بھی اسے اللہ کا بھیجا ہوا تسلیم نہیں کرنا چاہتے لیکن وہ مانے پر مجبور ہوتے ہیں حالانکہ وہ اسے اللہ کا بھیجا ہوا مانا نہیں چاہتے تو وہ چاہتے ہیں کہ ان کے ہاتھ کوئی ایسی بات لگے جس سے وہ اس کا کفر کر سکیں جس سے وہ یہ کہہ سکیں کہ یہ اللہ کا بھیجا ہوا نہیں ہے کیونکہ جی اللہ کا بھیجا ہوا ایسا نہیں کہ سکتا یا ایسا نہیں کہ سکتا وہ ایسی باتوں کی وجہ سے رسولوں اور نبیوں کی تکذیب کر دیتے ہیں کیونکہ ان کے لیے یہ بات امتحان ہوتی ہے وہ سوچتے ہیں کہ یہ کیسے رسول ہو سکتا ہے پہلے اس نے ایک بات کی تھی آج اس کے بالکل بر عکس ایک دوسری بات کر رہا ہے، یہ فلاں کام کر رہا ہے تو کیوں کر رہا ہے کیا کوئی رسول ایسا کام کر سکتا ہے یعنی انہوں نے اپنے ذہن میں رسولوں اور نبیوں کے بارے میں جو دیومالائی خاکہ بنایا ہوا ہوتا ہے وہ اسی پر اسے پر کھتے ہیں وہ اسے ایک بشرطیں ہی نہیں کرنا چاہتے یوں بشری تقاضوں وغیرہ کو بنیاد بناتے ہوئے کہتے ہیں کہ ایسا کوئی رسول یا نبی کیسے کر سکتا ہے؟ اس لیے یہ رسول نہیں یہ نبی نہیں ہو سکتا یوں جن کے دلوں میں مرض ہوتا ہے وہ اس فتنے کا شکار ہو کر حق سے کٹ کر اتنے دور جا گرتے ہیں کہ ان کے لیے واپسی کے تمام کے تمام رستے بند ہو جاتے ہیں اور وہ رسول یعنی اللہ کے بھیجے ہوئے سے دشمنی بھی کرتے ہیں لیکن انہیں اس کا احساس تک نہیں ہوتا وہ کچھ بھی کریں سوچیں انہیں کوئی احساس تک نہیں ہوتا وہ بالکل مذر ہو کر اللہ کیسا تھا دشمنی کرتے ہیں اور الٹا یہی سمجھ رہے ہوئے ہوتے ہیں کہ وہ حق پر ہیں جو بھی کر رہے ہیں ٹھیک کر رہے ہیں کیونکہ ان کے ایسا کرنے سے ان کے دل پھر سے بھی سخت ہو چکے ہوئے ہیں۔

جب ایک بار وہ اللہ کے رسول کے خلاف کوئی اقدام کرتے ہیں تو انہیں اللہ کی طرف سے فوری طور پر کسی بد لے کا سامنا نہیں کرنا پڑتا جس سے وہ سمجھتے ہیں کہ اگر یہ اللہ کا بھیجا ہوا ہوتا یعنی یہ اللہ کا رسول ہوتا تو اللہ کبھی بھی رسول کے دشمنوں کو آزاد نہ چھوڑتا انہیں بد لے دیئے بغیر نہ رہنے دیتا رسول کے ساتھ دشمنی نہ کرنے دیتا اور ہم نے جب اس کیسا تھا ایسا کیا ہے اور اللہ نے ہم پر کوئی ایسا معاملہ نہیں کیا تو ظاہر ہے یہ رسول نہیں یہ تو کذاب ہے یوں وہ پھر دشمنی کرتے ہیں دوبارہ انہیں کچھ نہیں ہوتا تو وہ پھر کرتے ہیں یوں اس طرح اللہ ان کے دلوں کو اتنا سخت کر دیتا ہے ان کے دل اتنے سخت ہو جاتے ہیں کہ وہ کمبل طور پر اللہ کے دشمن بن

چکے ہوتے ہیں اور وہ سمجھ رہے ہوتے ہیں کہ وہ تو اللہ کے چہیتے ہیں وہ توبہت ہی اچھا کام کر رہے ہیں حالانکہ حقیقت اس کے بالکل برعکس یہ ہوتی ہے کہ وہ فتنے کا شکار ہو کر حق سے اتنے دور جا چکے ہوتے ہیں کہ ان کے لیے واپسی کے تمام ترستے ہی بند ہو چکے ہوتے ہیں۔

ان دونوں آیات میں سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ ان آیات میں مخاطب صرف محمد نہیں کیونکہ اللہ العزیز الحکیم ہے اور قرآن بھی الحکیم ہے اگر ان آیات میں مخاطب محمد ہوتا تو پھر آیت میں لفظ محمد کا استعمال ہو نالازم تھا تاکہ کوئی بھی اس غلط ہنسی کا شکار نہ ہو کہ یہاں اس سے یا پھر محمد کے علاوہ کسی سے خطاب کیا جا رہا ہے لیکن آپ کے سامنے ہے کہ اس میں وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ ہے نہ کہ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِ مُحَمَّدٍ اگر قرآن میں یا اس آیت میں ”ک“ سے مراد محمد ہے تو پھر ایک ہی صورت میں یہاں ”ک“ سے مراد محمد ہو سکتا ہے جب پورے قرآن میں کہیں بھی مولف لفظ کا استعمال نہ کیا گیا ہو یعنی کہیں بھی محمد سے خطاب کے لیے اس کا نام استعمال نہ کیا گیا ہو کیونکہ اگر قرآن میں جہاں جہاں بھی ”ک“ کا استعمال کیا گیا وہاں خطاب محمد سے ہے تو پھر ظاہر ہے محمد لفظ کے استعمال کی ضرورت ہی نہیں رہتی اور اگر قرآن میں ”ک“ کے علاوہ لفظ ”محمد“ کا بھی استعمال کیا گیا ہے تو اس کا مطلب بالکل واضح ہے کہ جہاں لفظ ”محمد“ کا استعمال کیا گیا وہاں صرف اور صرف خطاب محمد سے ہے وہاں مذکور صرف اور صرف محمد ہے کوئی دوسرا نہیں، کہیں کوئی وہاں محمد کے علاوہ کسی دوسرے کو یا خود کو مخاطب نہ سمجھ لے اس لیے وہاں محمد لفظ کا استعمال کر دیا گیا اور جہاں ”ک“ کا استعمال کیا گیا تو اس کا مطلب بھی بالکل واضح ہے کہ اللہ اپنے رسول یا نبی سے خطاب کر رہا ہے۔ رسول اور نبی کے علاوہ کسی دوسرے کو علم ہو یہی نہیں سکتا کہ یہاں مخاطب کون ہے ہاں صرف اتنا علم واضح کر دیا گیا کہ ”ک“ سے مراد کوئی بھی رسول یا نبی ہے جسے اللہ کچھ لمحہ صحت کر رہا ہے اس پر یہ واضح کر رہا ہے کہ اللہ کا رسول یا نبی کون ہوتا ہے اس لیے اگر تو اس ذمہ داری کا دعویدار بن رہا ہے تو کیا تو ان شرائط پر پورا تر تھا ہے یا پھر تو اس ذمہ داری کا حق دار نہیں تھا ابکلہ تیرے دل میں مرض ہے تو اپنی خواہشات کی تکمیل کے لیے اپنے غرض والائج کے لیے اس ذمہ داری کا دعویدار بن رہا ہے اور اگر وہ واقعتاً اللہ کا رسول یا نبی ہے اور لوگ حق ہر لحاظ سے کھل کر واضح ہو جانے کے باوجود بھی دشمنی کر رہے ہیں تو پھر ایسا کیوں ہو رہا ہے اس پر واضح کر دیا گیا کہ یہ فتنہ ہے ان لوگوں کے لیے جن کے دلوں میں مرض ہے۔

یوں یہ بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ ان آیات میں محمد کے علاوہ اس قرآن کے زوال سے لیکر الساعۃ کے قیام تک آنے والے رسول اور نبین سے خطاب کیا جا رہا ہے۔ محمد کے بعد جب جب جس وقت میں جو جو نبی رسول موجود تھا اس سے خطاب تھا اور رسول نبی جو کہ خاتم النبین ہوتا ہے یعنی جب تک کہ اگر رسول بعث نہیں کیا جاتا تب تک آنے والے نبین کے لیے فلٹر ہوتا ہے وہ اس امت اس قوم کے شروع میں محمد رسول اللہ تھا اور اس کے بعد جب دوبارہ لوگوں نے ضلال میں یعنی ہر لحاظ سے سو فیصد گمراہیوں میں چلے جانا تھا تو ایک ہی رسول پیچھے رہ گیا جس کو بعث کیا جانا تھا اور وہ ہے اللہ کا رسول عیسیٰ جو محمد کے بعد اس امت اس قوم کے آخرین میں بعث کیا جانا تھا ان آیات میں اس سے یعنی اللہ اپنے مقصود کیا تھا؟ کیونکہ یہ آیات تو صرف اور صرف اور یہ بات بالکل کھل کر واضح ہو جاتی ہے کہ اللہ نے نبوت کا دروازہ بند کر دیا تھا تو پھر ان آیات کو قرآن میں لانے کا مقصد کیا تھا؟ کیونکہ یہ آیات تو صرف اور صرف رسولوں اور نبیوں کے لیے ہیں نہ کہ رسولوں یا نبیوں کے علاوہ کسی ایک بھی بشر کے لیے؟ جب کوئی رسول آنا تھا یہی نہیں کوئی نبی آنا تھا یہی نہیں تو پھر قرآن میں ان آیات کو کیوں لایا گیا؟ قرآن میں یہ آیات بے مقصد و فضول ہو جاتی ہیں، ان آیات میں تو بالکل واضح ہے کہ رسولوں اور نبیوں کی کثیر تعداد نہ صرف جہنم میں جائے گی بلکہ اس وقت تک جہنم میں رہیں گے جب تک کہ جہنم کی احل مسمی نہیں آجائی۔

جب محمد کے بعد کسی رسول اور نبی نے آنہی نہیں تھا تو پھر کیا قرآن میں یہ آیات محمد کی کردار کشی کے لیے اتنا گئی تھیں؟ کیونکہ اگر یہ بات مان لی جائے کہ محمد کے بعد کوئی نبی اور رسول نہیں اور ان آیات میں محمد سے خطاب کیا جا رہا ہے تو پھر ظاہر ہے یہ آیات تو کھلم کھلا محمد کی کردار کشی کر رہی ہیں محمد کے کردار کو مشکوک بنا رہی ہیں۔

اور انہی آیات کی بنیاد پر روایت جنہیں احادیث کا نام دے کر قرآن کیستھ لازم و ملزم قرار دیا جاتا ہے ان کی حقیقت بھی چاک ہو جاتی ہے کہ محمد سے اس قرآن کے علاوہ جو کچھ بھی ملا وہ بعد والوں کے لیے راہنمائی کا ذریعہ ہو ہی نہیں سلتا کیونکہ اللہ نے خود یہ بات واضح کر دی کہ کوئی ایک بھی رسول یا نبی ایسا نہیں کہ جس کے ساتھ یہ نہ ہوتا رہا ہوا ورنہ ہو کہ جب بھی اس نے تمبا کی تو شیطان نے القانہ کیا ہوا ورنہ ممکن ہی نہیں کہ کوئی بھی رسول یا نبی تمبا نہ کرے کیونکہ ہر رسول اور نبی بشرطہ اور کوئی بھی بشرطہ کر بھی تمبا سے پاک نہیں ہو سکتا۔

قرآن کی ان آیات کے مطابق محمد نے بھی جب بھی تمبا کی تو شیطان نے القانہ کیا اور محمد نے اسے لوگوں کے سامنے بیان بھی کیا لیکن بعد میں جب اللہ نے اس پر واضح کر دیا کہ فلاں جوبات کی تھی وہ حق نہیں بلکہ حق اس کے برعکس یہ ہے تو محمد نے اللہ سے رجوع کیا اور ایسا نہیں پہلے محمد نے جوبات کی وہ محمد نے شیطان کی اطاعت و اتابع کی جرم کیا نہیں بلکہ جیسے پیچھے بھی واضح کیا جا چکا کہ جیسے پہلی کلاس کا سبق دوسرا کلاس میں یا اس کے بعد والی کلاسوں میں نہیں پڑھایا جا سکتا اور اس کا مطلب یہ نہیں بن جاتا کہ پہلی یا پچھلی کلاسوں میں جو پڑھایا جاتا رہا وہ غلط تھا بلکہ اگر اسے آج اس مقام پر کھا جائے گا یعنی بعد والی کلاسوں میں اسے لایا جائے گا تو اس مقام پر وہ باطل ہے اپنے اصل مقام پر باطل نہیں بلکہ اپنے اصل مقام پر وہ حق ہے۔

بالکل اسی طرح پہلے محمد نے کوئی بات کی تو محمد اللہ کا غلام تھا اللہ العزیز الحکیم ہے اللہ کو علم ہے کہ کب کہاں کس موقع پر کیا بات کرنی ہے اس لیے پہلے جو کہا وہ اس وقت کے لیے تھا بعد کے لیے نہیں بعد میں جب اس بات کی اصل حقیقت سامنے لانے کا وقت آیا تب پہلے کے برعکس حق سامنے لا یا گیا۔ اس لیے روایات جن کو احادیث کا نام دیا جاتا ہے آپ کو ان میں تضادات ملیں گے کہ ایک ہی بات ایک موقع پر کہی تو کسی اور موقع پر اس کے بالکل برعکس کوئی اور بات کی، اب دونوں ہی روایات ہیں جنہیں احادیث کا نام دیا جاتا ہے اور پھر کہا جاتا ہے کہ ان میں سے ایک غلط اور ایک صحیح ہے ایک محمد سے منسوب کی گئی ہے اور ایک محمد کے اپنے الفاظ ہیں حالانکہ دونوں ہی محمد کے الفاظ ہیں لیکن اپنے اپنے مقام پر وہ حق ہیں، ان کو ان کے مقام سے نہیں بدلا جا سکتا، اب کچھ روایات میں تو کچھ باقتوں یا کچھ معاملات کے اس طرح کے تضادات سامنے آتے ہیں لیکن روایات کی کثیر تعداد میں صرف ایک ہی بات کو نقل کیا گیا اب یہ کوئی فیصلہ نہیں کر سکتا کہ یہ شیطان کا القاتھا اور حکیم ہونے کے ناطے وقت کی ضرورت یا پھر یہی حق تھا؟ سوائے اللہ کے یعنی اللہ کے رسول کے علاوہ کوئی روایات میں حق کی نشاندہ نہیں کر سکتا اس لیے یہ روایات کسی بھی صورت راہنمائی کے قابل نہیں ہیں اور نہ ہی اللہ قرآن کے علاوہ ان روایات سے راہنمائی لینے کی اجازت دیتا ہے۔

آپ نے سورت الحج کی ان آیات میں جان لیا کہ نہ تو نبوت کا دروازہ اللہ نے بند کیا اور نہ ہی اللہ ان آیات کو قرآن میں لا کر محمد کی کروارکشی کر رہا ہے اور دنیا کی کوئی طاقت ان آیات کی موجودگی میں محمد کو آخری رسول یا نبی ثابت نہیں کر سکتی خواہ کچھ ہی کیوں نہ ہو جائے۔

ان آیات کو بین کرنے لیے بالکل کھول کھول کر ہر پہلو سے واضح کرنے کے ایک سے زائد مقاصد تھے جن میں ایک تو یہ کہ یہ آیات بالکل دوڑوک واضح کر دیتی ہیں کہ اللہ نے رسالت و نبوت کا دروازہ بند کیا ہی نہیں اور دوسرا مقصد یہ ہے کہ آج ایک عقیدہ و نظریہ یہ بھی پایا جاتا ہے کہ نبی مصوم ہوتا ہے نبی کوئی بھی کچھ غلط کر ہی نہیں سکتا حالانکہ یہ آیات تو دوڑوک الفاظ میں اس بات کو واضح کر رہی ہیں کہ نبیوں کی ایک کثیر تعداد جہنم میں جائے گی نبیوں کی بھی ایک کثیر تعداد ایسی ہے جن کے دلوں میں مرض ہے جو ظالمین ہیں جو مجرمین ہیں جو اس وقت تک جہنم میں رہیں گے جب تک کہ جہنم کی بھی اجل نہیں آ جاتی۔ آپ نے خود جان لیا کہ ان آیات میں خطاب صرف اور صرف رسولوں اور نبیوں سے ہے اب آپ خود غور کریں اور فیصلہ کریں جب محمد کے بعد کوئی نبی اور رسول آنہی نہیں تھا اللہ نے دروازہ بند کر دیا تھا تو پھر ان آیات کو قرآن میں کیوں لا یا گیا؟ اگر اللہ نے نبوت و رسالت کا دروازہ بند کر دیا تھا تو کسی بھی صورت ان آیات کو قرآن میں نہیں لایا جا سکتا تھا کیونکہ ان آیات میں خطاب صرف اور صرف رسولوں اور نبیوں سے ہے نہ کہ انسانوں سے۔

یہ آیات مشرکین کے عقائد و نظریات کو جڑوں سے اکھاڑ کر کھدیتی ہیں جو کہ ان آیات کے بین ہونے کی دریتی کہ مشرکین کے عقائد و نظریات کو جڑوں سے ہی اکھاڑ کر کھدیا یوں اس پہلو سے بھی ان کے عقیدہ ختم نبوت نامی بت کو پاش پاش کر دیا گیا اور دنیا کی کوئی طاقت حق کا نہ تو رد کر سکتی ہے، اسے غلط ثابت کر سکتی ہے اور نہ ہی کوئی چاہ کر بھی حق کا کفر کر سکتا ہے ایک ایک حق کو تسلیم کرے گا لیکن اکثریت اپنے آباؤ اجداد آں فرعون سمیت ہلاک شدہ اقوام کی مثل حق کو تسلیم

کرے گی جب تسلیم کرنے نہ صرف مجبوری بن جائے گا بلکہ وہ تسلیم کرنا کچھ نفع نہیں دے گا۔ اس لیے آج تمہارے پاس نہ صرف وقت ہے بلکہ موقع ہے کہ حسد، بعض، ضد، اناپرستی اور ہٹ دھرمی کولات مارتے ہوئے حق کو تسلیم کر لیا جائے اور اپنے ملااؤں کے پیچے انہوں کی طرح چلنے کی بجائے حق ہر لحاظ سے کھول کرواضح کر دینے جانے پر حق کو تسلیم کر لیا جائے نہ کہ محض ضد، ضد، بعض یا کسی بھی قسم کی اناپرستی و دشمنی کی وجہ سے حق کا کفر کرتے ہوئے دنیا و آخرت میں ہلاکت کا سودا کیا جائے اور بعد میں سوائے پچتناوے کے کچھ نہ رہے۔ اور اگر کوئی حق اس قدر کھول کر واضح کر دینے جانے کے باوجود بھی انہی کا انہا ہی رہتا ہے تو پھر جان لے کر کل کو وہ چھینے گا، چلا جائے گا، حق کو تسلیم کرنے کی ضد کرے گا لیکن تب اس کے پاس سوائے پچتناوے کے کچھ نہیں ہوگا۔

# الكتاب

آيات بُنَىٰت

جاء عيسى بالبُيُّنات

حصہ چہارم

فَهُلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيهِمْ بَغْتَةً فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا  
احْمَدْ عِيسَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ وَخَاتَمُ النَّبِيِّنَ